
 

 



   
 

 

Reitoria  
Reitora: Ursula Rosa da Silva  
Vice-Reitor: Eraldo dos Santos Pinheiro  
Chefe de Gabinete da Reitoria: Renata Vieira Rodrigues 
Severo  
Pró-Reitor de Ensino: Antônio Maurício Medeiros Alves  
Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação: Marcos Britto 
Corrêa  
Pró-Reitor de Extensão e Cultura: Fábio Garcia Lima  
Pró-Reitora de Planejamento e Desenvolvimento: Aline 
Ribeiro Paliga  
Pró-Reitora de Assuntos Estudantis: Josy Dias Anacleto  
Pró-Reitora de Gestão de Pessoas: Taís Ullrich Fonseca  
Pró-Reitora de Ações Afirmativas e Equidade: Cláudia 
Daiane Garcia Molet 
Superintendente do Campus Capão do Leão: José Rafael 
Bordin  
Superintendente de Gestão Administrativa: Mariana 
Schardosim Tavares  
Superintendente de Gestão da Informação e 
Comunicação: Christiano Martino Otero Ávila  
Superintendência de Inovação e Desenvolvimento 
Interinstitucional: Vinícius Farias Campos  
Superintendência de Infraestrutura: Everton Bonow  
Superintendência do Hospital Escola: Tiago Vieiras 
Collares  
 
Instituto de Ciências Humanas 
Diretor: Prof. Dr. Sebastião Peres 
Vice-Diretora: Profa. Dra. Andréa Lacerda Bachettini 
 
Núcleo de Documentação História da UFPel – 
Profa. Beatriz Loner 
Coordenadora:  
Profª Dra. Lorena Almeida Gill 
Membros do NDH: 
Profª Dra. Lorena Almeida Gill 
Prof. Dr. Aristeu Elisandro Machado Lopes 
Prof. Dr. Jonas Moreira Vargas 
Prof. Dra. Márcia Janet Espig 
Técnico Administrativo: 
Cláudia Daiane Garcia Molet – Técnica em Assuntos 
Educacionais 
Paulo Luiz Crizel Koschier – Auxiliar em Administração 
 
História em Revista - Publicação do Núcleo de 
Documentação Histórica – Profa. Beatriz Loner 
 
Comissão Editorial: 
Profª Dra. Lorena Almeida Gill 
Prof. Dr. Aristeu Elisandro Machado Lopes  
Profa. Dra. Eliane Cristina Deckmann Fleck 
Profa. Dra. Márcia Janete Espig  
Prof. Dr. Jornas Vargas 
Paulo Luiz Crizel Koschier 
 
Conselho Editorial: 
Profa. Dra. Alexandrine de La Taille-Trétinville U., 
Universidad de los Andes, Santiago, Chile 

Profa. Dra. Ana Carolina Carvalho Viotti (UNESP - 
Marília) 
Profa. Dra. Beatriz Teixeira Weber (UFSM) 
Prof. Dr. Benito Bisso Schmidt (UFRGS) 
Prof. Dr. Carlos Augusto de Castro Bastos (UFPA) 
Prof. Dr. Claudio Henrique de Moraes Batalha 
(UNICAMP) 
Prof. Dr. Deivy Ferreira Carneiro (UFU) 
Profa. Dra. Gisele Porto Sanglard (FIOCRUZ) 
Prof. Dr. Jean Luiz Neves Abreu (Universidade Federal 
de Uberlândia) 
Profa. Dra. Joan Bak (Univ. Richmond – USA) 
Profa. Dra. Joana Maria Pedro (UFSC) 
Profa. Dra. Joana Balsa de Pinho, Universidade de Lisboa 
Profa. Dra. Karina Ines Ramacciotti, 
(UBA/CONICET/Universidad de Quilmes) 
Profa. Ms. Larissa Patron Chaves (UFPel) 
Profa. Dra. Maria Antónia Lopes (Universidade de 
Coimbra) 
Profª. Dra. Maria Cecília V. e Cruz  (UFBA) 
Profa. Dra. Maria de Deus Beites Manso (Universidade 
de Évora) 
Profa. Dra. Maria Marta Lobo de Araújo (Universidade 
do Minho) 
Profa. Dra. María Silvia Di Liscia (Universidad Nacional 
de La Pampa – AR) 
Profa. Dra. Maria Soledad Zárate (Universidad Alberto 
Hurtado – Chile) 
Prof. Dr. Marcelo Badaró Mattos (UFF) 
Prof. PhD Pablo Alejandro Pozzi (Universidad de 
Buenos Aires). 
Prof. Dr. Robson Laverdi (UEPG) 
Profª. Dra. Tânia Salgado Pimenta (FIOCRUZ) 
Profª. Dra. Tatiana Silva de Lima (UFPE) 
Prof. Dr. Temístocles A. C. Cezar (UFRGS) 
Prof. Dr. Tiago Luis Gil (UNB) 
Prof. Tommaso Detti (Università Degli Studi di Siena) 
Profa. Dra. Yonissa Marmitt Wadi (UNIOESTE) 
 
Editora: Lorena Almeida Gill 
 
Editores do Volume: Ma. Ângela Beatriz Pomatti (Museu de 
História da Medicina do RS), Dra. Lorena Almeida Gill 
(NDH-UFPel) e Dra. Véra Lúcia Maciel Barroso 
(Arquivo Histórico do CHC - Centro Histórico-Cultural 
Santa Casa Porto Alegre) 

Editoração e Capa:  Paulo Luiz Crizel Koschier 
 
Imagem da capa: Trabalho de higienização de acervo do 
NDH-UFPel. Fonte: Núcleo de Documentação 
Histórica da UFPel – Profa. Beatriz Loner 
 
Pareceristas ad hoc: Dra. Adriana Fraga da Silva 
(FURG); Dra. Ana Celina Figueira da Silva (UFRGS); 
Dra. Beatriz Teixeira Weber (UFSM); Dra. Cassia Silveira 
(UFRGS); Dr. Charles Monteiro (PUCRS); Dra. Cíntia 
Vieira Souto (UFRGS/MP-RS); Dra. Claudira do 



   
 

 

Socorro Cirino Cardoso (Secretaria de Educação do 
Pará); Dr. Cristiano Henrique de Brum (FIOCRUZ); Dra. 
Daiane Brum Bitencourt (UFRGS/PUCRS)Dr. Daniel 
Luciano Gevehr (FACCAT); Dra. Daniele Gallindo 
(UFPel); Dra. Elis Regina Barbosa Angelo (UFRRJ); Dra. 
Jaqueline Hasan Brizola  (FIOCRUZ); Dra. Leticia 
Brandt Bauer (UFRGS); Dra. Maíra Ines Vendrame 
(UFPel/UFJF); Dra. Márcia Regina Bertotto (UFRGS); 
Dr. Marcos Witt (Instituto Histórico de São Leopoldo-
RS); Dra. Maria Teresa Santos Cunha (UFSC); Dra. 
Mariseti Cristina Soares (UFT); Dra. Mariluci Cardoso 
Vargas (PNUD/MDHC/Comissão Especial sobre 
Mortos e Desaparecidos Políticos); Dr. Paulo Roberto 
Staudt Moreira (UFPel); Dr. Rejane Silva Penna (Arquivo 
Histórico do RS); Dra. Rosane Marcia Neumann 
(FURG/UNIPLAC); Dr. Tiago da Silva 
Cesar  (UFRPE/UNICAP); Dr. Wilian Junior 
Bonete (UFPel) 

Editora e Gráfica Universitária 
 
Conselho Editorial  
Presidente do Conselho Editorial: Ana da Rosa Bandeira  
Representantes das Ciências Agrárias: Sandra Mara da 
Encarnação Fiala Rechsteiner (TITULAR), Cássio Cassal 
Brauner e Viviane Santos Silva Terra  
Representantes da Área das Ciências Exatas e da Terra: Aline 
Joana Rolina Wohlmuth Alves dos Santos (TITULAR), 
Felipe Padilha Leitzke e Werner Krambeck Sauter  
Representantes da Área das Ciências Biológicas: Rosangela 
Ferreira Rodrigues (TITULAR) e Marla Piumbini Rocha  
Representantes da Área das Engenharias: Reginaldo da 
Nóbrega Tavares (TITULAR)  
Representantes da Área das Ciências da Saúde: Claiton 
Leonetti Lencina (TITULAR)  
Representantes da Área das Ciências Sociais Aplicadas: Daniel 
Lena Marchiori Neto (TITULAR), Bruno Rotta Almeida 
e Marislei da Silveira Ribeiro  
Representantes da Área das Ciências Humanas: Maristani 
Polidori Zamperetti (TITULAR) e Mauro Dillmann 
Tavares  
Representantes da Área das Linguagens e Artes: Chris de 
Azevedo Ramil (TITULAR), Leandro Ernesto Maia e 
Vanessa Caldeira Leite 
 
Seção de Pré-Produção – Isabel Cochrane, Suelen Aires 
Böettge 
Seção de Produção 
Preparação de originais – Eliana Peter Braz, Suelen Aires 
Böettge 
Catalogação – Madelon Schimmelpfennig Lopes 
Revisão textual – Anelise Heidrich, Suelen Aires Böettge 
Projeto gráfico e diagramação – Fernanda Figueredo Alves, 
Alicie Martins de Lima (Bolsista) 
Coordenação de projeto – Ana da Rosa Bandeira 
Seção de Pós-Produção – Marisa Helena Gonsalves de 
Moura, Eliana Peter Braz, Newton Nyamasege Marube 

Projeto Gráfico & Capa – Paulo Luiz Crizel Koschier 
 
Rua Benjamin Constant 1071 – Pelotas, RS 
Fone: (53) 98115-2011 
 
Edição: 2026/1 
ISSN – 2596-2876 
 
Indexada pelas bases de dados: Worldcat Online Computer 
Library Center | Latindex | Livre: Revistas de Livre 
Acesso | International Standard Serial Number | 
Worldcat | Wizdom.ai | Zeitschriften Datenbank 
 
 
UFPel/NDH/Instituto de Ciências Humanas 
Rua Cel. Alberto Rosa, 154 - Pelotas/RS - CEP: 96010-
770 
Fone: (53) 3284 3208 
Disponível em 
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/HistRev/ind
ex 
e-mail: historiaemrevista@ufpel.edu.br 

 
 
 

 

 

 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/HistRev/ind
mailto:historiaemrevista@ufpel.edu.br


   
 

 

História em Revista, Volume 31, n. 1, jan./2026, pg. 328-347 
Artigo recebido em 15/10/2025. Aprovado em 03/11/2025 

Dossiê Acervos: Diferentes suportes de memória 
Publicação do Núcleo de Documentação Histórica da UFPel – Profa. Beatriz Loner 

Disponível em https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/HistRev/about 

 

 
 

 

A QUEM PERTENCE O CÍRIO DE NAZARÉ? AS NARRATIVAS DO MUSEU DO 
CÍRIO EM BELÉM (PARÁ) 

WHO DOES THE CÍRIO DE NAZARÉ BELONG TO? THE NARRATIVES OF THE 
CÍRIO MUSEUM IN BELÉM (PARÁ) 

 

Diego Pereira Santos 
Doutor pelo programa de Sociedade 
e cultura: História, Antropologia, Arte 
e Cultura pela Universitat de 
Barcelona (UB, 2023). Professor do 
curso de História da Universidade do 
Estado do Pará. Tem dedicado 
pesquisas sobre o comércio atlântico 
e interno de escravizados nas 
capitanias e províncias setentrionais 
do Grão-Pará e Maranhão, conexões 
afro-atlânticas a partir da relação entre 
História Pública e memórias da 
escravidão, além do desenvolvimento 
de projetos de extensão em 
comunidades quilombolas. 

Email: diego.pereira@uepa.br 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-
7589-2571 

Caio Guilherme Saraiva Dias 
Aluno do curso de Licenciatura em 
História da Universidade do Estado 
do Pará.  

Email: cd.saraiva2005@gmail.com 

Rayane Mayara Castro Rebelo 
Aluna do curso de Licenciatura em 
História da Universidade do Estado 
do Pará.  

Email: rayanecrabelo@gmail.com 

Vitória Abreu Moraes 
Aluna do curso de Licenciatura em 
História da Universidade do Estado 
do Pará.  

Email: 
vitoriaabreumoraes@gmail.com 

 Resumo. O presente artigo tem como objetivo analisar 
as narrativas sobre o Círio de Nazaré construídas a partir 
do Museu do Círio em Belém do Pará, problematizando 
suas relações com a história oficial e a marginalização de 
vozes populares. A metodologia consiste em uma análise 
crítica do espaço no qual está a exposição denominada 
“Encontros”, com base em pesquisa bibliográfica e 
documental. A investigação permitiu caracterizar três eixos 
centrais neste trabalho: 1) a relação do museu com a 
narrativa da história oficial do Círio; 2) a leitura decolonial 
da exposição “O Círio Negro de Jacques Huber”; e 3) a 
limitação na representação de manifestações populares, 
como o Auto do Círio e a Festa da Chiquita. Conclui-se que 
o museu, ao priorizar uma perspectiva sacra e oficial, 
silencia a pluralidade de sujeitos que constituem a festa, 
necessitando adotar práticas museológicas decoloniais 
para se tornar um espaço de representatividade e diálogo. 

Palavras-chave. Círio de Nazaré; Museu do Círio; 
Narrativas; Decolonial; Cultura Popular 

Abstract. This article aims to analyze the narratives about 
the Círio de Nazaré festival constructed at the Círio 
Museum in Belém, Pará, problematizing their relationship 
with official history and the marginalization of popular 
voices. The methodology consists of a critical analysis of 
the space housing the exhibition entitled “Encontros” 
(Encounters), based on bibliographic and documentary 
research. The investigation allowed us to characterize 
three central axes of this work: 1) the museum's 
relationship with the official historical narrative of the 
Círio; 2) a decolonial reading of the exhibition “O Círio 
Negro de Jacques Huber” (The Black Círio of Jacques 
Huber); and 3) the limited representation of popular 
manifestations, such as the Auto do Círio and the Festa da 
Chiquita. We conclude that the museum, by prioritizing a 
sacred and official perspective, silences the plurality of 
subjects that constitute the festival, necessitating the 
adoption of decolonial museological practices to become 
a space of representation and dialogue. 

Keywords. Círio de Nazaré; Círio Museum; Narratives; 
Decolonial; Popular Culture 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/HistRev/about
mailto:diego.pereira@uepa.br
https://orcid.org/0000-0002-
mailto:cd.saraiva2005@gmail.com
mailto:rayanecrabelo@gmail.com
mailto:vitoriaabreumoraes@gmail.com


 

                                                                                                                                                   
 

329 

Introdução 

O Círio de Nossa Senhora de Nazaré, celebrado atualmente no segundo 
domingo do mês de outubro em Belém do Pará, constitui uma das mais expressivas 
manifestações religiosas e culturais do Brasil e do mundo. Mais do que uma procissão, 
o Círio é um fenômeno social que articula dimensões de fé, memória e identidade, 
reunindo milhões de devotos em torno da imagem de Nazaré. Reconhecido como 
Patrimônio Cultural Imaterial da Humanidade pela Organização das Nações Unidas 
para a Educação, Ciência e Cultura (UNESCO), o festejo sintetiza as múltiplas camadas 
da experiência amazônica, em que o sagrado e o profano se entrelaçam, e o popular se 
reafirma como matriz de resistência e pertencimento (IPHAN, 2006; HENRIQUE, 
2016). Nesse contexto, o Museu do Círio, próximo de completar 40 anos, surge como 
espaço de preservação e representação dessas memórias, abrigando objetos, ex-votos e 
registros visuais que testemunham séculos de devoção; mas também lócus de 
construções narrativas e disputas simbólicas sobre quem tem o direito de contar a história 
do Círio e de que forma.  

A proposta deste artigo é refletir sobre as narrativas construídas pelo museu em 
destaque, analisando suas relações com a chamada “história oficial” da festividade e com 
as vozes populares que frequentemente permanecem à margem do discurso 
institucional. A partir de visitas ao local, ocorridas entre os meses de agosto de setembro 
de 2025, pretendeu-se compreender o espaço museal em diálogo com a exposição 
temporária O Círio Negro de Jacques Huber. O artigo busca problematizar as tensões 
geradas pela memória sacralizada e as representações coloniais, questionando os modos 
pelos quais os corpos populares e negros são inscritos, ou silenciados, nos enredos 
museais. De igual modo, procura-se se utilizar de iconografias registradas ao longo das 
visitas ao espaço, para observar como as imagens e os objetos expostos no museu 
podem ser ressignificados por meio de abordagens decoloniais e educativas (MOURA, 
2020; PACHECO, 2010), capazes de promover novas leituras sobre a festa e seus 
protagonistas. 

A investigação parte da compreensão de que o Círio é uma manifestação viva e 
mutável, atravessada por disputas de fé e representação. Assim, ao examinar o museu 
não apenas como depositário de objetos, mas como espaço de produção de significados, 
propõe-se refletir sobre sua função social e pedagógica frente à diversidade de narrativas 
que compõem a festividade. Nesse sentido, o artigo se estrutura em três tópicos 
principais: o primeiro discute a relação entre o Museu do Círio e a história oficial do 
Círio de Nazaré; o segundo analisa a exposição O Círio Negro de Jacques Huber como 
dispositivo de leitura decolonial; e o terceiro examina a dimensão popular do Círio, 
incluindo manifestações como o Auto do Círio e a Festa da Chiquita, fundamentais para se 
compreender a potência plural e contemporânea da devoção. 

Desse modo, o artigo pretende contribuir para o debate sobre memória, 
patrimônio e representatividade nas instituições culturais amazônicas, evidenciando 
como o Círio de Nazaré e sua musealização, em que determinados objetos e práticas 
culturais são selecionados e se tornam portadores de uma identidade coletiva, refletem 
não apenas uma devoção religiosa, mas também os embates e resistências de um povo 



 

                                                                                                                                                   
 

330 

que, há mais de três séculos, transforma fé em cultura, narrando sua história nas ruas de 
Belém, transformada em altar em meio às suas celebrações.    

 
O Museu do Círio e a sua relação com a história oficial 

O Círio de Nazaré, muito mais do que simplesmente uma das maiores 
procissões religiosas do Brasil, constitui o próprio epicentro da identidade cultural e 
religiosa do Pará. Trata-se de uma manifestação de fé que transcende o aspecto 
estritamente religioso para se transformar em um fenômeno social, político e cultural, 
mobilizando anualmente cerca de dois milhões de pessoas em Belém. Sua grandiosidade, 
reconhecida como Patrimônio Cultural Imaterial da Humanidade pela UNESCO 
(2014), é sustentada por uma narrativa fundadora que entrelaça o milagroso e o 
histórico, criando uma ligação profunda com a população. 

Com o propósito de guardar parte da materialidade dessa memória afetiva e 
coletiva da festividade, Belém abriga o Museu do Círio. Esse espaço foi inaugurado em 09 
de outubro de 1986 e reinaugurado em 2002, quando passou a realizar suas atividades 
no Complexo Feliz Lusitânia. Seu acervo, de aproximadamente duas mil peças, inclui 
desde ex-votos que testemunham graças alcançadas até a arte dos brinquedos de miriti, 
passando por algumas das antigas berlindas e pelos mantos já utilizados pela santa e, 
dessa forma, funciona como um repositório físico e uma representação simbólica da 
história e das emoções que tecem a festa (AMARAL, 2024).  

A premissa do museu é a de não ser um mero depositário de objetos, mas sim 
um espaço que busca transmitir ao povo um pouco da experiência humana do Círio, 
perpetuando as narrativas de fé, esperança e pertencimento que, há mais de trezentos 
anos, consagram o dia mais esperado do calendário paraense. É ali que se pode observar 
algumas das características e símbolos do Círio: a corda, os anjos, a marujada e boa parte 
dos demais elementos que compõem a festa e que ganham vida na procissão e possuem 
destaque na exposição, permitindo que a representação da devoção seja continuamente 
revisitada pela população e turistas. 

Conforme assinala o Dossiê de Registro do IPHAN (2006), que formaliza uma 
“história oficial” da festa, a origem do Círio remonta a 1793, quando a procissão foi 
instituída pelo então presidente da capitania, Francisco de Sousa Coutinho. Gravemente 
doente, ele fez uma promessa que se fosse curado, levaria a imagem de Nossa Senhora 
de Nazaré em uma procissão solene. Tendo alcançado a cura, cumpriu seu voto no dia 
8 de setembro daquele ano, dando início à tradição. No entanto, é o mito que precede 
essa data oficial que captura o imaginário popular e explica a profunda devoção 
enraizada na cultura local. 

A narrativa popular, que o Dossiê também registra sem desconstruir, começa 
por volta de 1700, com o caboclo Plácido José dos Santos. Ele teria encontrado uma 
pequena imagem da santa às margens do Igarapé Murutucu, em Belém. Ao levá-la para 
casa, a imagem misteriosamente retornava ao local do achado, repetidamente, mesmo 
quando guardada sob vigilância no Palácio do Governo. Este “milagre” foi interpretado 



 

                                                                                                                                                   
 

331 

como a vontade da Santa de permanecer entre o povo, longe dos palácios, levando 
Plácido a construir uma capela no local. Este elemento é fundamental, pois a santa 
escolheu o humilde, o popular, rejeitando o poder secular. É essa origem mítica, de uma 
fé nascida nas margens de um igarapé. 

A historiografia do Círio de Nazaré estabelece-se, em grande medida, a partir da 
primeira década do século XX, isso porque, apesar de estar incorporada em outros 
textos escritos, com destaque para as obras de Baena (1833; 1869), foi com Arthur 
Vianna que se cristalizou o mito de origem do achado da imagem de Nossa Senhora de 
Nazaré por Plácido. A versão baseou-se tanto em narrativas orais quanto em um 
manuscrito setecentista de D. João de Evangelista Pereira, que teria colhido o relato em 
primeira mão do próprio caboclo. (VIANNA, 1904). Note-se, portanto, que a 
documentação histórica é reforçada pela tradição já existente, o que ratifica ao mesmo 
tempo a comprovação, seu registro, mas não se afasta daqueles que a popularizaram. 
Essa simbiose estará sempre presente nas formas de compreensão do Círio. 

A iniciativa oficial de Sousa Coutinho apenas canalizou e institucionalizou uma 
devoção popular pré-existente e fervorosa. No Museu do Círio tem-se uma amostra de 
alguns dos elementos que fazem a ligação dessa cultura popular com a festividade, como 
a exemplo da corda, um de seus símbolos mais fortes da procissão, introduzida em 1855 
para ajudar a puxar a berlinda de um atoleiro, tornando-se progressivamente o espaço 
do sacrifício físico, da promessa cumprida e da devoção à imagem. Seu significado 
transcende em muito a função original, de segurar seus quase 400 metros de extensão 
como um ato de fé e esforço coletivo, é um rito de passagem para muitos devotos. A 
corda já foi palco de conflitos com a Igreja, que tentou suprimi-la em diferentes épocas, 
mas a resistência popular sempre prevaleceu, transformando-a em patrimônio afetivo 
intocável (IPHAN, 2006). Hoje, é impossível dissociar a imagem do Círio daquela massa 
compacta de corpos unidos pela corda, puxando a berlinda que conduz a santa. 

Além do mito fundador de Plácido, outros milagres alimentam a devoção e se 
incorporaram à iconografia da festa. O Dossiê do IPHAN registra, por exemplo, a lenda 
dos “Marinheiros do Brigue São João Batista”, ocorrida em 1846. Segundo a narrativa, 
doze náufragos portugueses salvaram-se no mesmo barco que, anos antes, havia 
transportado a imagem para restauro em Portugal. Em meio à tormenta, invocaram a 
proteção de Nossa Senhora de Nazaré e prometeram, se salvos, carregariam o barco na 
procissão. O milagre se concretizou, mas a promessa só foi integralmente cumprida 
anos depois, após uma epidemia de cólera que muitos interpretaram como castigo pela 
negligência. Este episódio deu origem à “marujada”, com crianças vestidas de 
marinheiros desfilando em embarcações em miniatura, reforçando a relação da santa 
com a proteção dos homens do mar e, por extensão, com a realidade ribeirinha da 
Amazônia. 



 

                                                                                                                                                   
 

332 

Figura 1. Exposição de objetos de miriti e cera de ex-votos 

 
Fonte. Exposição Encontros. Acervo do Museu do Círio em Belém.  

 

Dentro da festividade e do espaço do Museu do Círio, nota-se uma forte 
presença dos ex-votos, que são objetos de cera representando partes do corpo curadas. 
Na figura 1, observa-se parte de um mural da exposição dedicado a objetos fornecidos 
por devotos, simbolizando graças alcançadas. Além das partes do corpo em cera, visíveis 
no canto inferior esquerdo, observa-se no canto superior esquerdo um boneco com 
trajes militares, representando a aprovação de um devoto em um concurso do exército. 
Ao lado, colados na parede, estão um brinquedo de arma e uma algema, representando 
o agradecimento de outro devoto por ter passado na prova da polícia civil. Os objetos 
de devoção podem ser muito variados, sendo a sua principal importância o sentido que 
o devoto atrela a ele, como pode ser evidenciado também na imagem, ao centro, uma 
foto de um cachorro onde o devoto agradece a cura do mesmo de uma doença. 



 

                                                                                                                                                   
 

333 

Figura 2. Graça alcançada, devoção popular de ex-votos em casa de miriti 

 
Fonte. Exposição Encontros. Acervo do Museu do Círio em Belém.  

 

Além disso, tanto na festividade quanto no Museu do Círio, há uma forte 
representação da cultura popular por meio de miniaturas de casas e barcos. Assim como 
os objetos da figura 1, elas funcionam como a materialização das graças alcançadas, 
testemunhos silenciosos de milagres que alimentam a fé coletiva. Na figura 2, vê-se uma 
miniatura de uma casa feita de miriti, na qual uma devota agradece pela conquista de 
uma moradia. A inscrição diz: “Nossa Srª de Nazaré, peço a vossa intercessão, junto a 
Deus. Pela graça de ter uma casa, me ajudando e abençoando o meu trabalho autônomo. 
(Círio 2001)”. A peça é complementada por duas datas: 2002, quando a devota comprou 
o terreno, e 2003, quando ela confeccionou o objeto, já morando na casa, em afirmação 
de sua conquista. 

Além dos objetos de devoção carregados durante o Círio, a fé dos fiéis se 
expressa nas diversas romarias que surgiram ao longo do tempo, refletindo a capacidade 
de evolução e inclusão da festividade. Entre elas, se destaca a Transladação (1793), 
considerada o maior evento religioso noturno do mundo; a Romaria das Crianças 
(1990); o Círio Rodoviário (1992); e a mais recente, a Romaria da Acessibilidade (2023), 
criada para incluir pessoas com deficiência no percurso (IPHAN, 2006). Essas 
manifestações testemunham como a população reinventa e expande a festa, garantindo 
que todos (crianças, jovens, motociclistas, pessoas com deficiência e demais devotos) 



 

                                                                                                                                                   
 

334 

possam, de alguma forma, nela se incluir. Esta contínua adaptação demonstra o caráter 
vivo e dinâmico do Círio, que nunca se cristalizou num ritual estático, mas segue 
dialogando com seu tempo e com as necessidades dos fiéis. 

A capacidade de adaptação e inclusão que caracteriza as romarias do Círio 
encontra, no entanto, seus limites e questionamentos quando se observam registros 
históricos da festa. É o que propõe a exposição “O Círio Negro de Jacques Huber”, em 
exibição no Museu do Círio, que apresenta um conjunto de fotografias tiradas pelo 
botânico suíço no início do século XX. Essas imagens não apenas documentam a 
festividade, mas também revelam aspectos menos conhecidos de sua história, 
convidando à reflexão sobre as dinâmicas sociais e raciais que permeavam a festividade 
em um momento de transição do país, em particular com a abolição da escravidão e o 
início do período republicano. 

   

A participação popular: O Círio Negro 
A exposição fotográfica, intitulada O Círio Negro de Jacques Huber, sob a curadoria 

de Nelson Sanjad, possui espaço de destaque no Museu do Círio e convida o leitor a 
revisitar um conjunto de imagens realizadas no início do século XX pelo botânico suíço, 
então diretor do Museu Paraense Emílio Goeldi.1 Nelas estão registrados um dos 
momentos mais emblemáticos da cultura religiosa amazônica: o Círio de Nossa Senhora 
de Nazaré. Ao observar as fotografias e o título de sua exposição, diversas indagações 
são possíveis, tais como: em algum momento da história existiram dois Círios? O Círio 
dos brancos e o Círio dos negros? Indagações que são supridas com pesquisas que ainda 
são escassas e que sozinho o visitante não consegue concluir. 

                                                             
1 Emílio August Goeldi foi um zoólogo e naturalista suíço. Sua trajetória no Brasil iniciou-se em 1880, a 
convite do Imperador Dom Pedro II para trabalhar no Museu Nacional, no Rio de Janeiro. Sua obra mais 
notável, contudo, foi a reestruturação e direção do Museu Paraense (hoje Museu Paraense Emílio Goeldi) 
em Belém, Pará, a partir de 1894 até 1907. Goeldi transformou a instituição em um centro de pesquisa 
focado na Amazônia e integrando as áreas de zoologia, botânica e etnografia. SANJAD, Nelson. Emílio 
Goeldi: a ventura de um naturalista entre a Europa e o Brasil. Belém: EMC Edições, 2009. 
 



 

                                                                                                                                                   
 

335 

Figura 3. Visão de uma parte da amostra de fotografias 

 
Fonte. Exposição Encontros. Acervo do Museu do Círio em Belém. 

Ao todo, nove fotografias compõem o conjunto preservado no Staatsarchiv des 
Kantons Basel-Stadt, na Basileia, Suíça, onde se encontra o acervo pessoal de Jacques 
Huber2. A primeira delas é datada de 1895, enquanto as demais foram produzidas em 
1902 e 1905. Realizadas sem a intenção de publicação, essas imagens constituem um 
registro etnográfico pioneiro da manifestação cultural e religiosa da Amazônia. 
Atualmente, configura-se uma importante fonte iconográfica para a compreensão 
histórica da festividade e a Huber é atribuído o mérito de ter sido o primeiro a 
documentar fotograficamente o Círio de Nazaré (SANJAD, 2023, s/p.).  

Os múltiplos documentos, em especial as fotografias, evidenciam a necessidade 
das pesquisas em analisar seu conteúdo cultural e as narrativas que emergem através da 
sua circulação. Nesse sentido, a história passa a ser feita com todos os documentos que 
são vestígios da passagem do homem, assim, uma vez existindo lacunas de informação, 
deve-se procurar preenchê-las (REIS, 2000). Logo, as fotografias deixam de ser apenas 
material contemplativo para tornarem-se documentos, registrando um período 
histórico, seus acontecimentos e seus grupos sociais.  

As fotografias de Jacques Huber são, ao mesmo tempo, artefatos científicos e 
expressões visuais de uma hierarquia epistemológica: o fotógrafo europeu, posicionado 

                                                             
2 Jacques Huber foi um botânico suíço de vasta atuação na Amazônia, onde trabalhou de 1895 a 1914. 
Chegou ao Brasil como auxiliar de Goeldi, especializando-se em fitogeografia, taxonomia e na ecologia 
da flora amazônica. Após a saída do naturalista, Huber assumiu a direção do Museu Paraense Emílio 
Goeldi em 1907, mantendo a excelência científica da instituição. Seus estudos são considerados 
importantes para o entendimento das seringueiras (hevea brasiliensis), além de realizar importantes 
viagens de exploração e pesquisa durante o auge da Economia da Borracha. CUNHA, Osvaldo Rodrigues 
da. Jacques Huber (1867-1914). Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Cien. Hum., Belém, v. 4, 
n. 3, p. 489-502, set./dez. 2009. 
 



 

                                                                                                                                                   
 

336 

como observador externo registra o evento religioso popular como uma “curiosidade 
etnográfica”, apropriando-se da fé coletiva como objeto de estudo. As datações de seus 
registros nos alertam para um fato, somente a partir do início do século XX a Igreja 
Católica, por intermédio da Arquidiocese de Belém, assumiu o controle efetivo da 
festividade. Consequentemente, ocorreu a separação entre o culto a Nossa Senhora de 
Nazaré e as práticas de matriz africana. Essas imagens produzidas por Huber antecedem 
esse processo, registrando, portanto, uma procissão de caráter essencialmente popular. 
Por meio delas, o povo passou a ser representado de forma visível e concreta, 
adquirindo rosto e corporeidade no contexto da celebração (SANJAD, 2023, s/p.). 

Essa análise ancora-se na ideia de que a exposição do “Círio negro” não é apenas 
uma denominação cromática ou estética, mas um conceito que sintetiza a presença e a 
invisibilidade dos corpos negros na história da manifestação religiosa e cultural. A 
amostra evidencia que as imagens de Huber, produzidas por um olhar científico 
europeu, conseguem captar as massas de devotos e romeiros, bem ali ao lado dele, 
posicionado para os cliques da máquina fotográfica. Porém, ao mesmo tempo se mostra 
distante, uma vez que tal manifestação distinta da sua realidade social e cultural, assim 
como da elite paraense que observa a festa religiosa da janela de suas residências e 
comércios.   
 

Figura 4. Romeiros na procissão do Círio de Nazaré e espectadores no sobrado de suas casas 

 
Fonte. SANJAD, 2023. 



 

                                                                                                                                                   
 

337 

Huber aproximou-se do povo e fez registros que expõem expressões 
individuais, muitas vezes curiosas com aquele homem branco com aquela máquina em 
mãos captando suas reações e de algumas práticas culturais que compõem o rito. As 
multidões aparecem e as figuras negras, centrais no acontecimento, são destacadas pela 
composição da fotografia (SANJAD, 2023, s/p.). Em sua maioria, a procissão é 
composta pela camada popular de Belém, as imagens registram de forma evidente esse 
fato e a elite se mantém distante, na sacada de seus sobrados. Nesse sentido, o “Círio 
negro” é também uma metáfora crítica da invisibilidade histórica dos sujeitos 
subalternizados nas narrativas oficiais da Amazônia e que foram, até o início do século 
XX, os protagonistas da manifestação religiosa. 

A imagem a seguir ratifica o distanciamento do povo e da elite, marcado ainda 
pela recente abolição da escravidão e permanência de estigmas sociais ainda latentes. 
Em primeiro plano, o jovem negro, que ocupa o centro da imagem, acompanha a 
procissão junto com outros iguais a ele, com os pés descalços e roupas simples, marcas 
dos romeiros e do pagamento das promessas; à esquerda também é possível observar 
outro negro na calçada e de costa, destacando-se por não ter conseguido colocar 
totalmente os pés dentro do calçado, o que provavelmente o fez devido às convenções 
sociais existentes nos tempos em que o espaço urbano foi modificado diante das 
transformações econômicas proporcionadas pela emergente economia da borracha.    
 

Figura 5. Promesseiros e romeiros nas ruas e calçadas acompanhando a procissão 

 
Fonte. SANJAD, 2023. 



 

                                                                                                                                                   
 

338 

Ao reler essas imagens, a exposição reconfigura o papel do museu e do 
pesquisador na contemporaneidade. Essa análise do olhar colonial questiona a 
“neutralidade” da ciência que coleciona e classifica corpos, objetos e imagens. As 
fotografias do Círio, originalmente arquivadas como documentação etnográfica em um 
acervo pessoal, deveriam ser devolvidas ao público com uma provocação: quem tem o 
direito de olhar, narrar e representar o outro? Essa inversão de perspectiva aproxima-se 
das discussões desenvolvidas por Moura (2020) sobre arte/educação na perspectiva 
decolonial em espaços museais, quando o autor argumenta que os museus e espaços 
culturais, historicamente formados sob a égide do eurocentrismo, precisam reorientar 
suas práticas educativas para incluir vozes e narrativas invisibilizadas.   

No diálogo entre os autores, amplia-se o entendimento das fotografias de Huber 
como instrumentos pedagógicos potenciais. Se por um lado essas imagens nascem de 
um olhar colonizador, daquele que enquadra o outro como objeto de estudo; por outro, 
quando revisitadas criticamente, elas podem se transformar em dispositivos de 
resistência epistêmica. Compreende-se que o trabalho educativo em museus deve 
reconhecer a colonialidade presente em suas práticas e criar formas de dar voz a 
diferentes narrativas, logo, a exposição Círio Negro se observada por essa perspectiva, 
pode promover uma pedagogia do olhar crítico e convidar o público a refletir sobre 
como a Amazônia foi historicamente representada.  

As fotografias do “Círio negro” revelam não apenas a devoção popular, mas 
também a estrutura visual que acompanhou a expansão da ciência colonial. A lente de 
Huber, treinada para catalogar espécies naturais e humanas, aplica ao sagrado o mesmo 
método que aplicava à botânica. Ele observava o Círio com o mesmo olhar com que 
olhava a floresta, estava atento aos detalhes, mas alheio à experiência da fé que o cercava, 
uma vez que para ele aquela manifestação religiosa era nova. Essa observação é 
importante para compreender o cruzamento entre colonialismo e epistemologia. A 
imagem torna-se instrumento de poder: seleciona, classifica e naturaliza hierarquias 
raciais e culturais. Ao mesmo tempo, o resgate contemporâneo dessas imagens 
possibilita novas leituras, um processo que Pacheco (2010) entende como “educação 
patrimonial”, isto é, a apropriação crítica do patrimônio cultural como meio de reflexão 
sobre a própria história e identidade.  

A perspectiva de Pacheco contribui para expandir a análise proposta por Sanjad 
e Moura, na medida em que concebe o museu como espaço de aprendizagem ativa, não 
apenas de contemplação. Quando se aplica essa concepção às fotografias do “Círio 
negro”, percebe-se que elas podem ser utilizadas como material educativo para discutir 
não só a história da festa religiosa, mas também as relações de poder que moldaram sua 
representação. O ato de olhar as imagens de Huber torna-se, assim, um exercício de 
leitura histórica, de desconstrução do olhar colonial para a reconstrução das memórias 
subalternas e de suas trajetórias sociais.  

Nesse sentido, a proposta da exposição aproxima-se de uma pedagogia museal 
decolonial, em que se deslocam as imagens do espaço científico para o espaço público, 
do arquivo para o ensaio, da coleção para a crítica. Essa recontextualização refaz o 
caminho da imagem e do olhar europeu que a produziu ao olhar amazônico que a 



 

                                                                                                                                                   
 

339 

reinscreve, instaurando o que Moura (2020) observa como diálogo intercultural entre 
saberes, uma prática que reconhece as vozes marginalizadas como produtoras de 
conhecimento legítimo. Ao trazer as fotografias para o debate contemporâneo, ativa-se 
uma rede de memórias e interpretações que ultrapassa o mero registro documental, em 
que o Círio de Nazaré se torna um campo simbólico de disputa narrativa, no qual as 
imagens coloniais são reapropriadas para afirmar identidades locais.  

É importante notar que a leitura decolonial não se restringe à crítica das 
instituições museais, mas envolve a reformulação das metodologias educativas, as quais 
permitem compreender as fotografias de Huber não apenas como documentos 
históricos, mas como objetos estéticos que produzem sentidos e afetos. 
Recontextualiza-las é também reeducar o olhar, reconhecer as camadas de poder 
inscritas na imagem e escutar os silêncios que as cercam. Assim, o processo de 
reinterpretação das imagens do Círio, conduzido pela amostra do museu, se torna uma 
ação educativa em si, em que se convoca o espectador a participar de uma experiência 
de “desaprendizagem” colonial.  

Pacheco (2010) reforça essa dimensão educativa em que o patrimônio, para ser 
vivido como memória, precisa ser observado criticamente. A educação em museus, 
segundo ele, deve estimular o sujeito a perceber-se como parte da história e do 
patrimônio, capaz de interpretá-los. Essa proposição encontra eco nas ações que 
poderiam derivar da exposição das fotografias de Huber no Museu do Círio, em que 
essas imagens apresentadas em contextos educativos poderiam suscitar debates sobre 
quem registra e quem é registrado, sobre como a fotografia constrói representações, e 
sobre como o patrimônio visual pode se tornar ferramenta de emancipação cultural. No 
entanto, isso não acontece, uma vez que as descrições das fotografias no museu dão 
ênfase ao espaço urbano e não às pessoas, tornando-as, apesar das possibilidades de 
leitura, mais uma vez invisibilizadas. 



 

                                                                                                                                                   
 

340 

Figura 6. Imagens da exposição com a localização da fotografia e destaque para alguns locais que a 
compõem 

 
Fonte. Exposição Encontro. Acervo do Museu do Círio em Belém. 

 

Aplicando as ideias de Pacheco (2010) ao conjunto de fotografias de Huber, 
uma proposta de curadoria educativa decolonial seria interessante, e não somente a 
exposição das imagens com a descrição que se encontrou no museu, evidenciando 
tensões de poder e perpetuando invisibilizações, como se pode observar na figura 6, que 
traz referências como: “Foto tomada da Praça da Independência (atual D. Pedro II) (...) 
Ao fundo, em destaque, o edifício do Hotel América, hoje ocupado por uma loja de 
confecções.” Desse modo, uma introdução crítica ao lado das fotografias seria mais 
adequada, com placas indicando autor, data, proveniência e um texto problematizador 
que estimularia o debate. Além disso, a mediação se torna indispensável, uma vez que o 
guia poderia convidar os visitantes a observar pormenores, hierarquias visuais e 
ausências. Assim, o mediador não estaria presente apenas para “explicar o espaço”, mas 
para provocar perguntas que levassem o visitante a refletir. Ademais, integrar vozes 
locais, mestres da tradição, pesquisadores do Círio para definir recortes, legendas e 
mediações, seria uma forma de promover um diálogo e trocas que por muito tempo 



 

                                                                                                                                                   
 

341 

foram ignorados e silenciados, trazendo essa pluralidade de narrativa para o museu e 
dialogando com as demais manifestações culturais e populares do Círio de Nazaré. 

 

O Círio é “POP” 
Ao visitar o espaço do Museu do Círio e a exposição “Encontros: Círios de Fé, 

resistência e identidades na Amazônia”, nota-se uma placa com o enunciado “O Círio é 
POP”. Tal frase conduz o espectador a imaginar uma possível celebração da dimensão 
popular que o Círio de Nazaré possui, entretanto, as expectativas de conhecer um pouco 
mais sobre a diversidade que compõe a festividade, composta por grupos sociais, entre 
eles ribeirinhos, artistas, sujeitos negros, mulheres etc, são frustradas. Isso porque, ao 
observar a placa, o texto que a acompanha e o restante do acervo, percebe-se a limitação 
na qual as manifestações populares — muitas vezes associadas ao profano — são 
retratadas no museu, sendo estas restritas a uma breve menção, que de forma alguma 
dá conta de narrar suas complexidades e riquezas. Nesse sentido, é essencial que se 
rompa com a lógica colonial antiga na qual os museus estavam inseridos, uma vez que 
por muito tempo, preocuparam-se apenas em reforçar narrativas hegemônicas, sem 
abrir espaços para a incorporação de múltiplas vozes em suas exposições e criações. 

O contraste torna-se ainda mais evidente quando lembramos que, 
historicamente, o Círio nasce das camadas populares e, sobretudo, de uma população 
majoritariamente negra que sustentou material e simbolicamente a festividade. As 
fotografias do “Círio Negro”, por exemplo, registradas por Jacques Huber no início do 
século XX, já expunham uma procissão profundamente marcada pela presença negra: 
homens, mulheres e crianças que ocupavam as ruas de pés descalços, roupas simples e 
corpos que carregavam a experiência da escravidão recém encerrada. Nas imagens, a 
população negra compõe o centro do ritual religioso, enquanto as elites brancas 
observam à distância, nas sacadas de sobrados — um contraponto visual que expõe de 
forma contundente as desigualdades raciais que atravessam o Círio desde suas origens. 

Historicamente, foram inúmeras as tentativas de cooptação do Estado e da 
Igreja para que a festa se tornasse parte integrante de suas celebrações. Até então, a festa 
era organizada pela Irmandade de Nossa Senhora de Nazaré do Desterro, mas, a partir 
de 1910 a organização passou a ficar sob responsabilidade da Diretoria da Festa, 
subordinada ao arcebispo e ao pároco de Nazaré, tal mudança revela justamente a 
tomada de controle da Igreja sob a festividade de origem popular. Sua composição se 
dá a partir de 30 homens, católicos, que exercem diversos cargos dentro da Diretoria, 
mas as mulheres, mesmo que afastadas oficialmente das funções administrativas, ainda 
se envolvem e fazem parte da construção da festa, ainda que não haja o reconhecimento 
institucional de suas funções. Essa transformação ocorrida no início do século XX 
alterou profundamente a forma como a celebração vem sendo estruturada até os dias 
de hoje, já que muitos elementos são retirados ou acrescentados ao longo dos anos. 

O Círio de Nazaré não se limita a ser apenas uma manifestação religiosa, mas 
ultrapassa esse aspecto, possuindo uma dimensão cultural, política, estética e identitária. 
Sendo um patrimônio considerado intangível, como expõe Viana (2021), ele é dinâmico 



 

                                                                                                                                                   
 

342 

e não está petrificado no tempo, ou seja, é passível de mudanças, uma vez que inúmeras 
pessoas, de diferentes setores e gerações participam da manifestação. Mas, tendo em 
vista a sua origem popular, é válido nos questionarmos se as mudanças que a Igreja — 
que detém a organização da festa — propõe dialogam com o querer do povo, que 
durante vários anos participou, mesmo que de maneira indireta, por meio da Irmandade 
de Nazaré, da organização da festa. 

De algum modo, a Irmandade de Nazaré procurava criar mecanismos de 
participação popular, não apenas na execução, mas também na organização do Círio. 
Afinal, a diretoria tinha consciência de seu papel de organizadora de uma festa que era 
“de todos”, que deveria, portanto, ser realizada “a aprazimento do povo” e não apenas 
dos diretores. Seria, então, a partir da consideração desse “espírito público” que a 
diretoria efetuaria ou não a mudança do horário da procissão, fato que acabou 
acontecendo (HENRIQUE, 2020, p. 278). 

As intervenções que acontecem agora, a partir da Diretoria de Nazaré, nem 
sempre agradam os fiéis do Círio, como a implementação da Guarda da Santa, em 1974, 
que é continuamente criticada por ser um instrumento de controle que busca afastar a 
população da imagem sagrada, enquanto insere as camadas abastadas em espaços de 
privilégio da festividade. Outro exemplo é a Romaria Fluvial, instituída em 1986, que 
segundo a Igreja, é uma homenagem à população ribeirinha, mas que essencialmente 
atende a demandas econômicas e turísticas, não se conectando à realidade financeira de 
muitos dos devotos, principalmente à dos homenageados, que em grande maioria não 
participam pelo alto custo dela. Além desses casos, tem-se os paticídios — brincadeira 
tradicional, a princípio dedicada às crianças — além de outras brincadeiras lúdicas de 
teor cômico durante o Arraial de Nazaré, que pouco a pouco foram sendo abandonadas, 
visando “civilizar” a festividade. 

Percebe-se, portanto, uma tentativa constante de controle do Círio de Nazaré 
pelas elites e forças religiosas locais, o que escancara uma tensão existente há séculos, 
entre o sagrado e o que é considerado de valor para a Igreja, versus o profano, 
representando as inúmeras manifestações populares presentes e entrelaçadas à 
festividade. Apesar dessa constante tensão, ambas coexistem e estão sempre à procura 
de sua legitimação, embora a Igreja reforce os valores católicos e sagrados do Círio, é 
impossível a existência do festejo sem a população e suas manifestações pulsantes que 
fazem parte da festa. 

Nesse sentido, ressalte-se duas importantes manifestações culturais que fazem 
parte da atmosfera do Círio, mas que permanecem preteridas no Museu do Círio: O 
Auto do Círio e a Festa dos Filhos da Chiquita. Ambas são carregadas de simbolismos 
e conversam diretamente com a cidade e o contexto cultural, artístico e político que 
estão inseridas. As manifestações populares trazem à tona subjetividades que se 
conectam a partir da performance e alegria ao celebrarem o que há de mais puro e 
original na festividade do Círio, a diversidade de sujeitos que o compõem e sua essência 
popular. 



 

                                                                                                                                                   
 

343 

O Auto do Círio surge no final do século XX, criado pela Escola de Teatro e 
Dança da UFPA (ETDUFPA), e é uma forma dos artistas paraenses demonstrarem sua 
devoção à Nossa Senhora de Nazaré por meio da arte. O cortejo, que percorre a Cidade 
Velha, reúne diversas expressões artísticas como a dança, a música e o teatro, além de 
inúmeras pessoas que o acompanham e que participam ativamente da celebração, não 
apenas como espectadores. Para Brígida (2008), o Auto possui três matrizes que o 
fundamentam, sendo elas a matriz dramática, religiosa e carnavalesca, há então, o 
entrelaçamento entre fé, festa e arte, demonstrando que diversas identidades se 
encontram com o propósito de celebrar o “Natal” paraense, em torno de alegorias, do 
teatro de rua, e sobretudo celebram a complexidade cultural de Belém por meio da arte 
cênica não tradicional. 

Já a festa dos Filhos da Chiquita, ou simplesmente “Festa da Chiquita”, surgiu 
em 1975, inspirada em movimentos internacionais de libertação sexual da época. Nasce 
como um bloco de carnaval que tem como objetivo tecer críticas à moral e aos bons 
costumes, mas logo virou um símbolo de visibilidade da comunidade LGBTQIAPN+ 
que se vê acolhida na festa, como afirmam Fernandes e Seixas (2018). A festa mantém 
uma relação peculiar com a cidade e com o Círio, marcada por resistência, relações de 
conflitos e reinvenções, pois busca cada vez mais visibilizar sujeitos LGBTQIAPN+ 
que historicamente são sujeitos marginalizados, mas que na festa assumem o 
protagonismo diante do espaço urbano e criam coletivamente um espaço no qual 
incorporam elementos do sagrado e profano, de maneira política. “As diversas 
referências ao Círio e à própria Nossa Senhora de Nazaré na festa das filhas da Chiquita 
apresentam, assim, um caráter de resistência, de contestação, de busca de espaço e 
reconhecimento social pelos homossexuais.” (IPHAN, 2006, p. 59). 

As festas citadas sofrem um processo de afastamento por parte da Diretoria da 
Festa, que não demonstra interesse em vinculá-las à sua programação oficial. A Festa da 
Chiquita, em especial, enfrenta perseguições desde o seu surgimento, tanto por parte da 
Igreja quanto de uma parcela da população que não a considera digna de integrar o 
Círio. Entretanto, é importante destacar o caráter de resistência dessas manifestações, 
que persistem diante da tentativa de homogeneização do Círio de Nazaré. Para além 
disso, é necessário problematizar o porquê de tais manifestações populares serem 
silenciadas em um espaço museal que se propõe a retratar o Círio, uma vez que estas 
também constituem parte fundamental da festa, mesmo que não sejam amparadas pela 
Igreja. 

Ao longo dos anos, as finalidades e funções de um museu variaram muito, e 
hoje entende-se que estes devem ser espaços em que a diversidade e, principalmente, as 
múltiplas narrativas possam ser expostas, ouvidas e reinterpretadas. Eles, enquanto 
instituições que representam memórias, possuem um papel coletivo muito importante, 
não cabendo mais apenas serem um depositório de objetos antigos ou espaços que 
reforçam apenas uma única história, diga-se de passagem, uma história eurocêntrica e 
colonial.  Para Viana (2020), sua finalidade a partir do século XX, amplia-se, e o espaço 
museal deve preocupar-se em dialogar com sua comunidade, promover reflexões 
pertinentes e conversar com as identidades locais. Mas, ao observarmos a exposição do 



 

                                                                                                                                                   
 

344 

Museu do Círio, percebe-se a restrição quanto à representatividade da diversidade 
popular e de sujeitos que caracterizam a festa nazarena. 

A presença da placa que anuncia que “O Círio é POP”, embora tenha a intenção 
de evidenciar a dimensão popular da festividade, mostra-se incompleta, pois não 
apresenta explicações que contextualizam as manifestações citadas, nem instiga os 
visitantes a refletirem sobre o enunciado que propõe. A placa acaba funcionando como 
um elemento decorativo do espaço, sem exercer, verdadeiramente, o papel de valorizar 
as expressões culturais populares do Círio. Essa pluralidade poderia ser melhor 
abordada, seja por meio de placas, recursos audiovisuais ou outras estratégias, mas 
sempre a partir da representação do povo e de suas próprias narrativas. Manifestações 
artísticas como a Festa da Chiquita e o Auto do Círio, por exemplo, merecem ser 
apresentadas com descrições que revelem suas histórias e principalmente suas conexões 
com a origem e festividade do Círio de Nazaré. 

A abordagem museológica adotada na exposição do museu enfrenta desafios 
quanto ao seu papel social, pois se centra em aspectos católicos e oficiais da festividade, 
o que leva os visitantes a conhecerem somente aspectos do Círio que são 
convencionados institucionalmente e que, por conseguinte, narram o protagonismo da 
Igreja diante da festa. O Auto do Círio, por exemplo, poderia ser incorporado de 
maneira mais consistente ao acervo, pois a partir do cortejo cênico, observa-se a 
participação expressiva de artistas negros, de grupos de dança afro-amazônica e a 
presença de referências e homenagens às religiões de matriz africana, que atravessam as 
coreografias, visualidades e sonoridades das performances artística. Esses elementos 
revelam que a festividade extrapola o campo estritamente católico e alcança sujeitos de 
distintas tradições religiosas, demonstrando que o Círio é vivido por múltiplas 
identidades que, assim, afirmam seu caráter plural. 

Para Moura, (2020, p. 121) “A ideia de construção de uma museologia envolvida 
com a sociedade aparece diante das transformações sociais, do surgimento de novas 
demandas de grupos sociais que passam a desejar ter participação ativa na construção 
de sua história e memória”, ou seja, ignorar outras festividades que compõem o Círio 
de Nazaré é ignorar também sujeitos historicamente marginalizados que são igualmente 
pilares de sustentação dessa manifestação. 

A festa da Chiquita, por ser composta amplamente por pessoas 
LGBTQIAPN+, não encontra também um espaço significativo de representação no 
Museu do Círio, é apenas mencionada, não sendo exposta a história e importância da 
festa. Muito criticada por sua profanidade, é alvo de preconceitos de quem não consegue 
conceber a ideia da ligação que diferentes sujeitos possuem com o Círio de Nazaré, 
independente de orientação sexual, ou credo, isso porque o que os une é a fé, a alegria 
e o desejo de se apropriar da cidade. Mas, narrativas como essa, apesar de seu caráter 
tão atual, dificilmente encontram espaços em instituições museais, que operam como 
instrumentos de poder ao selecionarem o que deve ou não ser lembrado. 

Articular a relação entre a memória LGBT com museus e o patrimônio é, antes 
de tudo, uma ação cidadã interessada em colaborar na superação de fobias à diversidade 



 

                                                                                                                                                   
 

345 

sexual impregnadas na cultura nacional. Os profissionais de museus que assim o fazem, 
associam a questão do patrimônio, reconhecendo que a presença LGBT é importante e 
significativa para a construção do país, seja às personalidades históricas, seja ao retrato 
de lutas comunitárias. Como em outros temas minoritários, os museus que aderem ao 
tema assumem uma dimensão pedagógica que certamente não será a que solucionará a 
discriminação cotidiana e estrutural da cultura nacional, mas, possivelmente, contribuirá 
para os avanços contrários ao extermínio histórico da população LGBT, entre outras 
mazelas. (BAPTISTA; BOITA, 2017, p. 111-112). 

A ausência desses eventos culturais nazarenos, que carregam consigo uma forte 
marca de resistência e protagonismo popular, no espaço museal, evidencia a tensão 
histórica entre a Igreja e o povo, marcada por embates e tentativas de controle por parte 
do corpo religioso. Contudo, apesar dessas limitações encontradas, o Museu do Círio 
possui grande potencial enquanto espaço educativo, de escuta e de ressignificação de 
narrativas populares. Nessa perspectiva, ao adotar práticas de arte/educação com viés 
decolonial, o museu poderá ultrapassar a função meramente contemplativa, ao tornar-
se um espaço de transformação social, promovendo ações que estimulem a reflexão 
crítica, política e histórica sobre a própria festividade do Círio de Nazaré. Dessa forma, 
o museu passaria a oferecer ao visitante não apenas o prazer estético, mas também a 
oportunidade de questionar os discursos que o atravessam e de reconhecer-se como 
parte da construção simbólica do Círio. Assim, a placa que anuncia que “O Círio é POP” 
deixaria de ser apenas um enunciado decorativo e passaria a materializar-se em uma 
prática museológica integradora, em diálogo com as vozes e expressões diversas que 
compõem o Círio de Nazaré, tornando-se um território vivo de trocas e aprendizados. 

 

Considerações Finais 

A reflexão desenvolvida neste artigo sobre o Museu do Círio indica que a 
festividade em destaque vai além de uma simples celebração religiosa, constituindo-se 
como um espaço de disputas simbólicas e de construção de identidades. Observou-se 
que o museu privilegia determinadas narrativas em detrimento de outras, reforçando 
uma memória oficial que enfatiza o discurso institucional da Igreja e do Estado, 
reproduzindo, ainda que de forma sutil, padrões coloniais persistentes, conforme 
apontado por Moura (2020). As manifestações populares, que constituem a essência da 
festividade e deram origem ao próprio Círio, frequentemente aparecem como 
referências secundárias, o que restringe a compreensão da festa em sua plena diversidade 
cultural. 

Considera-se, tal como exposto por Henrique (2016; 2020), que a apropriação 
da festividade pelas elites religiosas e pela Igreja redefiniu suas práticas e hierarquias, 
afastando-a progressivamente de suas origens populares. Esta lógica se projeta também 
no espaço museal, onde o protagonismo de negros, ribeirinhos, artistas e sujeitos 
LGBTQIAPN+ ainda não recebe o devido reconhecimento. A inclusão de elementos 
como o Círio Negro, o Auto do Círio e a Festa da Chiquita poderia evidenciar de forma 
mais consistente a participação popular, que se mantém presente e ativa, insistindo em 



 

                                                                                                                                                   
 

346 

se afirmar mesmo diante de mecanismos de controle e exclusão. Essas manifestações 
demonstram que a festa é um organismo vivo, que se reinventa continuamente a partir 
da resistência e da criatividade de seus participantes, desde a sua origem. 

A ausência dessas vozes no acervo e na narrativa museológica evidencia uma 
lacuna entre o discurso institucional e a realidade social que o Círio representa. Assim, 
tal como observa Viana (2020), o Museu do Círio precisa assumir o compromisso de 
dialogar com os grupos sociais que constituem a festividade nazarena, para promover 
representações plurais e não apenas contemplativas. Nesse sentido, o Museu do Círio 
poderia ultrapassar o papel de guardião da tradição e tornar-se um espaço de escuta e 
transformação, abrindo espaço para narrativas decoloniais que questionem o poder e 
valorizem as múltiplas formas de fé e pertencimento. 

Portanto, o Círio de Nazaré é, simultaneamente, sagrado e profano, oficial e 
popular. Sua grandeza está justamente na coexistência dessas dimensões, que se 
entrelaçam e se completam. A memória do Círio não pertence exclusivamente à Igreja, 
nem à instituição museal, mas ao povo que a recria todos os anos nas ruas de Belém. 
Logo, reconhecer essa pluralidade em um espaço potencialmente educativo é um passo 
fundamental para que o Museu do Círio se torne, de fato, um território de representação 
coletiva, onde a expressão “O Círio é POP” não seja apenas uma inscrição 
contemplativa, mas uma afirmação concreta de diversidade, fé e resistência cultural, e 
onde a comunidade seja plenamente contemplada pela sua narrativa. 

 

Referências Bibliográficas 
AMARAL, Juliana. Museu do Círio completa 38 anos na missão de salvaguardar 
a memória da devoção. Secretaria de Cultura do Governo do Pará, 2024. Disponível 
em: <https://secult.pa.gov.br/noticia/1837/museu-do-cirio-completa-38-anos-na-
missao-de-salvaguardar-a-memoria-da-devocao>. Acesso em: 08 out. 2025. 

BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio Corográfico sobre a Província do 
Pará. Belém: Tipografia de Santos e Menor, 1833. 

BAENA, Antônio Ladislau Monteiro (1869). Compêndio das eras da Província do 
Pará. Belém: UFPA, 1969 (Coleção Amazônica, série José Veríssimo). 

BAPTISTA, J.; BOITA, T. Memória e esquecimento LGBT nos museus, patrimônios 
e espaços de memória no Brasil. Revista do Centro de Pesquisa e Formação, São 
Paulo, n. 5, p. 108-119, 2017. 

BRÍGIDA, Miguel Santa. O auto do Círio: festa, fé e espetacularidade. Textos 
escolhidos de cultura e arte populares, Rio de Janeiro, v. 5, n. 1, p. 35-48, 2008.  

FERNANDES, Phillippe Sendas de Paula; SEIXAS, Netília Silva dos Anjos. No Círio 
de Nazaré, as filhas da Chiquita também fazem a festa: resistência, conflitos e reinvenção 
de uma urbe amazônica. Revista EcoPós, v. 21, n. 3, pp. 247–264, 2018.  

https://secult.pa.gov.br/noticia/1837/museu-do-cirio-completa-38-anos-na-


 

                                                                                                                                                   
 

347 

HENRIQUE, Márcio Couto. Círio de Nazaré: entre a fé e o espetáculo. In: FREITAS, 
Ricardo Ferreira; LINS, Flávio; SANTOS, Maria Helena Carmo dos. Megaeventos, 
comunicação e cidade. Curitiba: CRV, 2016, p.289-318. 

HENRIQUE, Márcio Couto. Participação e exclusão popular no Círio de Nazaré. 
Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, v. 38, p.271-289, 2018. 

HENRIQUE, Márcio Couto. Um jogo observante: Paticídio e cultura popular no Círio 
de Nazaré. Varia Historia, Belo Horizonte, vol. 36, n. 70, p. 151-181, jan/abr 2020. 

IPHAN. Círio de Nazaré. Dossiê Iphan. Rio de Janeiro: Iphan, 2006. 

MOURA, Ediel Barbalho de Andrade. Arte/educação na perspectiva decolonial em 
espaços museais e a diversidade de narrativas e saberes. Museion, Canoas, n.36, p. 117-
126, ago. 2020. 

PACHECO, Ricardo de Aguiar. Educação, memória e patrimônio: ações educativas em 
museu e o ensino de história. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 30, n.60, 
p. 143-154. 2010. 

REIS, José Carlos. Escola dos Annales: A inovação em História. São Paulo: Paz e 
Terra, 2000. 

SANJAD, Nelson. O Círio Negro de Jacques Huber. Médium, 2023. Disponível em: 
˂https://medium.com/@ensaio/o-c%C3%ADrio-negro-de-jacques-huber-
6b21e4502689˃. Acesso em: 08 out. 2025. 

VIANA, Janise Maria Monteiro Rodrigues. Museu do Círio: educação patrimonial e 
museal em Belém do Pará. In: Junior, José Petrúcio de Farias et al. História, 
Arqueologia e Educação Museal: Patrimônios e memórias. Teresina: Editora da 
Universidade Federal do Piauí, 2021, p.289-323. 

VIANNA, Arthur. Festas populares do Pará. Belém: Anais da biblioteca e arquivo 
público do Pará, tomo III, 1904.

mailto:https://medium.com/@ensaio/o-c%C3%ADrio-negro-de-jacques-huber-

