
 

Negritando o patrimônio: o movimento negro em Pernambuco e o Pátio do 
Carmo no Recife  
 
Blackening Heritage: the Black Movement in Pernambuco and Recife’s Pátio do 
Carmo 
 

Enviado em: 15-11-2025 

Aceito em: 19-01-2026 

 

Davi Dornelles Rodrigues de Souza Valentim1 
Virgínia Pitta Pontual2 
Juliana Melo Pereira3 

 

Resumo 

O Movimento Negro no Brasil foi o responsável pela conquista de direitos sociais para 
a raça negra na Constituição Federal (1988-presente) após um século de resistência e 
reivindicações desde a Abolição (1888). O reconhecimento da raça negra e a da 
herança cultural afro-brasileira como patrimônio nacional só aconteceu a partir da 
década de 1980, com o crescimento do protesto negro e de ações lideradas por 
coletividades negras que buscavam conscientizar a nação brasileira sobre as 
condições desiguais de vida às quais a raça negra esteve submetida no imaginário 
social, até a contemporaneidade. Este artigo propõe-se a refletir sobre a 
patrimonialização da cultura afro-brasileira, ao investigar a relação construída entre o 
Movimento Negro em Pernambuco e o Pátio do Carmo, localizado no bairro de Santo 
Antônio, na cidade do Recife, a partir da análise historiográfica de eventos realizados 
desde os anos 1980, com o objetivo de negritar o patrimônio.  

Palavras-chave: Patrimônio; Movimento Negro; Pátio do Carmo.  

 

Abstract 

The Black Movement in Brazil was responsible for securing social rights for the black 
race in the Federal Constitution (1988-present) after a century of resistance and 
demands since Abolition (1888). The recognition of the Black race and Afro-Brazilian 
cultural heritage as national patrimony only occurred from the 1980s onwards, with the 
growth of Black protest and actions led by Black collectives seeking to raise awareness 

3 Professora no Departamento de Arquitetura e Urbanismo (DAU) e no Programa de Pós-graduação em 
Desenvolvimento Urbano (PPGDU) da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), vice-coordenadora 
do Laboratório de Urbanismo e Patrimônio (LUP). Email: juliana.mpereira@ufpe.br 

2 Professora no Programa de Pós-graduação em Desenvolvimento Urbano (PPGDU) da Universidade 
Federal de Pernambuco (UFPE), fundadora do Laboratório de Urbanismo e Patrimônio (LUP). Email: 
virginiapontual@ufpe.br  

1 Doutorando no Programa de Pós-graduação em Desenvolvimento Urbano (PPGDU) da Universidade 
Federal de Pernambuco (UFPE), colaborador no Laboratório de Urbanismo e Patrimônio (LUP). Email: 
davi.dornelles@ufpe.br 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

337 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

in the Brazilian nation about the unequal living conditions to which the Black race had 
been subjected in the social imagination, until the present day. This article aims to 
reflect on the patrimonialization of Afro-Brazilian culture by investigating the 
relationship built between the Black Movement in Pernambuco and the Pátio do 
Carmo, located in the Santo Antônio neighborhood of Recife, based on a 
historiographical analysis of events held since the 1980s with the objective of 
blackening the heritage.  

Key-words: Heritage; Black Movement; Pátio do Carmo. 

 

Introdução 

 
O processo de patrimonialização das culturas brasileiras teve início, 

institucionalmente, com a criação do Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (SPHAN), a partir do Decreto-Lei nº254, sendo instituído, também, o 

instrumento do tombamento federal como ferramenta de reconhecimento de bens 

culturais enquanto patrimônios nacionais. No entanto, ao mesmo tempo em que no 

Brasil do Estado Novo varguista (1937-1945) investia-se no projeto político de 

modernização e transformação das grandes cidades brasileiras - a partir de princípios 

como embelezamento e higienização - contribuía-se diretamente para a segregação e 

hierarquização social das raças5 formadoras da nação brasileira e suas culturas. 

Os estudos no campo do patrimônio destacam as primeiras iniciativas de 

reconhecimento institucional e preservação dos bens culturais, capitaneadas por 

grupos de intelectuais mobilizados pela “causa” do patrimônio em torno do poder 

estatal. Dos mais progressistas, como o grupo à frente da Semana de Arte Moderna 

de 1922, aos mais conservadores, como aqueles do Museu Histórico Nacional, foi 

valorizada a herança cultural branca e europeia. A crítica estabelecida por autores 

5 A noção de “raça” utilizada para justificar as cruzadas e “guerra santa” que expandiu o território europeu 
no século XVIII foi amplamente adotada para naturalizar a ideia de que a humanidade teria grupos 
superiores e inferiores. Tal divisão fundamentou o sistema de escravização transatlântica, estruturou o 
sistema colonial durante o Mercantilismo. No século XIX, ganhou amparo científico a partir das teorias de 
darwinismo social, evolucionismo e determinismo racial, sendo, portanto, um conceito ocidental para 
atribuição de sentido do “outro”: aqueles que não eram europeus, cf: Shcwartz (2024). Neste artigo, o 
conceito de “raça” é definido por divisão social estabelecida e hierarquizada a partir das características 
fenotípicas e culturais entre brancos e não-brancos.  

4 O Decreto n. 25 de 30 de novembro de 1934 criou o SPHAN, órgão federal responsável por “organizar a 
proteção do patrimônio histórico e artístico nacional” (Brasil, 1937, p.01). Por este decreto foram 
institucionalizadas as práticas da conservação no Brasil, os instrumentos do tombamento, vizinhança e 
visibilidade, vigentes até a atualidade. Após décadas de atuação, foi reconhecido como instituto pela 
Medida provisória nº752, 1994, tornando-se Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN); 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

338 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

como Rubino (1991, 1996), Gonçalves (1996), Chuva (2008) e Pereira (2012) 

problematiza o papel do Estado Novo associado à elite intelectual, sobretudo, 

arquitetos de filiação modernista na delimitação e salvaguarda do patrimônio cultural 

nacional a partir de uma compreensão restrita de nação. Tais autores problematizam 

os jogos de poderes entre os agentes que configuram essa elite - também chamada 

intelligentsia nacional por Miceli (1987) - e questionaram a predominância de bens 

ligados à matriz europeia entre as primeiras décadas de inventário, tombamento e 

restauro; evidenciando o papel civilizatório destas ações e, as relacionando ao ideário 

do Estado Novo.  

A materialidade do patrimônio foi o destaque dos dossiês de tombamento a 

partir de 1938, salvaguardando especialmente igrejas, fortificações, grandes 

construções e edificações públicas. Os órgãos federais, os artistas e a intelectualidade 

brasileira no início do século XX era predominantemente constituída por pessoas 

brancas visto que, desde o Pós-Abolição, apesar de legislativamente livres, os 

africanos, afrodescendentes e demais raças não brancas, continuam lutando por 

direitos humanos e sociais. A  abolição do sistema escravocrata (1888) não foi 

acompanhada de políticas públicas de inclusão social ou reparação histórica, devidas 

às populações que foram vítimas de um dos maiores crimes da humanidade – a 

escravização de pessoas.   

Essa postura do Estado brasileiro contribuiu para a continuidade de um 

processo de hierarquia social existente desde o período escravocrata, no qual a raça 

branca se manteve nos locais de tomada de decisão. Simultaneamente ao abandono 

social das raças não-brancas, como os afrodescendentes, o Estado brasileiro 

promovia-se enquanto uma “democracia racial”6, termo que foi posteriormente 

questionado por pesquisadores e intelectuais do Movimento Negro, reinterpretando-o 

como mito da democracia racial7.   

7 O sociólogo Florestan Fernandes confrontou e desmitificou a ideia de democracia racial promovida por 
Freyre, apontando incongruências sociais que hierarquizavam e segregavam as raças brasileiras, 
reinterpretando como mito da democracia racial, termo apropriado pelo Movimento Negro e, difundido nos 
embates e lutas antirracistas.  

6 O termo Democracia Racial foi cunhado por intelectuais brancos como o médico Arthur Ramos mas, foi 
consolidado e difundido por Gilberto Freyre desde obras como Casa Grande & Senzala (1933), 
promovendo a ideia de uma suposta harmonia entre as raças brasileiras e, condições similares de 
mobilidade social a todos os brasileiros e brasileiras, considerando assim, uma suposta igualdade de 
oportunidades entre as raças.    

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

339 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Entre o final do século XIX e início do século XX, durante o Pós-Abolição, 

surgiram as primeiras organizações coletivas negras, que variavam desde entidades 

culturais e recreativas, à grupos políticos, religiosos, configurando assim, o que 

posteriormente seria entendido como Movimento Negro, ou seja, as coletividades e 

espaços de acolhimento e convivência construídos pelos negros e seus aliados. 

Ao longo do século XX, o Movimento Negro no Brasil lutou pelo 

reconhecimento constitucional da raça negra como uma das formadoras da nação 

brasileira, questionando a narrativa histórica de democracia racial difundida pelo 

Estado e, reivindicando direitos sociais devidos à comunidade afro-brasileira. Para 

intelectuais e ativistas do Movimento Negro, como Florestan Fernandes e Abdias 

Nascimento, o processo de escravização da raça negra continuava vigente na 

sociedade moderna, visto que os negros estiveram condicionados às margens da 

sociedade, viviam carentes de políticas sociais, enquanto a população branca seguia 

ocupando o topo da hierarquia social e colhendo seus privilégios. Abdias afirma que o 

Brasil garantiu aos afro-brasileiros, uma abolição legislativa (Nascimento, 2016, p.81), 

que apenas legislou sobre o negro livre do sistema escravagista, o desacorrentou das 

senzalas, mas, continuou aprisionando-o às correntes sociais. Nascimento pontua 

que, apesar da abolição da escravatura, as condições dos africanos e afro-brasileiros 

eram:  

 
Teoricamente livres, mas praticamente impedidos de trabalho, já que o 
imigrante europeu tinha a preferência dos empregadores; o negro continuou 
escravo do desemprego; do subemprego; do crime; da prostituição e, 
principalmente, da fome; escravo de todas as formas de desintegração 
familiar e da sua personalidade (Nascimento, 2016, p.200). 

 

Essa condição de liberdade foi denunciada pelo Movimento Negro através de 

assembleias, reuniões, convenções, imprensa negra, manifestações culturais e 

artísticas e, a partir de meados do século XX, com protestos e passeatas. No Estado 

Novo (1937-1945), foi realizada a Convenção Nacional do Negro Brasileiro (São 

Paulo, 1945), reunindo lideranças de movimentos sociais negros de diversos estados 

do Brasil, que resultou na publicação de um Manifesto à Nação, inclusive assinado por 

Abdias Nascimento, no qual registraram:  “não precisamos mais de consultar a 

ninguém para concluirmos da legitimidade dos nossos direitos, da realidade 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

340 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

angustiosa da nossa situação e do acumpliciamento de várias forças interessadas em 

nos menosprezar e condicionar, mesmo, até o nosso desaparecimento” (Nascimento, 

1945, p.01). Na Convenção, o Movimento Negro também reivindicava pautas sociais e 

políticas da comunidade afro-brasileira, como:  

 
1. Que se torne explícita na Constituição de nosso país, a referência à 
origem étnica do povo brasileiro: a indígena; a negra e a branca.  
2. Que se torne matéria de lei [...] o preconceito de cor e raça.  
3. Que se torne matéria de lei penal o crime praticado [...] 
4. Enquanto não for tornado gratuito o ensino em todos os graus, que sejam 
admitidos brasileiros negros [...]  
5. Isenção de impostos e taxas [...]  
6. Considerar como problema urgente a adoção de medidas 
governamentais visando a elevação do nível econômico, cultural e social 
dos brasileiros (Nascimento, 1945, p. 02, grifos nossos). 

 

O reconhecimento constitucional das raças não-brancas, o combate ao 

preconceito e a criminalização do racismo8, já se mostravam bandeiras políticas na 

Convenção de 1945. O acesso à educação gratuita e a isenção de impostos 

configuram demandas por inclusão a uma real possibilidade de mobilidade negra na 

hierarquia social brasileira, pautas bastante defendidas pelo Movimento Negro no 

Brasil. Finalmente, a Convenção apontou a necessidade urgente de políticas públicas 

que pudessem contribuir para uma ascensão social da comunidade afro-brasileira. 

Logo, em meados do século XX, a nação brasileira autoproclamada “racialmente 

democrática”, na Constituição de 1951, não pontuava questões como as demandas e 

reivindicações da comunidade afro-brasileira. A primeira grande conquista, alcançada 

com a Lei Afonso Arinos (1951)9 dizia respeito à proibição da discriminação racial. 

Algumas demandas só foram conquistadas pelo Movimento Negro – incluindo a 

patrimonialização da cultura afro-brasileira – nos anos 1980, quando o Brasil vivia o 

processo da queda das Ditaduras Militares (1964-1985) e redemocratização nacional. 

9 A primeira legislação proibindo a discriminação racial foi a Lei Afonso Arinos, 1951. Contudo, a Lei  
Afonso Arinos foi constantemente pontuada, pelos intelectuais e ativistas negros, como uma lei simbólica 
que, àquela época, “não é cumprida e nem é executada” (Nascimento, 2016, p.97); 

8 O racismo tornou-se crime inafiançável e imprescritível a partir de 1988, quando o Plenário da 
Constituinte aprovou a emenda proposta pelo deputado Carlos Alberto Caó Oliveira. O crime de racismo 
foi regulamentado pela Lei 7.716/1989, definido por atentado a uma coletividade ou grupo, de caráter 
mais amplo, por razões de raça, cor, etnia e nacionalidade. Fonte: 
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/criminalizacao-do-racismo-completa-30-anos, acesso 
em 21/01/26. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

341 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

O primeiro10 bem cultural afro-brasileiro reconhecido como patrimônio foi o Terreiro da 

Casa Branca Ilè Àsé Íyá Oka11 (Salvador, 1986), que se tornou uma referência para o 

surgimento de novos processos de tombamento de bens culturais de herança africana 

ou afro-brasileira. Contudo, são 49 anos que separam a criação da lista do patrimônio 

nacional, do reconhecimento de bens culturais negros nessa lista, demonstrando o 

negligenciamento do Estado com as culturas não-brancas. Ainda hoje, esta lista é 

majoritariamente composta por bens patrimoniais de natureza material e arquitetônica, 

representativos da herança branco-europeia. 

​ No seleto grupo dos primeiros bens culturais tombados como patrimônio 

nacional, está a inscrição do Conjunto Arquitetônico do Carmo do Recife : Basílica e 

Convento de Nossa Senhora do Carmo12 (1938), inscritos nos Livros do Tombo 

Histórico e de Belas Artes; e da Igreja Santa Tereza da Ordem Terceira de Nossa 

Senhora do Carmo13 (1938), inscrita no Livro do Tombo das Belas Artes. No dossiê 

Rotas do Patrimônio: Recife – O Convento e a Basílica de Nossa Senhora do Carmo, 

elaborado pelo IPHAN e Programa Monumenta (2010), são destacados os valores: 

histórico, artístico e cultural, do conjunto do Carmo, através de uma síntese 

historiográfica e da análise técnica dos elementos arquitetônicos contudo, negligencia 

aspectos sociais e políticos fundamentais à compreensão do bem patrimonial.  

Em pesquisa realizada no Arquivo Central do IPHAN, Pacheco (2019) pontua 

que os principais valores destacados na documentação referente ao conjunto do 

Carmo do Recife estão apoiados na produção historiográfica e na memória social; 

buscando uma representação do passado e a consolidação de uma narrativa, 

evidenciando aspectos materiais, históricos e arquitetônicos do bem patrimonial. 

Pacheco (2019) pontua, também, que há um destaque, na documentação do Arquivo, 

13 Processo 125 – T – 38 
12 Processo 148 – T – 38; 

11 O Terreiro da Casa Branca já havia sido tombado pela Prefeitura de Salvador em 1982, à época regido 
pela ialorixá Mãe Tatá de Oxum. Foi reconhecido como Patrimônio a partir do projeto Mapeamento de 
Sítios e Monumentos Religiosos Negros da Bahia (MAMNBA), dedicado ao levantamento de templos de 
religiões afro-brasileiras localizadas em Salvador e, que se tornou referência para os estudos sobre 
proteção de bens culturais afro-brasileiros. Disponível em:  
http://cronologiadourbanismo.ufba.br/apresentacao.php?idVerbete=1594. Acesso em: 23/01/26; 

10 Em 1938 houve a inscrição do Museu da Magia Negra no Livro do Tombo Arqueológico, Etnográfico e 
Paisagístico, reconhecido como Patrimônio. Porém, o discurso sobre a raça negra, à época dos anos 
1930, estava carregado de racismo e, a própria nomenclatura do bem foi renomeada pelo IPHAN, apenas 
em 2023, como Acervo Nosso Sagrado, num ato de reparação histórica devida à comunidade 
afro-brasileira, pela conotação pejorativa culturalmente atribuída à expressão “magia negra”, e 
institucionalmente promovida pelo órgão federal; 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

342 

http://cronologiadourbanismo.ufba.br/apresentacao.php?idVerbete=1594
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

ao valor simbólico do bem cultural para a comunidade, buscando incorporar valores e 

significados construídos socialmente, porém, ocultam fatos sociais e revolucionários 

do conjunto do Carmo, como o silenciamento da importante presença de Frei Caneca14 

na história do conjunto e da sua tradição liberal, constantemente relacionado à 

eventos, manifestações políticas, protestos e lutas sociais, desde o período colonial. 

Portanto, a partir da documentação analisada por Pacheco (2019), percebe-se que 

houve desinteresse do IPHAN em evidenciar aspectos sociais e políticos fundamentais 

para a compreensão dos valores e significados do bem patrimonial.    

Já o Pátio do Carmo, localizado exatamente à frente do Conjunto do Carmo, 

não foi incluído nos processos de tombamento dos anos 1938. Em parte, porque o 

Pátio do Carmo não existia na configuração atual, resultante das obras de 

modernização do centro histórico do Recife ao longo do século XX. Contudo, 

tampouco o Pátio do Carmo foi inserido nos tombamentos existentes, ainda que a 

posteriori, indicando, minimamente, a desconexão do reconhecimento institucional 

existente entre espaço urbano e monumento arquitetônico, apesar da importante 

relação construída entre ambos e demais atores sociais a partir da apropriação do 

Pátio do Carmo pelos recifenses, como será apresentado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 Frei Caneca foi um frade carmelita revolucionário que lutou na Revolução Pernambucana de 1817 e na 
Confederação do Equador em 1824. Estas revoluções contra a colonização portuguesa já pautavam 
questões como o fim da escravatura para os africanos e afrodescendentes. Frei Caneca foi executado em 
1825, por tropas imperiais e, seu corpo foi enterrado na Basílica do Carmo do Recife.  
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

343 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Imagem 01: Pátio do Carmo do Recife, 2020. 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
Fonte: Andrea Rego Barros, Prefeitura da Cidade do Recife (PCR).   
 
 

Entre os grupos sociais diretamente relacionados às vivências no Pátio do 

Carmo do Recife, está a comunidade afro-pernambucana que, neste espaço urbano, 

registra momentos historicamente simbólicos para a raça negra. O Pátio do Carmo 

está diretamente ligado à Zumbi dos Palmares15, herói revolucionário do período 

colonial que liderou o Quilombo dos Palmares e, ao ser capturado, foi decapitado e 

teve sua cabeça exposta ao público nas imediações do pátio. Dessa forma, a 

presença negra se faz marcada no Pátio do Carmo desde a transição entre os séculos 

XVII e XVIII, ainda que através da morte de um herói quilombola, é um registro, 

também, da resistência negra durante a colonização. 

Mesmo após a abolição (1888) e a Proclamação da República (1889), as 

manifestações culturais e artísticas, africanas e afro-brasileiras, foram negligenciadas 

na história do Brasil que, tardou a reconhecer e valorizar a herança cultural negra, mas 

por muito tempo ainda perseguiu, proibiu, julgou pejorativamente e, disseminou uma 

imagem racista sobre a raça negra e sua cultura. Para o Movimento Negro no Brasil, o 

Centenário da Abolição (1888-1988) não representava um evento a ser celebrado 

15 Zumbi (1655-1695) foi líder revolucionário, liderança no Quilombo dos Palmares (o maior da América 
Latina, localizado na Serra da Barriga – atual região do Alagoas) que reuniu cerca de 20 mil pessoas 
rebelados contra a escravidão, organizadas em mocambos confederados e autossuficientes.  
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

344 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

afinal, neste primeiro século de República, foram constantemente denunciadas as 

condições de vida dos afro-brasileiros, como uma escravidão moderna, fruto de uma 

“mentira cívica”, a farsa da abolição (Nascimento, 2016, 2025).  

Ao longo dos anos 1980, o Movimento Negro realizou marchas e protestos que 

visaram conscientizar e refletir sobre as condições do negro no Brasil, compreendendo 

um centenário de apagamentos ou perseguições, quando apesar de se promover 

como uma democracia racial, a República Brasileira não deixou de submeter a raça 

negra às condições sociais desiguais, conforme as reivindicações pontuadas pelos 

movimentos sociais negros na Convenção do Negro Brasileiro (1945), ainda no Estado 

Novo (1937-1945). Durante as primeiras décadas do século XX, o mito da democracia 

racial atendeu às intenções (ocultas e explícitas) de embranquecimento da sociedade 

brasileira e, essa perspectiva foi bastante difundida tanto pela elite intelectual da 

época, quanto estimulada por decretos e legislações. Conforme analisa Portela (2020): 

  
O mito da democracia racial tornou-se parte essencial da conformação da 
sociedade moderna no Brasil, e especificamente da manutenção e 
readequação, a um novo regime político-jurídico, de hierarquias e 
dominações que possuem raízes na sociedade escravocrata e senhorial. E, 
assim, não pode ser visto como uma mera sobrevivência do “antigo regime”, 
mas sim como aspecto central da reconstituição das relações raciais no Brasil 
pós-abolição e pós-Proclamação da República. (Portela, 2020, p.157). 

 

Logo, no momento do reconhecimento das culturas e raças representadas pelo 

patrimônio nacional, havia um projeto político do Estado brasileiro, de 

embranquecimento racial da sociedade, estimulado por intelectuais, artistas e, por 

ações como a busca pela modernização, a partir de transformações urbanas das 

grandes cidades brasileiras, que respaldadas por discursos europeus do higienismo, 

da eugenia, e das necessidades de sanitarismo, resultaram em expulsão de 

comunidades afro-brasileiras dos centros urbanos, colocando-os à margem das 

cidades e da sociedade.  

No entanto, a partir da Constituição Federal (1988 – presente), conquistas 

foram alcançadas pelo Movimento Negro, quanto ao reconhecimento da raça negra, 

como: a criminalização do racismo; o direito às terras quilombolas; a promoção da 

igualdade e a proteção cultural. Além disso, a ampliação da compreensão de 

patrimônio nacional e, os primeiros tombamentos de bens culturais afro-brasileiros a 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

345 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

partir dos anos 1980, contribuíram para o enaltecimento das heranças culturais 

africana e afro-brasileiras. Múltiplas entidades do Movimento Negro acompanharam 

ativamente as mudanças na patrimonialização da cultura brasileira, incorporando 

novas pautas de reivindicação social e, mantendo a luta contra o racismo e a 

discriminação racial no âmbito da proteção cultural. Desde o fim das Ditaduras 

Militares (1964-1985), o Movimento Negro expandiu-se e, no contexto pernambucano, 

encontrou grupos sociais aliados, organizou ações e eventos de celebração e 

conscientização da negritude em marcos do Centro Histórico do Recife, como o Pátio 

do Carmo, contribuindo, portanto, com a ressignificação deste espaço urbano a partir 

de ações encabeçadas por grupos sociais diversos, somando esforços coletivos e 

reforçando a tradição liberal16 e o simbolismo da resistência negra.  

Logo, este artigo dedica-se a compreender qual a relação historicamente 
construída entre o Movimento Negro e o Pátio do Carmo (Recife) e, como ela tem 
se consolidado após a patrimonialização da cultura afro-brasileira (1985-2025)?  

A partir de uma análise historiográfica de eventos ocorridos no Pátio do Carmo 

do Recife, organizados pelo Movimento Negro, como a primeira Missa dos Quilombos 

(1981); a instalação da escultura de Zumbi dos Palmares (2004); a organização de 

protestos, manifestações políticas e culturais e comícios de partidos de esquerda, 

espera-se compreender o simbolismo por trás do Pátio do Carmo para a comunidade 

afro-pernambucana. Assume-se, como objetivo principal do artigo, evidenciar ações e 

eventos realizados pelo Movimento Negro, no Pátio do Carmo (Recife/PE), 

reivindicando-o como espaço significativo para a comunidade afro-pernambucana, e 

reconhecendo-o como bem patrimonial do centro histórico do Recife, apesar da sua 

não-inclusão nos processos de tombamento do conjunto do Carmo. 

 

O Movimento Negro no Brasil e a patrimonialização da cultura  
 

16 Para o Movimento Negro, a tradição liberal refere-se a uma vertente histórica que busca a emancipação 
e igualdade racial através dos princípios do liberalismo clássico, como direitos individuais, propriedade 
privada, igualdade perante a lei e livre mercado. Diferente das vertentes marxistas, a tradição liberal foca 
na autonomia do indivíduo e no uso das instituições democráticas para garantir a inclusão da pessoa 
negra na sociedade civil.  
 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

346 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

​ A coletividade negra lutou por direitos sociais em terras brasileiras - desde a 

escravização dos africanos e afro-brasileiros durante a colonização. Na transição para 

o início do século XX, após a abolição (1888) e a Proclamação da República (1889), a 

raça negra tardou a ser reconhecida enquanto uma das formadoras da nação 

brasileira, assim como direitos sociais foram negados à comunidade afro-brasileira e, 

entre eles, a valorização de suas manifestações artísticas e culturais. No pós-abolição, 

as condições sociais da raça negra não garantiam uma mobilidade socioeconômica e: 

“autoridades governamentais e sociedade dominante se mostraram perfeitamente 

satisfeitas com o ato de condenar os africanos ‘livres’, e seus descendentes, a um 

novo estado econômico, político, social e cultural de escravidão em liberdade” 

(Nascimento, 2016, p.81). 

Sem políticas de inserção social ou reparação histórica, o Estado manteve a 

raça negra hierarquizada e segregada à margem da sociedade, restando aos negros e 

negras, a resistência a partir da coletividade e, ao Movimento Negro, a 

responsabilidade de preservar suas tradições e manifestações artísticas, religiosas, 

culturais. Lélia Gonzalez pontua que: “no período que se seguiu à abolição, o negro 

buscou organizar-se em associações – entidades [...] consequência direta de uma 

confluência entre o movimento abolicionista, as sociedades de ajuda e da alforria e 

dos agrupamentos culturais“ (Gonzalez, 1984, p.21). 

De acordo com estudiosos das relações étnico-raciais no Brasil, o Movimento 

Negro é representado por “todas as entidades, de qualquer natureza, e todas as 

ações, de qualquer tempo, [...] fundadas e promovidas por pretos e negros” (Santos, 

1985, p.287), logo, é “organizado como um movimento social que tem como 

particularidade a atuação em relação às questões raciais” (Pereira, 2010, p.81). Dessa 

forma, o Movimento Negro é compreendido como “[...] um ator coletivo e político, 

constituído por um conjunto variado de grupos e entidades políticas (e, também 

culturais) distribuídos nas cinco regiões do país. Possui ambiguidades, vive disputas 

internas e também constrói consensos ...” (Gomes, 2017, p.27).  

Petrônio Domingues (2007, p.117) analisou as lutas do Movimento Negro no 

Brasil durante o período Republicano e, elaborou um quadro comparativo 

categorizando-o em três momentos: 1º) 1889-1937: Da primeira República ao Estado 

Novo; 2º) 1945-1964: Da segunda República às Ditaduras Militares; 3º) 1978-2000: Da 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

347 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

redemocratização à República Nova. Destaca-se a ausência efetiva do Movimento 

Negro durante boa parte das Ditaduras Militares (1964-1978), sendo fortalecido no 

final dos anos 1970, início da redemocratização, e com a fundação da principal 

entidade política que lutou por direitos sociais aos afro-brasileiros; o Movimento Negro 

Unificado (MNU)17. Domingues e os demais intelectuais negros demonstram que, 

apesar de assumirem diversas vertentes de luta, através de variadas entidades negras 

(culturais, políticas, religiosas, imprensa), é a partir da redemocratização e da queda 

das Ditaduras Militares, que o Movimento Negro no Brasil conquista demandas sociais 

reivindicadas ao longo de todo o primeiro século da República.  

Desde as Assembleias Constituintes realizadas na década de 1980, visando a 

elaboração da nova Constituição, representações do Movimento Negro, como o MNU, 

estiveram presentes e contribuíram para a garantia de que, após um “centenário de 

apagamentos” desde a Abolição (1888-1988), a raça negra – incluindo sua herança 

cultural – fosse reconhecida como uma das formadoras da nação brasileira. Na 

Constituição Federal de 1988 algumas das pautas reivindicadas pelo Movimento 

Negro são explicitadas como direitos sociais para os excluídos, resultando na 

promulgação da Lei 7.716 de 05 de janeiro de 1989, cuja definição é objetiva sobre – 

Define os crimes resultantes de preconceito de raça ou cor, ficando conhecida como 

Lei do Crime Racial. 

Também na CF (1988) o patrimônio cultural ganha os artigos 215 e 216, 

responsáveis pela garantia do acesso à cultura e da definição do patrimônio cultural 

brasileiro estabelecendo instrumentos de proteção, respectivamente. Após a 

salvaguarda de bens culturais afro-brasileiros como a Serra da Barriga e o Terreiro da 

Casa Branca (IPHAN, 1986), o cenário pós-redemocratização caminharia para um 

maior reconhecimento de bens culturais afro-brasileiros como patrimônios nacionais. 

No início do século XXI, com a criação do registro do Patrimônio Imaterial (Decreto 

3.551, de 4 de agosto de 2000), a herança cultural afro-brasileira encontraria ainda 

mais representatividade e reconhecimento enquanto patrimônio, com a inscrição de 

expressões artísticas, rituais religiosos, danças, lutas, comidas. Nas décadas recentes, 

17 O MNU nasceu em 1978, como MNUCDR (Movimento Negro Unificado Contra a Discriminação Racial) 
e, foi pensado pelas coletividades negras “no sentido de defender a comunidade afro-brasileira contra a 
secular exploração racial e desrespeito humano [...] foi criado para que os direitos dos homens negros 
sejam respeitados [...] (Gonzalez, 1982, p.43); 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

348 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

o Estado brasileiro tem contribuído para um processo de reparação histórica quanto à 

patrimonialização das heranças culturais  afro-brasileiras, ampliando os tombamentos 

e registros patrimoniais com a representatividade de tradições artístico-culturais 

negras, com destaque para a Portaria 135/2023, que reforça a proteção de quilombos 

contra violações e promove o aquilombamento.  

Em 2003,  o Estado tornou obrigatório18 o ensino da História e Cultura 

Afro-Brasileiras nas redes educacionais, buscando aproximar a identificação da 

sociedade com suas heranças afrodescendentes, em um processo de educação social 

que incorpora aspectos raciais e patrimoniais. Todavia, apesar da abertura 

político-ideológica recente e, a preocupação do Estado em minimizar os danos 

causados pelo racismo à raça negra, ainda estamos distantes de uma reparação 

histórica efetiva, quando a comunidade afro-brasileira segue vítima de perseguições 

religiosas; de discriminação social e cultural; distante de ocupar os locais de poder na 

sociedade, até mesmo do acesso à educação. Portanto, o Movimento Negro não 

cessou de reivindicar inclusão racial e direitos sociais para os afro-brasileiros, 

assumindo novas (e antigas) bandeiras políticas nas frentes de luta e resistência.  

No caso da patrimonialização das heranças culturais africanas e 

afro-brasileiras, o processo de reparação histórica teve início com o tombamento e 

registro de bens culturais, materiais e imateriais, como patrimônios afro-brasileiros 

desde os anos 1980 e, em vários casos, com a participação de coletividades negras 

nos processos - o que é fundamental considerando que saberes específicos resistiram 

(contra o Estado e sociedade) nas mãos dos negros. Entre alguns casos recentes, 

destacam-se: o tombamento definitivo da Coleção Perseverança (Alagoas, 2024) e o 

registro dos Reinados e Congados como Patrimônio Imaterial (2025), focando na 

resistência e memória das coletividades negras.  

Contudo, o processo de reparação histórica deve ir além do reconhecimento 

das heranças culturais apagadas institucionalmente, mas também questionando 

heranças culturais estabelecidas que – por questões estruturais – seguem 

reproduzindo valores e perpetuando memórias e narrativas hegemônicas na história 

18 A Lei 10.639 de 09 de janeiro de 2003 estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino, a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileiras”. Congresso Nacional, 2003; 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

349 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

do Brasil, sendo esta, uma das frentes de luta defendidas pelo Movimento Negro na 

contemporaneidade.   

No Brasil e no mundo, movimentos sociais negros têm atuado na destruição de 

esculturas e monumentos referentes às memórias de personalidades e marcos 

históricos que perpetuam uma versão hegemônica da história como foi o caso, em 

2021, na cidade de São Paulo, do incêndio da escultura do Borba Gato (imagem 02, a 

seguir), símbolo dos bandeirantes, responsáveis pelas jornadas que dizimaram aldeias 

indígenas e quilombos pelo país. Nos Estados Unidos, em 2020, após uma onda de 

protestos contra a violência policial19 racista, estátuas de Cristóvão Colombo (imagem 

03, a seguir) foram derrubadas pelos movimentos sociais, por todo país, questionando 

as ideias de escravidão e colonialismo relacionados à personalidade do navegador.  

 
Imagens 02 e 03: Incêndio escultura do Borba Gato, São Paulo; Escultura de Cristóvão Colombo 
decapitada, Boston (EUA), respectivamente.  

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fontes: Alma Preta, reprodução, 2021; BBC News, 2020, respectivamente.  
 
 

Logo, os monumentos históricos oficiais e o patrimônio material estão sob 

contestação mundial, pelos movimentos sociais, da responsabilidade de continuarem 

narrando histórias hegemônicas. Dessa forma, o debate sobre a patrimonialização da 

cultura afro-brasileira não deve limitar-se ao tombamento/registro dos bens culturais 

afro-brasileiros finalmente reconhecidos como patrimônio, mas, também, diz respeito a 

revisitar a história institucional do Brasil, identificando aqueles patrimônios que 

19 As ações do Movimento Negro estadunidense, em 2020, foram impulsionadas pelo caso da morte de 
um afro-estadunidense, George Floyd, nas mãos da polícia de Minneapolis. Os ativistas ocuparam as 
ruas, as redes sociais, durante a pandemia global da Covid-19, em uma campanha contra o racismo e a 
discriminação racial, que ficou conhecida como Black Lives Matter (Vidas Negras Importam, tradução 
nossa);   
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

350 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

continuam perpetuando narrativas hegemônicas racistas e reeducar a sociedade sobre 

a raça negra enquanto uma das formadoras da nação e da cultura brasileiras. 

Torna-se, portanto, de fundamental importância, a conservação do patrimônio de forma 

integrada entre diversos atores sociais de modo que, vozes negras sejam ouvidas 

sem, possivelmente, a necessidade de destruição de monumentos. É necessário 

repensar, coletivamente, intervenções que possam ser realizadas em monumentos 

existentes responsáveis pela perpetuação e narrativas hegemônicas. 

Desde o reconhecimento do primeiro bem cultural afro-brasileiro enquanto 

patrimônio nacional, o Movimento Negro no Brasil seguiu lutando pela 

patrimonialização das heranças culturais afro-brasileiras, e reivindicando intensamente 

a necessidade de revisita da história, a partir de um olhar que protagonize a raça 

negra, inserindo as contribuições de pesquisadores, intelectuais e ativistas negros e 

negras, considerando os saberes construídos na coletividade, na luta da resistência, e, 

identificando diretrizes para a continuidade do reconhecimento patrimonial da cultura 

negra de modo progressivamente inclusivo.  

 

O Movimento Negro Unificado (MNU) e a evocação de Zumbi dos Palmares 
 

Historicamente, desde a colonização, houve uma grande presença negra na 

região correspondente ao estado de Pernambuco. Segundo estimativas do The 

Trans-Atlantic Slave Trade Database20 :  

 
“[...] durante o período de 1501 a 1866, cerca de 12.521.332 africanos 
escravizados foram embarcados nos portos do continente, destinados aos 
trabalhos forçados no Novo Mundo [...] Pernambuco foi a quarta região das 
Américas que mais recebeu africanos escravizados, com cerca de 853.832 
pessoas desembarcadas, ficando atrás apenas do Rio de Janeiro, Bahia e 
Jamaica” (Souza, 2021, p.01)  

 

Esse contingente populacional de escravizados reflete a “notoriedade” do litoral 

pernambucano durante a Diáspora Africana, justificando também, o desenvolvimento 

de muitas tradições artísticas, culturais, religiosas, de matriz africana, reproduzidas 

20 Disponível em: https://www.slavevoyages.org/assessment/estimates/.  
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

351 

https://www.slavevoyages.org/assessment/estimates/
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

pelos africanos e seus afrodescendentes e, constituindo parte da herança cultural 

brasileira.   

Uma das principais resistências negras ao sistema escravocrata da 

colonização, foi o Quilombo dos Palmares, considerado o maior quilombo do Brasil, 

localizado na Serra da Barriga, território da Capitania de Pernambuco no século XVII 

e, atualmente, na região de Alagoas. O Quilombo dos Palmares resistiu por quase 

cem anos, enquanto um território independente e de refúgio, formado por 

ex-escravizados e fugitivos, onde residiam importantes personagens da resistência 

negra como Ganga Zumba21; Aqualtune22; Dandara23 e, o herói revolucionário Zumbi 

dos Palmares24.  

A figura de Zumbi foi evocada pelo Movimento Negro no Brasil dos anos 1970, 

quando da fundação do Movimento Negro Unificado (MNU), no protesto público de 

1978, ocorrido nas escadarias do Teatro Municipal de São Paulo, que, dentre as 

diversas reivindicações pautadas, esteve o debate em torno do Dia da Consciência 

Negra. A data inicialmente instituída pelo Estado Brasileiro, foi o 13 de maio, em 

homenagem à Lei Áurea25, assinada pela princesa imperial regente, Isabel. O 

Movimento Negro questionou o reconhecimento desta data e homenagem, como não 

sendo representativas do que de fato significaria o Dia da Consciência Negra; afinal o 

13 de maio é uma data dos brancos, do Estado. Os protestos negros que tiveram 

início com a criação do MNU mas, cresceriam consideravelmente ao longo dos anos 

1980 e das décadas seguintes, reivindicaram o dia 20 de novembro, como a data que 

25 Lei Áurea foi como ficou conhecida a Lei Imperial 3.353, assinada em 13 de maio de 1888, pela 
Princesa Isabel, que determina no Artigo 1º: Declara extinta a escravidão no Brasil desde a data da lei;  

24 Zumbi dos Palmares (1655-1695) foi o último e mais conhecido líder do Quilombo dos Palmares, uma 
referência entre os quilombolas por suas habilidades como guerreiro, sua coragem e liderança. A 
trajetória de Zumbi está ligada à luta pela liberdade, por autonomia religiosa e pelo enfrentamento à 
escravidão colonial no Brasil. Zumbi foi o principal símbolo da resistência negra contra a escravidão e, se 
tornou uma das principais bandeiras políticas do Movimento Negro Unificado (MNU). A data de sua morte, 
em 20 de novembro, é celebrada como o Dia da Consciência Negra. 

23 Dandara (1654-1694) foi uma quilombola do Quilombo dos Palmares que ficou conhecida por sua 
liderança entre os guerreiros e as guerreiras palmaristas. Dandara foi casada com Zumbi e, juntos, 
tiveram vários filhos.    

22 Aqualtune foi uma princesa do reino do Congo, capturada e vendida como escravizada no Brasil, que 
conseguiu fugir e fez parte do Quilombo dos Palmares. Aqualtune também foi chefe de Palmares e, ficou 
conhecida como a matriarca da família que gerou grandes líderes revolucionários como Ganga Zumba e 
Zumbi. 

21 Ganga Zumba (1638-1678) nasceu no reino do Congo, filho da princesa Aqualtune, que foi capturado e 
vendido como escravizado no Brasil. Conseguiu fugir e, junto a outros fugitivos, resistiu como o primeiro 
rei do Quilombo dos Palmares.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

352 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

representaria os valores da comunidade afro-brasileira : em homenagem à resistência 

e queda do Quilombo dos Palmares, à captura e morte de Zumbi. 

O enaltecimento da figura de Zumbi e do Quilombo como símbolos do 

protagonismo negro e da luta pela resistência à colonização foram intensamente 

apropriados pelo Movimento Negro no Brasil. A ideia do Quilombo enquanto território 

de resistência negra foi transposta por Abdias Nascimento ao cunhar o termo do 

quilombismo: “nos ensina que nós, negros, precisamos construir nossa comunidade 

para podermos sobreviver numa sociedade racista” (Nascimento, 1982, p32). O 

quilombismo, portanto, está presente em todas as entidades negras, nos territórios, 

nas manifestações, na herança cultural, mas, acima de tudo, na coletividade negra 

que, resistiu ainda que contra tantas correntes sociais.  

A partir dos anos 1980 e a redemocratização brasileira, o Protesto Negro26 se 

intensificou e, diversas marchas27 foram organizadas pelo movimento negro por todo o 

país. À medida que se aproximava o ano de 1988, o Estado e as instituições públicas 

brasileiras tiveram grande mobilização, promovendo reflexões sobre o que 

representaria o Centenário da Abolição (1888-1988) a partir de uma perspectiva de 

“celebração do fim da escravidão no Brasil”. Segundo Rios (2012), o Movimento Negro 

disputou a narrativa hegemônica em construção pelo Estado, com a realização de 

protestos como a Marcha dos negros contra a farsa da abolição, no dia 11 de maio de 

1988, no Rio de Janeiro, um evento que chegou a ser reprimido pelo comando militar 

carioca. O Movimento Negro relembrava que não houve abolição plena e que o 

momento reflexivo não era de festejo, mas, de repúdio pelo que na realidade foi, para 

os afro-brasileiros, um centenário de apagamentos.  

A redemocratização tornou-se um novo marco reivindicatório do Movimento 

Negro que, reforçaria o discurso já promovido do identitarismo e, levantava a bandeira 

da figura de Zumbi como o herói negro. Em 20 de novembro de 1995, outra marcha foi 

organizada pelo Movimento Negro, desta vez na capital do Brasil, Brasília : a Marcha 

27 “as marchas do Centenário da Abolição (1988), a Marcha do Tricentenário de Zumbi (1995) e a Marcha 
Noturna pela Democracia Racial (1997-2010)” (Rios, 2012, p.43);  

26 “Desde os famosos escritos de Florestan Fernandes e Roger Bastide, esse termo se fixou na linguagem 
dos pesquisadores, de modo que George Andrews (1991) consolidou essa ideia ao chamar de “protesto 
negro” as diversas formas de manifestação de desagravo ao racismo produzidas pelos negros dos finais 
do Oitocentos até o centenário da Abolição” (Rios, 2012, p.41); 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

353 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

do Tricentenário de Zumbi dos Palmares28. Uma manifestação nacional, unificadora de 

movimentos sociais negros de todo o país, caminharam pela esplanada dos 

ministérios, denunciando o racismo e exigindo políticas públicas pela diminuição da 

desigualdade racial no Brasil. A marcha celebrou os 300 anos da morte de Zumbi, 

reforçou a importância do dia 20 de novembro como Dia da Consciência Negra e, 

contou com a participação de cerca de 20 a 30 mil pessoas, culminando na entrega de 

um documento oficial com demandas e propostas de políticas públicas para a 

comunidade afro-brasileira, ao então presidente Fernando Henrique Cardoso (Partido 

da Social-Democracia Brasileira – PSDB), no início do seu primeiro mandato 

(1995-1999). Segundo registros da Folha de São Paulo:  

 
FHC assinou um decreto que institui um grupo interministerial de trabalho 
para discutir políticas públicas para valorização da população negra. Essa era 
uma reivindicação de entidades que representam a comunidade negra no 
Brasil. Ele recebeu de um dos representantes da marcha, Edson Cardoso, 
um documento em que as entidades pedem medidas concretas contra a 
exclusão social dos negros, como incentivos fiscais a empresas que 
promovam a igualdade racial. (Folha de São Paulo, 1995)29 

 

Zumbi segue representando um herói da resistência negra para o Movimento 

Negro no Brasil, até a contemporaneidade e, a entidade política do MNU foi grande 

responsável pelo enaltecimento de sua figura como símbolo revolucionário, desde os 

anos 1980, mantendo o protagonismo de Zumbi vivo em marchas e protestos. Apesar 

da conquista do 20 de novembro como Dia da Consciência Negra, a data não era 

considerada um feriado nacional – constava como data comemorativa no calendário 

nacional sendo facultativo aos estados -, até recentemente, quando no terceiro 

governo do presidente Luís Inácio Lula da Silva (2023-2027), do Partido dos 

Trabalhadores (PT), foi promulgada a Lei 14.759/2330, que torna feriado nacional o dia 

20 de novembro, Dia Nacional de Zumbi e da Consciência Negra.   

30 A Lei Federal nº 14.759/2023 teve origem no Projeto de Lei 3.268/2021 (anteriormente PLS 482/2017 
no Senado). O autor original do projeto foi o ex-senador e ex-deputado federal Luiz Antônio Medeiros 
(Partido Democrático Trabalhista - PDT). O projeto foi aprovado na Câmara dos Deputados após um 
pedido da bancada negra, que impulsionou sua tramitação. Posteriormente, foi sancionado pelo 
Presidente da República, Luiz Inácio Lula da Silva, em 21 de dezembro de 2023, instituindo o dia 20 de 
novembro como feriado nacional. 

29 Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1995/11/21/cotidiano/29.html ; Acesso em: 22/01/26; 

28 Documentário: Marcha Zumbi dos Palmares - 1995 Brasília - DF Direção e Roteiro: Edna Cristina Ipê - 
Vídeo, Produção e Comunicação. Acervo Cultne. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=I6gKTRXCPQA ; Acesso em: 12/11/25; 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

354 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1995/11/21/cotidiano/29.html
https://www.youtube.com/watch?v=I6gKTRXCPQA
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Zumbi e o Pátio do Carmo - Recife/PE 
 

A resistência do Quilombo dos Palmares e as histórias sobre personalidades 

que viveram e lutaram no quilombo, como Zumbi, foram fundamentais para a 

comunidade afro-brasileira identificar-se com heróis negros. Durante o período 

colonial, chegaram a ser difundidas crenças populares como a de que o líder 

quilombola Zumbi seria um herói “imortal”. Em 1694, quando os portugueses 

comandados pelo bandeirante Domingos Jorge Velho atacaram e dizimaram o 

Quilombo dos Palmares, Zumbi foi ferido em combate, mas conseguiu fugir e se 

esconder. Em 1695, Zumbi foi capturado pelos portugueses no dia 20 de novembro, 

assassinado e decapitado.  

A sua cabeça foi exposta em praça pública – na localização do Pátio do Carmo, 

na cidade do Recife – como aviso aos negros, do destino que teriam caso se 

rebelassem contra os portugueses e, como uma forma de destruição dos sonhos 

negros que não poderiam mais contar com o seu “herói imortal”. Com a evocação da 

memória de Zumbi – símbolo da resistência negra - como uma das principais 

bandeiras do Movimento Negro, a Marcha do Tricentenário de Zumbi dos Palmares 

(1995) celebrava a força de Zumbi como viva, na negritude dos afro-brasileiros, e a 

sua “imortalidade” enquanto herói.  

Em 2004, o MNU-PE (Movimento Negro Unificado, seção Pernambuco), em 

diálogo com a Prefeitura do Recife durante a gestão do prefeito João Paulo 

(2001-2009), do Partido dos Trabalhadores (PT), inaugurou uma escultura de Zumbi 

dos Palmares feita pelo artista Abelardo da Hora, (imagens 04 e 05) no Pátio do 

Carmo, no bairro de Santo Antônio, na suposta localização onde fora exposta a sua 

cabeça, após a queda do Quilombo dos Palmares. A escultura de Zumbi representa 

uma forma de ressignificação do simbolismo por trás da exposição da cabeça de 

Zumbi no Pátio, agora, reverenciada pelo Movimento Negro.  

 

 

 

 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

355 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Imagens 04 e 05: Monumento a Zumbi dos Palmares, Pátio do Carmo Recife, 2019. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
Fonte: Isabel Guillen; Marcos Maia; respectivamente. 
 
 

O enaltecimento de protagonistas negros sempre esteve presente nas frentes 

de luta do Movimento Negro e, continua fazendo parte das bandeiras levantadas na 

contemporaneidade, buscando evocar histórias de personalidades que representam a 

resistência negra. A monumentalização desses personagens funciona como uma 

estratégia de revisitar a história do Brasil, a partir de um olhar antirracista, que coloca 

o negro como protagonista e contribui para a reparação histórica do imaginário social 

sobre a raça negra, educando brancos e negros, sobre outros heróis da História do 

Brasil.  

Assim como a “desmonumentalização” de esculturas de bandeirantes, 

navegadores, reis e rainhas colonizadores, tem um propósito de disputa de narrativas 

contra uma história hegemônica institucionalizada que heroifica aqueles que 

representam terror para os povos afrodescendentes; a monumentalização de 

personalidades da resistência negra contribui diretamente para uma educação 

patrimonial, social e racial. A ação do Movimento Negro em Pernambuco garantiu a 

eternização da memória de Zumbi, mas, ressignificou o simbolismo por trás do Pátio 

do Carmo, indo além da dor da derrota exposta por sua cabeça e, aproximando-se do 

sentimento de resistência, do quilombismo.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

356 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

O Pátio do Carmo também se tornou palco para a realização de diversas 

manifestações contemporâneas, atos e protestos idealizados pelo Movimento Negro 

em Pernambuco e, por outras coletividades que desenvolveram laços históricos com o 

território. Todo dia 20 de novembro há uma programação de marchas organizadas 

pela ANEPE (Articulação Negra de Pernambuco) – em parceria com outras entidades 

negras como o MNU, grupos de capoeiras, maracatus, afoxés - com trajetos variados 

anualmente, passando pelos lugares de simbolismo para o movimento negro no 

Recife. Entre estes eventos, a Marcha da Consciência Negra do Recife é uma das 

mais famosas caminhadas, que ocorre no dia 20 de novembro e, tem pontos de 

partida diversos como o Parque 13 de Maio, a Praça do Marco Zero do Recife, sempre 

passando pela escultura de Zumbi no Pátio do Carmo.  

 
Imagem 06: Marcha da Consciência Negra, Pátio do Carmo, Recife, 2021.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: Arnaldo Sete, Marco Zero Conteúdo. 
 
 
O Pátio do Carmo (Recife/PE) : simbolismo e tradição política  
 
​ Os registros da construção da Basílica e Convento de Nossa Senhora do 

Carmo do Recife datam de meados do século XVII, após a expulsão holandesa e a 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

357 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

reocupação portuguesa, inserindo edificações católicas na cidade do Recife. De 

acordo com o estudioso da Ordem Carmelita31, Pereira da Costa (1976, apud. Iphan, 

2010), entre 1662-1667, padres da ordem carmelita se instalaram na edificação que 

correspondia ao Palácio de Maurício de Nassau, ou Palácio da Boa Vista, doada à 

igreja católica; iniciando a construção do Convento Arrecife de Pernambuco; de uma 

capela dedicada à Nossa Senhora do Carmo e uma senzala; sendo a obra concluída 

em 1767, conforme data gravada na fachada do conjunto.  

​ Segundo o IPHAN  (2010), ao longo dos séculos de colonização, o Conjunto do 

Carmo recebeu diversos usos como: Hospital (1817); Liceu (1825); Sociedade de 

Medicina (1841); Biblioteca (1852); Instituto Arqueológico Histórico e Geográfico de 

Pernambuco (1862), se consolidando como um núcleo de grande importância para a 

cidade do Recife. Historiadores como Pacheco (2019) pontuam que no início do século 

XVIII, o conjunto do Carmo de Recife testemunhou diversos eventos históricos e, foi 

local de abrigo para combatentes da sedição que elevou Recife à categoria de cidade 

e: 

 
Já na virada para o século XIX o Mosteiro do Carmo do Recife reúne um 
grupo de letrados que ali difundiam as ideias liberais do período estando, 
entre estes, o Frei Caneca, liderança da Revolução de 1817 e da 
Confederação do Equador. Esses personagens colocam o Convento do 
Carmo no centro das revoltas liberais ocorridas em Pernambuco 
(Pacheco, 2019, p.129, grifos nossos) 

 

​ Ao analisar os dossiês32 do Frei Pratt (1940) sobre o Pátio do Carmo, o 

historiador Ricardo Pacheco constatou o apagamento da figura de Frei Caneca dos 

documentos institucionais do IPHAN. Frei Caneca foi um frade carmelita revolucionário 

que, conforme pontuado, lutou na Revolução Pernambucana de 1817 e na 

Confederação do Equador em 1824, revoluções contra a colonização portuguesa e, 

que já pautavam questões como o fim da escravatura para os africanos e 

32 Os dossiês correspondem a 2 relatórios produzidos pelo frei André Pratt, provincial da Ordem Carmelita 
nos anos 1910. “O Arquivo Central do IPHAN guarda uma dupla de relatórios de pesquisa titulados (um) 
“Convento do Carmo Recife – Pernambuco” (Fundo Inventário, Caixa 346) e (outro) “Ordem Terceira do 
Carmo Recife (Pernambuco)” (Fundo Inventário, Caixa 310). Esses dois documentos são fotocópias de 
textos datilografados e não estão datados. Mas sua estrutura, linguagem e informações presentes 
indicam que tenham sido produzidos na década de 1940” (Pacheco, 2019, p.130).   

31 A Ordem do Carmo foi fundada no século XII com eremitas no Monte Carmelo (Israel) e se tornou uma 
das tradições religiosas mais antigas da Igreja Católica. A Ordem Carmelita é inspirada pelo profeta Elias 
e dedicada à Virgem Maria, focada na contemplação, oração e vida comunitária;  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

358 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

afrodescendentes. Frei Caneca foi executado em 1825, por tropas imperiais, após a 

captura dos revolucionários, e seu corpo foi enterrado na Basílica do Carmo do Recife 

– esta informação não consta nos dossiês do Frei Pratt (1940) sobre o conjunto do 

Carmo; uma tentativa do Estado brasileiro do século XX, em minimizar a importância 

política e revolucionária do conjunto do Carmo e da figura de Frei Caneca. 

Na cidade do Recife, os bairros vizinhos Santo Antônio e São José, foram uma 

das áreas urbanas mais transformadas pelo espírito de modernização do Estado 

brasileiro do início do século XX. O conjunto do Carmo está localizado praticamente no 

limite entre estes bairros, mas seu endereço oficial consta em Santo Antônio. Em 

1908, a população recifense fez um pedido ao Vaticano: o reconhecimento de Nossa 

Senhora do Carmo como padroeira da cidade do Recife, que já possuía Santo Antônio 

como seu padroeiro oficial. Diante do apelo populacional, em 1909, o Papa Pio X 

(1835-1914) proclama a Virgem do Carmo, co-padroeira do Recife. Sua coroação 

aconteceu em 1919, em celebração solene ocorrida no Parque 13 de Maio, já no 

papado de Bento XV (1854-1922) que, em 1920, elevou a Igreja de Nossa Senhora do 

Carmo à categoria de Basílica Maior.  

Desde então, iniciou-se a Procissão do Carmo, todo dia 16 de julho, celebrado 

Dia de Nossa Senhora do Carmo. Atualmente, a Festa do Carmo é uma festividade 

que começa alguns dias antes e encerra com a Procissão do Carmo no dia 16. No ano 

de 2025, a Festa do Carmo teve a duração de 10 dias (entre 06 e 16 de julho) de 

programação com eventos culturais e religiosos, quando no dia 16 é celebrada a 

Missa de Encerramento, no Pátio do Carmo, precedendo a Procissão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

359 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Imagens 07 e 08: Festa do Carmo 2025, Pátio do Carmo do Recife.  
 
  

​  

 

 

 

 

 

 

 

 
 
Fonte: Acervo pessoal.  
 

É importante registrar que para a Igreja Católica, Nossa Senhora do Carmo é 

representada pelas cores marrom (da túnica e do escapulário simbolizando a 

simplicidade da ordem carmelita) e branco ou azul (do manto que simboliza a pureza). 

Contudo, no sincretismo pernambucano entre as religiões católica e de matrizes 

afro-brasileiras, Nossa Senhora do Carmo está representada pelo orixá Oxum, 

cultuada pelas matrizes afro-brasileiras através da cor amarela – sendo esta 

majoritariamente presente na Festa de Carmo e representativa da padroeira recifense, 

conotando para a mútua influência entre o sincretismo e a herança cultural 

afro-pernambucana, no Pátio do Carmo.     

No momento do tombamento federal do conjunto do Carmo, em 1938, 

reconhecendo seu valor cultural, o bem patrimonial já carregava importantes 

significados para a comunidade católica pernambucana, mas, também, para a 

população como um todo, apesar de os documentos institucionais enfatizarem os 

aspectos materiais e construtivos do conjunto do Carmo como um monumento 

nacional.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

360 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

​ O contexto de modernização e transformações dos grandes centros urbanos 

brasileiros no início do século XX, quando analisadas as influências na cidade do 

Recife, o Pátio de Carmo foi um dos espaços urbanos com significativa alteração 

formal. Ao investigar os casos das Igrejas do Paraíso e Martírios, demolidas para 

atender aos planos urbanísticos que previam a construção da Avenida Dantas Barreto 

(1950-1970) “rasgando” os bairros de Santo Antônio e São José, Loretto (2008) pontua 

que alguns pátios como São Pedro e do Carmo, receberam modificações, tendo 

edificações de seus entornos previstas para destruição e: “com a proposta de abertura 

dos pátios, o uso também seria profundamente alterado, já que a forma fechada 

estava intimamente ligada aos tipos de celebração que eram realizados no seu 

interior” (Loretto, 2008, p.69). Havia a previsão de remoção de quadras ao norte do 

Pátio de São Pedro – o que não aconteceu e, o novo desenho urbano acabou 

preservando-o -, contudo: “O Pátio do Carmo, por sua vez, teve duas quadras, que o 

fechavam ao sul e a leste, completamente destruídas, desfigurando a sua forma inicial 

e o deixando como um amplo espaço aberto à beira de uma larga avenida” (Loretto, 

2008, p.69). 

 
Imagens 09 e 10: Pátio do Carmo do Recife, 1868 x 2017. 
 

Fontes: Luis Schlappriz, Arquidiocese de Olinda e Recife, respectivamente.   
 

A abertura do Pátio do Carmo foi uma intervenção urbanística que modificou 

agressivamente a paisagem do bairro de Santo Antônio e a relação do conjunto do 

Carmo com o centro do Recife, inclusive, impulsionada em um momento posterior ao 

tombamento do conjunto do Carmo – que não inclui o Pátio. Apesar das perdas das 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

361 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

edificações, a nova avenida, Avenida Dantas Barreto, e o “novo” e amplo espaço 

aberto em frente ao conjunto do Carmo, permitiu que outras atividades sociais fossem 

ali desenvolvidas e, o Pátio do Carmo foi apropriado por diversos grupos sociais, entre 

eles, entidades afro-brasileiras. 

A partir dos anos 1980, muitas das tradicionais manifestações políticas e 

protestos públicos das esquerdas pernambucanas, que costumavam acontecer na 

Praça da Liberdade (Praça do Diário), começaram a ocorrer no Pátio do Carmo – 

possivelmente devido a uma maior amplitude urbana alcançada, comportando mais 

gente no entorno - e, até a contemporaneidade, o local se consolidou como um ponto 

de encontro de movimentos sociais, entre eles, o Movimento Negro; Movimento dos 

Trabalhadores Sem-Teto e; grupos políticos majoritariamente representativos das 

esquerdas pernambucanas.  

Em 1981, a Ordem Carmelita, através de figuras revolucionárias como Dom 

Helder Câmara, apoiaria uma das principais manifestações nacionais organizadas pelo 

Movimento Negro: a Primeira Missa dos Quilombos, ocorrida no Pátio do Carmo – 

Recife/PE. 

 

A Primeira Missa dos Quilombos – Pátio do Carmo, Recife/PE 
 
​ Realizada pela primeira vez em 22 de novembro de 1981, no Pátio do Carmo 

da cidade do Recife, próximo do Dia da Consciência Negra reivindicado pelo 

Movimento Negro, a Missa dos Quilombos foi uma celebração dirigida aos 

afrodescendentes que, segundo Dom Pedro Casaldáliga33 – um dos idealizadores da 

missa - : “confessa, diante de Deus e da História, esta máxima culpa cristã” (Carvalho, 

Flores, 2021, p.288).  

​ Entre as décadas de 1970 e 1980, houve a intensificação do protesto negro por 

todo o Brasil e, também em Recife, fazendo novas coletividades negras se 

organizarem e fortalecerem a luta pelos direitos sociais da comunidade 

afro-pernambucana. Nesse mesmo cenário de transformações ideológicas, a Igreja 

33 O bispo espanhol, naturalizado brasileiro, Dom Pedro Casaldáliga, ficou conhecido como um dos 
maiores defensores da causa indígena e dos direitos dos camponeses no Brasil e na América Latina. Foi 
um dos fundadores e difusores da Teologia da Libertação, se tornando persona non grata pelas Ditaduras 
Militares no Brasil, especialmente nos anos 1970 e 1980, quando foi perseguido e acusado de 
“comunismo”;  
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

362 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Católica vivia um momento de renovação da prática católica, estimulada pela Teologia 

da Libertação: “corrente teológica cristã que parte da premissa de que o evangelho 

exige a preferência pelos mais pobres” (Carvalho, Flores, 2021, p.287). O 

comprometimento com a libertação de povos oprimidos fazia parte dos valores dessa 

postura progressista da igreja católica, durante o papado de João XXIII (1881-1963) e, 

a sensibilidade à Teologia da Libertação garantia uma maior aproximação da Igreja 

com a população mais pobre (majoritariamente negra) e com as lutas dos movimentos 

sociais.  

​ A Teologia da Libertação esteve fortemente presente na Igreja Católica 

recifense e inspirou sacerdotes por todo o país. Entre os seus principais difusores, 

estava o bispo Dom Pedro Casaldáliga (1928-2020), que se tornou uma das figuras 

perseguidas durante o período das ditaduras militares, acusado de “comunismo”. 

Casaldáliga havia participado, em 1979, de uma celebração religiosa em Goiânia 

(GO), que buscava relembrar a resistência indígena, a chamada Missa da Terra sem 

Malês. No início dos anos 1980, com a adesão dos movimentos negros 

pernambucanos ao MNU – a seção Pernambucana do MNU trabalhou em parceria 

com a ordem carmelita na concepção de um evento com o mesmo simbolismo para a 

comunidade afro-brasileira: a Missa dos Quilombos. A ideia causou conflito entre os 

recifenses, tanto nas entidades católicas quanto nos movimentos negros, mas, 

assumiu um importante papel histórico de homenagem, por parte da Igreja Católica, ao 

povo negro.  

​ Dom Helder Câmara (1909-1999)34 foi um dos principais membros da Igreja 

Católica, envolvido na elaboração da Missa dos Quilombos, chegando a defender 

publicamente sua opinião em entrevista ao Diário de Pernambuco, em 1981: “estamos 

tomando o bom hábito de pedir perdão de público e tentar, com isto, eliminar alguns 

desentendimentos, reconhecendo certos erros. A Igreja já pediu perdão aos judeus, 

aos indígenas, agora é a vez dos negros. Um dia ainda pediremos à mulher” 

(Carvalho; Flores; 2021, p.292).  

 

34 Dom Helder Câmara foi um bispo da ordem carmelita católica e arcebispo emérito de Olinda e Recife. 
Ficou conhecido pela defesa dos direitos humanos, dos pobres e das minorias, se tornando um grande 
difusor da Teologia da Libertação. Dom Helder ganhou inúmeros prêmios, entre eles, o Prêmio Martin 
Luther King, nos Estados Unidos e o Prêmio Popular da Paz, na Noruega. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

363 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Imagens 11 e 12: Arte dos panfletos e cartaz LP “Missa dos Quilombos”, 1981; registros da celebração da 
Missa dos Quilombos, respectivamente.  
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Carvalho, Flores, 2021.  
 
 

A concepção da Missa dos Quilombos desagradou representantes diversos da 

sociedade pernambucana, causando repercussões na cidade, pichações de cartazes, 

ataques pela imprensa, acusações de comunismo, anticristianismo, chegando a ser 

denunciada ao Vaticano, por entidades políticas adversárias e, proibida de ser 

realizada como ritual religioso católico, acusada de Missa Negra ou Missa Vermelha. 

Tal proibição não impediu a realização da Missa dos Quilombos, com a participação de 

inúmeros sacerdotes católicos e celebrada pelo bispo Dom Helder Câmara, contudo, o 

evento é desvinculado do reconhecimento sagrado católico, sendo considerado um 

ritual simbólico. É importante denunciar o “rebatismo” do Vaticano à Missa dos 

Quilombos, assumindo preconceitos de ordem racial e política, ao chamá-la de Missa 

Negra – considerando que adjetivos como negra e preta, foram constantemente 

atribuídos, à época, a partir de uma conotação pejorativa – ou Missa Vermelha – 

referenciando à cor simbolizada pelo “comunismo”, constantemente usada por 

adversários políticos para acusar ações sociais. 

Em todo caso, a Missa dos Quilombos não seguia um programa 

exclusivamente católico pois, foi planejada considerando características musicais e 

estéticas próprias da cultura afro-brasileira. A programação da Missa dos Quilombos 

contava com encenações, proclamações de ritos religiosos católicos e de matrizes 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

364 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

africanas, declamações de poesias e foi entoada por músicas especificamente 

compostas para o evento. 
 

Imagem 13: Reprodução / acervo pessoal de Petrônio Domingues e Charlisson de Andrade, 1981.  
 

 
Fontes: BBC News Brasil. 

 

A escolha do Pátio do Carmo como local para realização deu-se pelo 

simbolismo da figura de Zumbi dos Palmares – evocada pelo MNU no contexto da 

redemocratização como herói revolucionário – em depoimento registrado por Pedro 

Tierra35:  
Aqui nessa Praça do Carmo, em 1695, o bandeirante Domingos Jorge Velho 
expôs a cabeça de Zumbi. Essa celebração é um sinal de denúncia e de 
memória ao ato brutal que marcou toda a história brasileira. Hoje, depois de 
tantos séculos, a figura de Domingos Jorge Velho reduz-se verdadeira 
dimensão um assassino do grande líder popular que foi Zumbi, a figura do 
patriarca do povo negro no Brasil (Carvalho, Flores, 2021, p.293) 

 

​ A primeira Missa dos Quilombos foi então realizada no Pátio do Carmo, 

contando com uma estrutura grandiosa e estimando-se a presença de 6 a 8 mil 

35 Pedro Tierra foi o pseudônimo adotado por Hamilton Pereira da Silva, após o poeta ter sido preso 
político da Ditadura, acusado de comunismo por sua parceria com D. Pedro Casaldáliga (Garcia, Publio, 
2018, p.168);   
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

365 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

pessoas. O cantor Milton Nascimento organizou um LP intitulado Missa dos 

Quilombos, com os cânticos e poemas reproduzidos na Missa, com letras de Dom 

Pedro Casaldáliga e Pedro Tierra. Segundo Garcia e Públio (2018, p.165), o LP 

completo foi gravado em 1982 e reeditado em 1995. Nos anos 2000, foram produzidos 

documentários sobre a Primeira Missa dos Quilombos, ocorrida no Pátio do Carmo em 

1981: A Missa dos Quilombos (TV Senado, 2006) e A História da Primeira Missa dos 

Quilombos – Depoimentos de Pessoas Negras (Unicap, 2009)36.  

​ Após a realização da Missa dos Quilombos no Pátio do Carmo do Recife, 

segundo Carvalho e Flores (2021, p. 304): “A Missa dos Quilombos foi celebrada 

outras vezes e em outros lugares, como Aparecida do Norte (SP); Belo Horizonte (MG) 

e Santiago de Compostela (ES)” e, passou a ser apresentada como um espetáculo 

encenado em marchas e eventos organizados pelo Movimento Negro.  

 

Considerações Finais 
 
​ O Movimento Negro no Brasil lutou pelo reconhecimento constitucional da raça 

negra, por direitos sociais como a criminalização do racismo e da discriminação racial, 

por maior inclusão racial e, pela patrimonialização da cultura afro-brasileira, durante o 

primeiro século da República brasileira. Entre 1888 – Abolição do sistema 

escravocrata – e 1988 – promulgação da atual Constituição Federal – o que foi 

difundido pelo Estado como Centenário da Abolição, o Movimento Negro esteve 

levantando bandeiras políticas, realizando manifestações e protestos, questionando 

legislações e normativas, entregando reivindicações coletivas ao Estado brasileiro, 

contudo, com pouco sucesso até o fim das Ditaduras Militares. As coletividades negras 

foram as responsáveis pela manutenção de suas tradições artísticas, culturais e 

religiosas que, por muito tempo, foram violentamente perseguidas, pejorativamente 

julgadas e institucionalmente negligenciadas.  Na realidade, para o Movimento Negro, 

foi um centenário de apagamentos, no qual, apesar da abolição legislativa, Estado e 

sociedade brasileiros não criaram políticas de inserção social da comunidade 

36 Roteiro, produção e edição por Isabel Santos, Grace Kelly Souza e Romero Rafael, apresentado como projeto 
de conclusão do curso de Jornalismo, sob orientação do prof. dr. Alexandre Figueirôa. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=m54XU3v9MjI ;  
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

366 

https://www.youtube.com/watch?v=m54XU3v9MjI
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

afro-brasileira, tampouco de reparação histórica devidas aos afrodescendentes após 

séculos de escravização.  

​ Após décadas de lutas e reivindicações sociais do Movimento Negro, a partir 

dos anos 1980 e o contexto da redemocratização, conquistas sociais foram 

alcançadas para a comunidade afro-brasileira, desde a criminalização do racismo, a 

salvaguarda de bens culturais afro-brasileiros como patrimônios nacionais, o 

reconhecimento da importância de estudos sobre a história e cultura da África desde a 

educação básica.  

Nas décadas recentes, em Pernambuco – um dos estados que mais recebeu 

africanos para serem escravizados na colonização – o Movimento Negro expandiu-se 

e incorporou novas pautas de reivindicação antirracista, assim como em todo o país, 

quando o Estado brasileiro tem assumido outra postura desde a redemocratização. Na 

capital pernambucana, Recife, um dos espaços urbanos tem sido apropriado e 

ressignificado pelo Movimento Negro local: o Pátio do Carmo. Uma forte relação tem 

se desenvolvido entre o Movimento Negro de Pernambuco e o Pátio do Carmo no 

Recife, que tem origens ainda no período colonial, quando neste local foi exposta a 

cabeça de Zumbi dos Palmares, após o líder quilombola e herói revolucionário ser 

capturado e executado pelos portugueses.  

Quando o Brasil passa a reconhecer as heranças culturais afro-brasileiras 

como patrimônio, os movimentos sociais negros – especialmente a figura do 

Movimento Negro Unificado (MNU) – evocam a figura de Zumbi como grande líder da 

resistência negra e, o Pátio do Carmo passa a servir de “palco” para protestos 

políticos, tradições religiosas e manifestações artístico-culturais, lideradas por 

movimentos sociais negros ou com a participação destes aliados a outros coletivos. 

Entre esses eventos contemporâneos, destacam-se: a realização da Primeira Missa 

dos Quilombos (1981) como uma celebração simbólica na qual a Igreja Católica 

(Ordem Carmelita) reconhece os crimes historicamente cometidos contra os africanos 

e afro-brasileiros; e a inauguração da escultura de Zumbi dos Palmares (2004) – 

atualmente ponto de encontro dos movimentos sociais negros e marco das marchas 

da Consciência Negra no Recife. A Ordem Carmelita do Recife mostra-se 

historicamente envolvida com eventos revolucionários através de personalidades 

carmelitas que apoiaram lutas sociais como Frei Caneca, durante o período colonial, e 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

367 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Dom Helder Câmara, contribuindo para uma postura progressista e libertadora de 

parte da Igreja Católica.  

Logo, acontecimentos pós-redemocratização, como a Primeira Missa dos 

Quilombos (1981); a inauguração da escultura de Zumbi dos Palmares (2004); as 

marchas, protestos e manifestações organizadas pelo Movimento Negro, no Pátio do 

Carmo, desde os anos 1980, reforçaram o simbolismo por trás deste espaço urbano, 

para a comunidade afro-pernambucana. O Pátio do Carmo não fez parte dos 

processos de tombamento federal de 1938 que reconheceram o Convento e a Basílica 

de Nossa Senhora do Carmo como patrimônios nacionais, e não foi incluído 

posteriormente nos limites do patrimônio. Contudo, sua importância simbólica para a 

comunidade afro-pernambucana e sua forte relação com o centro do Recife e o próprio 

conjunto patrimonial do Carmo, apontam para um forte papel de ressignificação da 

memória social afro-pernambucana, reforçando a presença negra na cultura 

pernambucana e negritando o patrimônio.   
 

Referências 
 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Senado Brasileiro. 1988; 
 
______. Decreto-Lei nº25, de 30 de novembro de 1937 – organiza a proteção do 
patrimônio histórico e artístico nacional. Senado Brasileiro. 1937; 
 
______. Decreto-Lei nº 3.551, de 4 de agosto de 2000 -  Institui o Registro de Bens 
Culturais de Natureza Imaterial que constituem patrimônio cultural brasileiro, cria o 
Programa Nacional do Patrimônio Imaterial e dá outras providências. Senado 
Brasileiro. 2000;   
 
______. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989 – define os crimes resultantes de 
preconceito de raça ou de cor. Senado Brasileiro, 1989;  
 
______. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003 - ​ Inclui no currículo da Rede de 
Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira". Senado 
Brasileiro, 2003;  
 
CARVALHO, A.; FLORES, E.; Igreja Católica e Movimento Negro: a Missa dos 
Quilombos do Recife (1981). Revista Crítica Histórica. Vol12, N23, 2021;  
 
DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos 
históricos. Revista Tempo. Vol 12, nº23; 2007;  
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

368 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

 
GARCIA, L.; PUBLIO, H.; (Re)percussões de “Missa dos Quilombos”. Revista 
ORFEU, v.3, n.2, 2018;  
GONZALEZ, L.; HASENBALG, C. Lugar de Negro. Coleção 2 Pontos. Editora Marco 
Zero LTDA. Rio de Janeiro, 1982; 
 
GONZALEZ, Lelia. Racismo e Sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências 
Sociais Hoje. Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências 
Sociais. ANPOCS. 1984;   
 
GOMES, Nima Lino. O Movimento Negro Educador. Saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Editora Vozes. Petrópolis, Rio de Janeiro; 2017; 
 
IPHAN. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Rotas do Patrimônio: 
Recife - O Convento e a Basílica de Nossa Senhora do Carmo. IPHAN/Programa 
Monumenta. 2010;   
 
LORETTO, Rosane. Paraíso e Martírios: Histórias de Destruição de Artefatos 
Urbanos e Arquitetônicos na Cidade do Recife. Dissertação de Mestrado. 
(PPGDU/UFPE). 2008;  
 
MICELI, Sérgio. SPHAN: Refrigério da cultura oficial. In: Revista do Patrimônio 
Histórico Artístico Nacional, nº. 22, 1987. 
 
NASCIMENTO, Abdias. Convenção Nacional do Negro, Manifesto à Nação. São 
Paulo 1945 
 
NASCIMENTO, A. O Negro Revoltado. 2ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1982; 
 
NASCIMENTO, A. O Genocídio do Negro Brasileiro. Processo de um Racismo 
Mascarado. Editora Perspectiva LTDA. 4ª ed. São Paulo, 2016; 
 
NASCIMENTO, Abdias. CUSTÓDIO, Túlio [Org.]. Abdias Nascimento: intérprete do 
Brasil. Textos sobre raça e cultura brasileira de 1940 a 1990. São Paulo, 2025. 
 
PACHECO, Ricardo. Conjunto Arquitetônico do Carmo do Recife: Estudo da 
Documentação do Arquivo Central do IPHAN. Revista Mosaico, v. 12, p. 121-134, 
2019;  
 
PEREIRA, Amílcar. “O Mundo Negro”: a constituição do movimento negro 
contemporâneo (1970-1995). Tese de Doutorado. Programa de Pós-Graduação em 
História. Universidade Federal Fluminense (UFF). Niterói, 2010;   
 
PORTELA, Aristeu. Uma “ótica nova” sobre as relações raciais no Brasil: 
contribuições de Florestan Fernandes e Abdias Nascimento. Estudos de Sociologia, 
Vl.2 n.26, Recife, 2020; 
 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

369 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

RIOS, Flavia. O Protesto Negro no Brasil Contemporâneo (1978-2010). Lua Nova, 
num.85, pp.41-79. Centro de Estudos da Cultura Contemporânea. São Paulo, 2012; 
RUBINO, Silvana. As fachadas da história: as origens, a criação e os trabalhos do 
Sphan, 1936-1967. Dissertação de Mestrado. Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1991;  
 
SANTOS, Joel Rufino dos. O Movimento Negro e a crise brasileira. Política e 
Administração, Rio de Janeiro, v. 2, p. 287-307, jul./set. 1985;  
 
SOUZA, Leandro. A Elite Colonial da Capitania de Pernambuco e suas ações no 
reino de Angola: relações de poder e tráfico de escravizados (1968-1666), (ANPUH), 
2021;  
 
SCHWARCZ, Lilia Moritz. A Civilização e a raça como destino. HispanismeS. Revue 
de la Société des Hispanistes Français, n. 23, 2024.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria      

370 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria

