
 

A Colonialidade Patrimonial1 

 
A Coloniality of Heritage 

 

Enviado em: 15-11-2025 
Aceito em: 13-01-2026 

 

Dalila Varela Singulane2 

 

Resumo 
 
O artigo examina a colonialidade institucional que permeia as políticas de preservação 
cultural no Brasil, argumentando que a formação do patrimônio nacional foi 
intrinsicamente ligada ao racismo e à negação da história. O texto rastreia como a 
criação do SPHAN em 1937 privilegiou a herança lusitana e católica, silenciando as 
contribuições e memórias traumáticas das populações indígenas e afro-brasileiras. O 
caso do Pelourinho em Salvador é usado para ilustrar essa dinâmica, onde um local 
de memória brutal foi tombado por seu valor arquitetônico colonial, levando à 
gentrificação e ao apagamento da população negra local. A análise se apoia em 
conceitos como necropolítica, racismo científico e a colonialidade do poder, explicando 
como o mito da democracia racial brasileira mascarou essas desigualdades históricas 
e institucionais. Além disso, o texto critica a influência do pensamento iluminista e 
eurocêntrico na definição do que constitui valor cultural e intelectual no país. Por fim, o 
autor propõe o conceito de Okaruã, um neologismo Tupi, como uma prática de 
desobediência epistêmica essencial para transformar as instituições e promover um 
patrimônio cultural decolonial e reparatório. 
 
Palavras-chave: Colonialidade, Patrimônio Cultural, Decolonialidade. 
 
Abstract 
 
The article examines the institutional coloniality that permeates cultural preservation 
policies in Brazil, arguing that the formation of national heritage has been intrinsically 
tied to racism and the denial of history. The text traces how the creation of SPHAN in 
1937 privileged Lusitanian and Catholic heritage, silencing the contributions and 
traumatic memories of Indigenous and Afro-Brazilian populations. The case of 
Pelourinho in Salvador is used to illustrate this dynamic, in which a site of brutal 
memory was listed for its colonial architectural value, leading to gentrification and the 
erasure of the local Black population. The analysis draws on concepts such as 
necropolitics, scientific racism, and the coloniality of power, explaining how the myth of 

2 Doutora em História pela Universidade Federal de Juiz de Fora, (UFJF), e-mail: 
dalilavarela.s@gmail.com 

1 Esse artigo é fruto da tese de doutorado da autora, defendida em 2025 e financiada pela CAPES. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

304 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Brazilian racial democracy masked these historical and institutional inequalities. 
Furthermore, the text critiques the influence of Enlightenment and Eurocentric thought 
on defining what constitutes cultural and intellectual value in the country. Finally, the 
author proposes the concept of Okaruã, a Tupi neologism, as a practice of epistemic 
disobedience essential for transforming institutions and promoting a decolonial and 
reparative cultural heritage. 
 
Keywords: Coloniality, Cultural Heritage, Decoloniality. 
 

Diz-se correntemente que o racismo é uma chaga da humanidade. Mas é 
preciso que não nos contentemos com essa frase. É preciso procurar 
incansavelmente as repercussões do racismo em todos os níveis de 
sociabilidade. (Fanon, 2021, p.17) 

 
 

A pesquisa que se seguirá tem como eixo a proteção e preservação do 

patrimônio cultural como parte do conceito de cidadania, uma vez que previsto em 

todas as constituições federais desde o Decreto n°25, de 1937, durante a Primeira 

República. Sendo então uma das mais longevas obrigações do Estado brasileiro, com 

87 anos de existência, considera-se que o direito a memória sempre foi considerado 

algo fundamental para a coesão da sociedade. Juntamente com a bibliografia do 

patrimônio, a pesquisa dedica-se a entender a dinâmica entre cidadania, racismo, 

memória e cultura. Para tanto, a pesquisa segue o pensamento de Fanon que abre 

este artigo, é buscar pelas repercussões do racismo em diferentes níveis, 

evidenciando seu impacto nas instituições preservacionistas e nas políticas de 

proteção, já que no Brasil o racismo é negado por meio da ideia de democracia racial 

e miscigenação. 

O conceito de cultura aqui utilizado é o definido pela UNESCO, em 2001, na 

Universal Declaration on Cultural Diversity, que define: “o conjunto de traços 

espirituais, materiais, intelectuais e emocionais distintivos que caracterizam uma 

sociedade ou um grupo social. Ela engloba, além das artes e das letras, modos de 

vida, sistemas de valores, tradições e crenças” (UNESCO, 2001). Havendo também o 

diálogo com o descrito por Marilena Chauí (2000) e (2006). Para a autora, na obra 

“Convite à Filosofia”, a cultura é a maneira pela qual os seres humanos se 

humanizam. É através de práticas culturais que a existência social, econômica, 

política, religiosa, intelectual e artística se concretiza.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

305 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

A cultura não é um atributo individual, mas sim uma qualidade coletiva que 

varia entre diferentes formações sociais (Chauí, 2000, p.376). Chauí também refuta a 

ideia de que a cultura é um privilégio de uma elite ou classe social, argumentando que, 

em um sentido antropológico e histórico, todos os seres humanos são “cultos” porque 

são seres culturais e, da mesma forma, se colocando contra a visão reducionista da 

cultura como sinônimo de escola e belas artes, enfatizando que essas são apenas 

efeitos e aspectos da cultura, e não sua totalidade (Chauí, 2000, p.376). Já em sua 

obra “Cidadania cultural: o direito à cultura”, na qual a autora aponta que esta 

categoria possui três aspectos fundamentais: como saber de especialistas, como o 

campo das belas-artes e como instrumento de agitação política. No primeiro, a cultura 

está atrelada às formas das ideologias; no segundo, às artes plásticas, teatro, música, 

dança, cinema e literatura; e, na terceira, como instrumento de agitação política 

(Chauí, 2006, p.9). 

Sabemos que a cidadania no Brasil está profundamente marcada por sua 

trajetória histórica de exclusão racial. Desde a abolição da escravatura em 1888, a 

população negra, majoritariamente descendente de escravizados, tem lutado para 

conquistar direitos básicos de cidadania, enfrentando um sistema que perpetua 

desigualdades. O racismo estrutural, enraizado nas instituições sociais e políticas, 

continua a restringir o pleno exercício da cidadania desse grupo social, 

manifestando-se, sobretudo, na segregação educacional, nas disparidades no 

mercado de trabalho e na violência policial. Como apontado por Ynaê Lopes dos 

Santos (2022, p.14), a forma mais simples de dimensionar o que é o racismo no Brasil 

é considerando que ele é grande parte daquilo que consideramos normal.  
 
Ao tomar o racismo como uma verdade que precisa ser desvelada, 
percebemos que ele também é um sistema de poder que estrutura as 
sociedades modernas, organizando as violências que acometem as 
populações discriminadas e, ao mesmo tempo construindo uma muralha de 
privilégios usufruídos exclusivamente por outro segmento social, no caso, a 
população branca. (Santos, 2022, p.14) 
 
 

Neste exaustivo trabalho de desvelar o racismo brasileiro e suas dinâmicas de 

poder e opressão, evidenciá-lo na cultura se mostra um dos caminhos mais 

desafiadores, visto que a cultura negra no país foi instrumentalizada para atestar a 

existência de uma suposta democracia racial, que atualmente chamamos de mito, mas 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

306 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

que já foi motor de promoção internacional do Estado, rendendo até mesmo pesquisas 

financiadas pela UNESCO a fim de documentar a convivência pacífica entre as raças. 

Evidentemente tal harmonia jamais existiu no mundo ocidental após a invasão 

europeia, ainda mais no território brasileiro que foi o último a abolir o trabalho escravo. 

Como apontado por Abdias do Nascimento (2016, p.69), aludindo ao estudo de Roger 

Bastide, a permanência da cultura africana e afro-brasileira na sociedade é fruto na 

violência colonial:  
 
Se o folclore negro tem sobrevivido, é porque a assustadora taxa de 
mortalidade entre os negros escravos forçara seus senhores a permitir aos 
trabalhadores do campo desfrutarem os domingos e dias santos. Estes 
feriados, durante os quais eles ficavam livres para se divertirem como lhes 
agradasse, formaram o contexto institucional dentro do qual cantos, danças, 
e outras várias manifestações culturais de arte africana (música em 
particular) puderam ser preservadas. (Nascimento, 2016, p.69) 

 
​ A fala de Nascimento não minimiza a resistência negra durante o período 

colonial e do Império do Brasil, principalmente dentro dos quilombos, mas denota algo 

fundamental para a reflexão sobre a como a continuidade e valorização, como 

veremos mais a seguir, da cultura negra brasileira tem muito mais conexão com os 

anseios do Estado e seus atores políticos hegemônicos do que, propriamente, com a 

intenção de justiça social e respeito aos grupos que compõe a sociedade. Assim, 

nota-se que apesar de intelectuais e políticos argumentarem a inexistência do racismo 

no Brasil, porque no cotidiano estão presentes várias heranças culturais, como 

feijoada e samba, ainda são escassos os bens culturais protegidos legalmente e 

valorizados enquanto patrimônio cultural que resguardam a história negra.  

Exemplo de locais como o Pelourinho, na Bahia, que é essencialmente um 

lugar de memória traumática desse grupo, mas que foi tombado por resguardar a 

memória portuguesa, demonstram a colonialidade do pensamento preservacionista 

dentro das instituições, no qual locais de memória3 negra tem suas histórias 

sistematicamente apagadas em virtude da memória branca. Evocamos aqui o conceito 

de “Colonialidade do Poder” elaborado por Quijano (2006), para explicar como as 

3 Locais de memória é um conceito criado pelo historiador francês Pierre Nora (2012) para descrever 
espaços, objetos, práticas ou símbolos que representam e preservam memórias coletivas e identidades 
culturais. Esses locais de memória não se limitam a espaços físicos, como monumentos, museus ou sítios 
históricos, mas incluem também tradições, costumes, datas comemorativas, documentos e até mesmo 
práticas culturais que desempenham um papel fundamental na construção da identidade e no 
compartilhamento da memória de um grupo. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

307 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

estruturas de poder criadas durante o colonialismo continuam a influenciar e moldar o 

mundo contemporâneo, mesmo após o fim formal do sistema colonial. Isso porque, 

conforme aponta o autor, a colonialidade é mais ampla do que o colonialismo, pois não 

se limita à ocupação territorial, mas envolve uma matriz de dominação que articula 

raça, trabalho, poder e conhecimento. Dessa forma, Quijano centraliza a ideia de que 

a raça foi uma construção colonial para justificar a dominação de povos não-europeus. 

Mesmo após o fim do colonialismo, essa hierarquia racial persiste, dividindo a 

humanidade e estabelecendo a superioridade dos brancos em detrimento dos povos 

colonizados, especialmente africanos, indígenas e asiáticos. 

Logo, podemos destacar que juntamente com o colonialismo, houve também a 

criação de uma imagética colonialista que teve um papel crucial na construção das 

hierarquias raciais a partir das expressões culturais e que sustentaram o colonialismo. 

Nas colônias, as elites coloniais usaram essas representações para legitimar a 

exploração das populações locais e para moldar as políticas educacionais, 

econômicas e sociais. Por outro lado, nas metrópoles europeias, essas imagens 

ajudaram a construir uma ideia de superioridade europeia, reforçando a distinção entre 

o “nós” civilizado e o “outro” primitivo. Fanon, em sua obra “Os Condenados da Terra” 

(1961), aponta que o colonialismo foi estruturado por uma lógica de violência e 

exploração, na qual a superioridade racial e cultural do europeu foi usada para 

justificar o domínio. O processo colonial estabeleceu uma divisão entre o “civilizado” (o 

colonizador) e o “selvagem” ou “bárbaro” (o colonizado), em que as culturas e modos 

de vida das populações locais eram desvalorizados ou mesmo destruídos. 

Um exemplo emblemático da imagética colonialista está no caso dos “meninos 

índios”, isto é, um indígena da nação Juri e três indígenas da nação Miranha, levados 

para Munique por Spix e Martius como “peças vivas de gabinete”, nas primeiras 

décadas do século XIX. Conforme mostra Costa (2019, p.3) ao desembarcarem na 

América Portuguesa, os naturalistas tinham pouco ou nenhum conhecimento sobre os 

povos nativos do continente. Como cientistas formados no contexto do Iluminismo, 

eles conheciam os indígenas através das teorias de Carl von Linné e do conde de 

Buffon e, por serem alemães, suas percepções eram fortemente influenciadas pelas 

ideias de Johann Friedrich Blumenbach e, especialmente, de Immanuel Kant. Essas 

visões reforçavam uma suposta superioridade dos europeus em relação a outros 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

308 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

povos, rotulados como “selvagens”, incluindo os indígenas americanos. Esse ponto de 

vista é evidente nas páginas da obra Reise in Brasilien (Viagem pelo Brasil), publicada 

entre 1823 e 1831, onde eles registraram os resultados de sua expedição. 
 
Nessa obra os dois acadêmicos afirmam, por exemplo, que diversos autores 
judiciosos observaram que algumas raças, embora igualmente organizadas, 
são, entretanto, qualificadas de mais ou menos perfeitas em diferentes 
aspectos e, concretamente, no europeu uma constituição superior dos órgãos 
e forças intelectuais compensariam um menor desenvolvimento das 
faculdades inferiores. Segundo eles, isso se manifesta de tal modo que 
bastaria um simples olhar ou a simples presença do branco para amedrontar 
e intimidar os índios, e os da raça etiópica (os negros) e os mestiços de 
ambas (Spix e Martius, 1938, tomo I, 243 apud Costa, 2019, p.4). 
 

Dessa forma, é imperativo destacar que essa estrutura de pensamento 

científico em que esses intelectuais que colecionavam “peças vivas” em seu gabinete 

estavam imersos, que hoje também é chamado de Racismo Científico, é o mesmo do 

momento histórico de criação da noção de patrimônio histórico como ferramenta 

fundamental da construção das nações4. O discurso iluminista que deu base para a 

Revolução Francesa (1789-1799) e que, consequentemente, gerou o entendimento de 

necessidade da preservação das antiguidades nacionais, pregava a busca por uma 

universalidade que, muitas vezes, ignorou as perspectivas e autoimagens de outras 

culturas. De acordo com Érico Andrade (2017), professor de Filosofia da UFPE, a 

crença na objetividade e impessoalidade da razão levou à crença de que a filosofia 

4 Françoise Choay (2006, p.98) aborda o tema mais detidamente no terceiro capítulo de sua obra “A 
alegoria do patrimônio”. Segundo a autora: “Um dos primeiros atos jurídicos da Constituinte, em 2 de 
outubro de 1789, foi colocar os bens do clero ‘à disposição da nação’. Vieram em seguida os dos 
emigrantes e depois os da Coroa. Esta fabulosa transferência de propriedade e esta perda brutal de 
destino não tinham precedente e iriam colocar problemas igualmente sem precedentes. O valor primário 
do tesouro assim cabido em sorte ao povo é económico. Os responsáveis adoptam imediatamente para o 
designar e para o gerir a metáfora sucessória. Palavras-chave: herança, sucessão, património e 
conservação. Eles transformaram o estatuto das antiguidades nacionais. Integradas entre os bens 
patrimoniais sob o efeito da nacionalização, as antiguidades são metamorfoseadas em valores de troca e 
em possessões materiais que, sob pena de prejuízo financeiro, há que preservar e manter. Elas já não 
dependem de uma conservação iconográfica. Poder mágico da noção de patrimônio. Transcende as 
barreiras do tempo e do gosto. Na categoria dos bens imóveis, ela reúne, com as antiguidades nacionais, 
as antiguidades greco-romanas e, sobretudo, uma herança arquitetônica moderna, por vezes até 
contemporânea. Kersaint ‘recorda à memória de toda a França [...] a Biblioteca Nacional, o Jardim das 
Plantas, o Hospital dos Inválidos, o Observatório, a Casa da Moeda, o palácio soberbo onde a nação aloja 
os seus reis, as academias e a universidade’. Mais recentes, a igreja de Sainte-Genevieve ou da 
Madeleine, inacabada, clamam pela mesma solicitude. Se as antiguidades se tornaram em riqueza, as 
obras arquitetônicas recentes, por seu lado, adquirem os significados históricos e afetivos das 
antiguidades nacionais. O conceito de patrimônio induz então uma homogeneização do sentido dos 
valores, que se reproduziu, de acordo com um processo diferente, quando, após a Segunda Guerra 
Mundial, as arquiteturas dos séculos XIX e XX foram progressivamente integradas na categoria de 
monumentos históricos”. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

309 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

poderia acessar e definir a natureza humana de forma absoluta. O discurso iluminista 

associou a racionalidade à capacidade de criar sistemas de leis e reflexões 

semelhantes aos padrões europeus, logo, os povos que não se encaixavam nesse 

modelo, como os africanos, foram considerados inferiores e incapazes de 

autodeterminação (Andrade, 2017, p.303). 

Analisando a presença do racismo na filosofia iluminista, Andrade (2017) 

argumenta que a crença na razão como guia universal para o progresso moral e 

político levou a uma visão eurocêntrica, onde o modelo europeu de desenvolvimento 

era visto como o ideal a ser alcançado por todos os povos. Essa visão, segundo o 

autor, justificou a hierarquização de culturas, colocando povos não europeus, 

especialmente os africanos, em uma posição inferior, como incapazes de alcançar a 

autonomia plena da razão e, portanto, justificando a dominação e a escravidão. A 

visão unilateral da razão e a ausência de autodeterminação para os povos não 

europeus, mostrando como o discurso iluminista, em sua busca por uma razão 

universal, esconde a sua própria faceta racista.  

Assim, a ideia de raça tornou-se um conceito central para a manutenção das 

estruturas de poder, uma vez que a diferenciação entre os grupos humanos, com a 

superioridade atribuída ao europeu branco, o iluminismo possibilitou a desumanização 

de outros grupos com base em suas características físicas e culturais. Durante o 

século XIX, no campo da biologia os chamados “tipos humanos” foram o foco de 

estudos científicos, o que levou à formulação da “ideia de que aspectos biológicos ou 

fatores climáticos poderiam justificar as distinções morais, psicológicas e intelectuais 

entre as raças” (Almeida 2020, p.29). Defensores dessa perspectiva, incluem 

pensadores como Gobineau, Lombroso e Ferri, além de, no Brasil, Nina Rodrigues e 

Silvio Romero, este último com grande influência nos estudos da cultura popular no 

país.  

O determinismo biológico mais tarde foi a base às ideias do darwinismo social, 

que foi uma ferramenta ideológica que contribuiu para a consolidação do racismo 

científico no Brasil e para a manutenção de desigualdades raciais, amparadas em uma 

pseudociência que justificava a exclusão social e o racismo, conforme mostra 

Schwarcz (1993, 73). O darwinismo social aplica de maneira deturpada as teorias 

evolucionistas de Charles Darwin, adaptando o conceito de “seleção natural” para 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

310 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

justificar hierarquias raciais e sociais, com a ideia de que a competição entre grupos 

humanos levaria à “sobrevivência dos mais aptos”. Essa teoria, interpretada pelos 

teóricos do racismo científico, sustentava que grupos racialmente superiores, como os 

europeus brancos, dominariam aqueles considerados inferiores, como negros e 

indígenas. 

Schwarcz (1993, 79-80) mostra como o darwinismo social foi incorporado por 

intelectuais e cientistas brasileiros que, influenciados por teorias racistas europeias, 

buscaram explicações biológicas para a desigualdade social e racial no país. No 

Brasil, figuras como Nina Rodrigues foram grandes expoentes desse pensamento. 

Eles defendiam que o atraso do país era causado pela presença de raças inferiores e 

que o embranquecimento seria a solução para o progresso nacional. Essa ideia 

ganhou força em um período em que o Brasil, recentemente abolida a escravidão, 

estava em busca de uma identidade nacional moderna. O darwinismo social não só 

reforçou teorias de inferioridade racial, como também legitimou políticas eugenistas no 

país. Isso resultou em uma série de práticas que tentavam melhorar biologicamente a 

população brasileira a partir do embranquecimentos do seu fenótipo, promovendo a 

imigração de europeus e desvalorizando a contribuição cultural e social das 

populações afrodescendentes e indígenas.  

Nesse sentido, observa-se acontecer, a partir daí, pode ser entendido como 

uma necropolítica simbólica, conforme aponta Singulane (2021, p.22-23), ao mobilizar 

a categoria de pensamento de Achille Mbembe (2018). Mais de um século após o fim 

dos mais de 300 anos de escravidão, a população negra ainda enfrenta um processo 

de desumanização contínua, perpetuado pela colonialidade do poder e amenizado 

socialmente pelo mito da democracia racial, que vela o racismo brasileiro. A sua 

humanidade segue sendo posta em dúvida em dimensões essenciais, como a 

expressão de sua subjetividade, sentimentos e intelectualidade, tanto como indivíduos 

quanto como membros de um grupo que possui suas próprias formas de existir e agir. 

Sendo o patrimônio cultural uma ferramenta de poder aplicada no Brasil a partir 

de 1937, momento em que o autoritarismo e as políticas eugenistas viviam seu auge, 

a preservação do patrimônio também foi atravessada por essas políticas de 

centralização e o controle. Influenciado pela elite intelectual da época, o SPHAN 

priorizou a proteção de bens culturais do período colonial, especialmente aqueles 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

311 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

ligados ao catolicismo, pois os modernistas elegeram o período colonial como o 

momento de formação do Brasil. Essa ênfase na herança lusitana ganhou ainda mais 

destaque a partir do Estado Novo (1937-1945) ao promover uma narrativa histórica 

unificada e centralizada, que consolidava a visão de um Brasil herdeiro da cultura 

europeia. Essa escolha pela herança colonial portuguesa e a influência de ideologias 

racistas resultaram na escassa representação de culturas indígenas e afro-brasileiras 

nos bens tombados pelo SPHAN, assim como o silenciamento dessa memória em 

bens que também representam a história hegemônica, especialmente durante a 

chamada “fase heroica”.  

As relações entre racismo e a formação do patrimônio cultural brasileiro são 

intrínsecas e complexas. Desde a sua gênese, a política de preservação de bens 

culturais no Brasil esteve imbricada em um contexto social e político marcado por 

desigualdades raciais e pela busca por uma identidade nacional que muitas vezes 

marginalizou as contribuições de negros e indígenas5. O Serviço do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (SPHAN), que apesar de funcionar desde 1936, foi criado 

oficialmente em 1937, durante o Estado Novo, conforme mostra Rezende et. al. 

(2015), “em 13 de janeiro de 1937, da Lei nº. 378, o SPHAN foi integrado à estrutura 

do Ministério da Educação e Saúde (MES), na categoria de Instituições de Educação 

Extraescolar dos Serviços relativos à Educação”. O SPHAN teve como objetivo 

principal instrumentalizar a cultura para consolidar uma memória e história nacionais 

que atendessem às demandas do regime autoritário de Getúlio Vargas. Embora o 

anteprojeto de lei elaborado por Mário de Andrade em 1936 buscasse proteger a 

diversidade cultural e as manifestações populares, a versão final do decreto-lei que 

instituiu o SPHAN não incorporou integralmente essa visão, refletindo as disputas 

políticas da época e a influência de grupos com ideologias excludentes6. 

Dessa forma, a criação do SPHAN se insere em um projeto mais amplo do 

Estado Novo de utilizar a cultura como instrumento para a construção de uma 

6 A questão racial envolvendo o anteprojeto e a produção de Mario de Andrade foi trabalhada por mim ao 
longo da pesquisa de mestrado. Ver: Singulane, Dalila Varela. A valsa-de-águas vivas: racismo e 
patrimônio cultural em Juiz de Fora. Dissertação de Mestrado. Instituto de Ciências Humanas. 
Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, 2021. 

5 Essa problemática foi mais detidamente trabalhada ao longo da minha dissertação de mestrado, 
intitulada “A valsa de águas-vivas: racismo e patrimônio cultural em Juiz de Fora, Minas Gerais”, 
defendida em 2021 na Universidade Federal de Juiz de Fora. Como também no artigo “Considerações 
sobre o racismo institucional na história da preservação de bens culturais no Brasil”, publicado em 2022 
como capítulo do livro “Racismo Institucional”, organizado pelo Prof. Dr. Lúcio Almeida.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

312 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

memória e história nacionais que servissem aos interesses do regime. A ideia era criar 

uma narrativa unificada e homogênea do passado brasileiro, capaz de mobilizar a 

população em torno do projeto nacionalista de Vargas. Assim como em outras esferas 

da administração pública durante o Estado Novo, a política de preservação do 

patrimônio cultural foi marcada pela centralização do poder e pelo controle estatal. As 

decisões sobre quais bens deveriam ser tombados e como a história deveria ser 

contada eram tomadas por um pequeno grupo de intelectuais, em sua maioria ligados 

ao governo. A política de preservação cultural do SPHAN reproduziu aspectos 

autoritários do Estado Novo. A falta de diálogo com a sociedade civil na escolha dos 

bens a serem preservados e a imposição de uma visão oficial da história refletem a 

lógica centralizadora e antidemocrática do regime. 

A maioria dos bens tombados pelo SPHAN entre 1938 e 1946 estava ligada ao 

catolicismo, evidenciando a exclusão de bens representativos da diversidade cultural 

brasileira, especialmente das culturas negra e indígena. Essa escolha reflete a 

influência de grupos conservadores e a busca por uma identidade nacional baseada 

na herança europeia. Mas não apenas na escolha dos bens, ressaltar-se também o 

apagamento da contribuição desses grupos na construção dos pareceres e 

justificativas para o tombamento, nos discursos de atribuição de valor que não 

levavam em consideração a relação dos bens tombados com essas culturas. Boa 

parte desses bens foram erguidos pelo braço dos indígenas e africanos escravizados, 

como no caso de São Miguel das Missões (RS). Conforme mostra Singulane (2022, 

p.222), o SPHAN também teve ligações com intelectuais de extrema direita, como 

Gustavo Barroso, que era conhecido por suas posições antissemitas. A presença de 

Barroso no Museu Histórico Nacional e sua influência na política de preservação 

demonstram a complexidade das relações entre o SPHAN e o contexto político do 

Estado Novo. 
 
Assim, vale ressaltar a estreita ligação dos grupos de extrema direita com a 
proteção do patrimônio brasileiro, como no caso do antissemita Gustavo 
Barroso, formado pela Faculdade de Direito de Fortaleza em 1907 e fundador 
e diretor do Museu Histórico Nacional, além de ter ocupado vários cargos 
públicos e ter sido diretor da Revista Fon-Fon (CPDOC s/d a). Como destaca 
Chuva (2017, 156), nos anos 1920 os projetos de proteção ao patrimônio 
estiverem articulados aos poderes regionais, destacando-se “dentre tais 
redes, as ligações de Gustavo Barroso, que esteve ao lado dos projetos de 
criação de inspetorias estaduais na Bahia (em 1927) e em Minas Gerais, 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

313 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

além de manter laços de amizade com Augusto de Lima Júnior, autor do 
projeto de lei de 1924”.  (Brasil 1947, 558 apud Chuva 2017, p.156) 

 

A formação do corpo técnico do SPHAN, composto majoritariamente por 

intelectuais modernistas, foi marcada por uma visão eurocêntrica e elitista da cultura, 

que privilegiava a herança colonial portuguesa e reforçava a marginalização dos 

grupos historicamente oprimidos (Singulane, 2022). Da mesma forma, a preferência 

pelos bens edificados se deve ser atribuída ao grande número de arquitetos que 

atuavam como intelectuais ideólogos7. A influência do determinismo racial e do 

darwinismo social presente nas obras de intelectuais como Sílvio Romero e Graça 

Aranha, formados na Faculdade de Direito do Recife, e mesmo na obra de Mário de 

Andrade, demonstra como as discussões raciais permeavam o pensamento da época 

e influenciaram a concepção de patrimônio cultural. O mito da democracia racial, que 

propaga a ideia de uma convivência harmônica entre as raças no Brasil, mascara, 

continuamente, as desigualdades raciais e dificulta a luta contra o racismo, servindo 

como justificativa para a falta de políticas de reparação histórica e de valorização da 

cultura afro-brasileira e indígena. 

Diante disso, retoma-se o exemplo do conjunto do Pelourinho que foi tombado 

por ser “(...) um dos mais importantes exemplares do urbanismo ultramarino 

português”, uma vez que “os traçados de suas ruas, ladeiras e becos, formam um dos 

mais ricos conjuntos urbanos de origem portuguesa. Os sobrados de dois ou mais 

andares e as soluções de implantação em terrenos acidentados são exemplos típicos 

da cultura lusitana” (IPHAN, s/d, Online), apesar de resguardar em seu topónimo a 

brutalidade da violência aplicada aos escravizados. Abaixo, imagens que representam 

o que é o Pelourinho na colonialidade e o que foi de fato para a memória negra. Na 

primeira, observa-se o conjunto de edifícios em arquitetura portuguesa que 

resguardam a memória colonialista, atualmente revitalizados e que atraem milhares de 

turistas. Na segunda, a representação do funcionamento de um pelourinho durante o 

século XIX, com a imagem de um homem negro escravizado sendo punido, sem 

7 Ressalta-se que segundo matéria do site do Programa Aproxima, “Segundo pesquisa divulgada no ano 
de 2020 pelo Conselho de Arquitetura e Urbanismo do Brasil (CAU/BR), apenas de 4,33% dos 
profissionais registrados são negros. Segundo os dados do INEP (Instituto Nacional de Estudos e 
Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira) os estudantes que se declararam brancos estão mais presentes 
nos cursos de Arquitetura, onde totalizam 83,9%.”. PROGRAMA APROXIMA. Falta de representatividade 
negra na arquitetura. 20 maio 2024. Disponível em: 
https://aproxima.arq.br/falta-de-representatividade-negra-na-arquitetura/. Acesso em: 04/11/2025 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

314 

https://aproxima.arq.br/falta-de-representatividade-negra-na-arquitetura/?utm_source=chatgpt.com
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

calças, enquanto outros observam a cena no que parece ser uma fila para o castigo. 

Estes que estão em segundo plano, estão sendo vigiados por um guarda, figura 

identificada por sua indumentária. Eles olham para o solo com semblante melancólico, 

provavelmente imaginando o sofrimento que virá, e estão acorrentados pelo pescoço. 

A gravura foi feita pelo artista Debret em sua viagem ao Brasil nas primeiras décadas 

do século XIX. 

 
Fig. 1: Conjunto de edificações que representam a urbanização e arquitetura portuguesa durante o 
período colonial. 

 

 

Fonte: IPHAN. Novo acordo elabora ações para a preservação do Centro Histórico de Salvador. 19 de 
abril de 2018. Online. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/4614/novo-acordo-elabora-acoes-para-a-preservacao-do-cen
tro-historico-de-salvador-ba. Acesso em: 07/09/2024. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

315 

http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/4614/novo-acordo-elabora-acoes-para-a-preservacao-do-centro-historico-de-salvador-ba
http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/4614/novo-acordo-elabora-acoes-para-a-preservacao-do-centro-historico-de-salvador-ba
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Fig. 2: Execução de castigo para fuga. Negros no tronco, de Jean Baptiste Debret, 1835. 
 

 
 

Fonte: Biblioteca Brasiliana Guita e José Mindlin. Universidade de São Paulo. Disponível em: 
https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/3746. Acesso em: 07/09/2024. 
 

Declarado Patrimônio Mundial, pela Unesco em 1985, por seu valor 

arquitetônico, por muitos anos, o Largo do Pelourinho foi conhecido como um local de 

agonia, onde os condenados eram expostos, amarrados ao pelourinho, diante dos 

transeuntes e submetidos à humilhação pública (Prefeitura de Salvador, s/d, Online). O 

Pelourinho de Salvador representa a memória traumática não só enquanto local de 

tortura à céu aberto antes da abolição, como também durante a república, visto que 

quando se tornou uma mercadoria turística, foi iniciado um intenso processo de 

gentrificação que retirou das edificações históricas centenas de pessoas negras que 

viviam ali há gerações. Zanirato (2007, p.36) afirma que até os 1980, a localidade 

conhecida como a “parte negra da cidade”, era ocupada pela população com menor 

poder aquisitivo, mesmo em ruínas, mofadas e com ratos, a população preservava 

como podia, o espaço que habitava. Nesse momento, a situação chamou a atenção de 

preservacionistas que estavam preocupados com o valor histórico das edificações e 

defendiam que o poder público devia intervir e salvar “um dos mais significativos 

conjuntos coloniais da América Portuguesa, que representavam não só a sucessão da 

técnica, mas toda a evolução da vida urbana”. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

316 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

​ Contudo, a reforma urbana do Pelourinho não foi realizada objetivamente por 

conta da preocupação com o desaparecimento das heranças coloniais, mas sim por 

conta do desejo da Ditadura Civil-Militar em fomentar o turismo no país. Tal desejo 

ganhou ainda mais fôlego após a visita de Michel Parent8 e suas duas visitas ao Brasil 

a serviço da UNESCO, que gerou o relatório Protection et mise en valeur du 

patrimoine culturel brésilien dans le cadre du développement touristique et 

écononomique, escrito em 1968 e publicado como livro pelo IPHAN, em 2008. Nele, 

Parent argumenta que o turismo cultural, mais do que uma simples “visita por 

curiosidade”, tem o potencial de promover a compreensão mútua entre os povos e 

contribuir para a salvaguarda das culturas. Em seu relato, fica claro que o pesquisador 

acreditava no mito da democracia racial brasileira, atribuindo aspectos lúdicos e 

místicos às culturas indígenas e africanas ao passo que à cultura europeia foi atribuída 

o pensamento racionalista e positivista – o mesmo que classificava populações 

indígenas e africanas como selvagens – a abolição da escravatura. 
 
É digno de nota que, no Brasil, nem a escravidão, que misturou as línguas, as 
etnias e, em seguida, as crenças originais, nem a bem-sucedida 
miscigenação entre brancos e negros, e marginalmente, os índios, 
provocaram a destruição da cultura africana pela cultura brasileira, mas, ao 
contrário, contribuíram para criar uma cultura brasileira própria, ao mesmo 
tempo muito diversificada e bem particular. Pois, por outro lado, a vocação da 
cultura européia que suscitou a grande revolução tecnológica moderna não 
foi ali comprometida, nem a capacidade do Brasil de receber e reelaborar as 
grandes revoluções do pensamento contemporâneo universal. Mas, 
paralelamente, a cultura popular afro-americana seguiu subterraneamente 
seu caminho, e hoje se revela aos pesquisadores em toda a extensão do seu 
significado humano e da força de seu sentido do sagrado. 
Por um lado, a população negra e mulata assimilou as crenças cristãs de 
seus antigos patrões, colorindo-as com sua mentalidade e suas mitologias 
originais.  
 
Por outro, a cultura filosófica de base racionalista e positivista do século XVIII 
até nossos dias, a partir da epopéia de Tiradentes, moldou o Brasil moderno, 
criou a independência e o Império, decretou a abolição da escravatura e 
instituiu a República. (IPHAN, 2008, p.50) 

 
 

No entanto, ele alerta para os perigos de um turismo predatório, que pode levar 

à degradação dos bens culturais e naturais. Para evitar esse cenário, Parent defende 

8 Nascido em 1916 em Neuilly sur Seine, França. Durante sua carreira, ele se tornou sucessivamente 
Inspetor (1945) e Inspetor Geral (1958) de Sítios, Inspetor Geral de Monumentos Históricos Franceses 
(1969), fundador e Presidente do Festival Noites da Borgonha (1954-1984), Presidente do Conselho 
Internacional de Monumentos e Sítios (ICOMOS -1981-1987), e foi autor de livros sobre arquitetura e 
patrimônio, bem como de várias peças de teatro (UNESCO, 2009, Online). 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

317 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

um turismo controlado e planejado, que beneficie tanto os visitantes quanto a 

população local. O relatório destaca a diversidade do patrimônio cultural brasileiro, que 

se estende além da arquitetura colonial, abrangendo também as culturas tradicionais, 

como as práticas religiosas afro-descendentes. Parent argumenta que essa riqueza 

cultural, aliada à beleza natural do país, torna o Brasil um destino turístico singular. Ele 

enfatiza a importância de integrar o turismo ao desenvolvimento econômico do país, 

utilizando-o como um “álibi econômico” para justificar investimentos na preservação do 

patrimônio cultural9 (IPHAN, 2008, 49). 

Segundo afirma Zanirato (2007, p.37), a cidade de Salvador causou grande 

impacto em Parent, que prontamente sugeriu o tombamento de todo o centro histórico, 

ressaltando o potencial de desenvolvimento turístico cultural da área. Ele afirmou que, 

caso a cidade adotasse uma política de preservação capaz de prevenir a deterioração 

física e social do centro, este poderia se tornar “a principal atração urbana da América 

do Sul”. Todavia, a criação do instituto de preservação e a elevação do conjunto à 

Patrimônio da Humanidade, em 1985, não produziram um resultado positivo para o 

patrimônio e para a população que vivia nele. Foi somente na década de 1990 que um 

plano foi aplicado para restauração dos imóveis e remoção da população pobre que os 

habitava, indenizações foram pagas, mas as promessas de provável retorno ao imóvel 

de origem não se concretizaram. A restauração foi um sucesso para o governo baiano 

do período, com instalação de bares e comércios voltados ao turismo. A população 

marginalizada e deslocada da área com potencial econômico foi colocada como 

responsabilidade da polícia e dos órgãos assistenciais, segundo o Instituto do 

Patrimônio Artístico e Cultural (IPAC) em declaração para a Folha de São Paulo, as 

9 O relatório disserta sobre diversos aspectos do que Parent considerava importantes para a preservação 
brasileira. Sua visão sobre o patrimônio cultural diferenciava-se das concepções mais tradicionais da 
época por sua abordagem abrangente, que ia além da mera valorização da arquitetura colonial 
portuguesa, apesar de ainda muito marcada pela ideia da democracia racial. Enquanto as concepções 
tradicionais da época tendiam a privilegiar somente a herança colonial portuguesa, Parent reconhece a 
importância da cultura afro-brasileira e defende a preservação de suas manifestações, como as práticas 
religiosas. Ele observa que a cultura afro-brasileira, embora frequentemente negligenciada, é um 
elemento fundamental da identidade nacional brasileira. Essa perspectiva se diferencia da visão 
eurocêntrica que prevalecia na época e que muitas vezes ignorava ou minimizava as contribuições 
culturais de grupos não-brancos. Parent também destaca a importância da integração entre a natureza e 
a cultura na formação da identidade brasileira. Ele argumenta que a exuberância da paisagem natural 
brasileira não deve ser vista como um mero cenário, mas como um elemento fundamental da cultura do 
país. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

318 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

pessoas que viviam ali não eram responsabilidade do patrimônio histórico (Zanirato, 

2007, p.42). 

O caso do Pelourinho nesse segundo momento de memória traumática evoca a 

reflexão sobre a responsabilidade social associada ao patrimônio cultural e que deve 

ser observada pelos institutos na América Latina, onde a colonialidade presente nas 

instituições impera para o apagamento de memórias pretas e indígenas. A fala de um 

dos moradores, identificado na pesquisa de Zanirato (2007, 43) como A.R., de 46 

anos, nascido e criado no Centro Histórico, é categórica para a questão que estamos 

tratando: “o turismo já existia antes, era diferente de hoje, eu era guia turístico, 

mostrava as ruínas, andava por onde morava a malandragem e o turista não era 

roubado ... o Pelourinho era quase igual ao que é hoje. A diferença é que hoje é 

chique, antes não era, antes era marginalizado porque era pobre”.  

A fala denota o não lugar para a população preta e pobre em ambas as faces 

do patrimônio, tanto na memória que está sendo protegida como na usufruição do 

espaço do patrimônio cultural. Mais do que isso, nesse emblemático episódio da 

preservação cultural brasileira, observa-se o uso do aparato de violência do Estado 

para que o governo atingisse seu objetivo. A necropolítica simbólica, nesse caso, 

contou com os ideais do IPAC, juntamente com força policial. Exemplo disso é a fala 

de H.S.O., 58 anos, que morou e trabalhou 32 anos no Pelourinho, “o IPAC pagou 

para eu sair, como demorei, começaram a derrubar as paredes da minha casa com 

minha mãe, com mais de oitenta anos, lá dentro” (Zanirato, 2007, p.43). O Instituto 

rebatia as críticas na imprensa dizendo que nesses locais estavam lidando com 

“marginais”. 

A biopolítica, segundo Foucault, refere-se ao poder estatal de ditar a vida, 

regulando a população por meio de mecanismos que controlam seus corpos e 

comportamentos. Necropolítica, proposta por Mbembe, expande essa ideia, 

argumentando que o poder soberano também se exerce pela capacidade de 

determinar quem deve morrer ou ser exposto à morte. No contexto brasileiro, o 

racismo estrutural opera como um dispositivo bio-necropolítico ao sistematicamente 

negar o acesso à vida plena a grupos específicos, como afro-brasileiros e indígenas, 

relegando-os a condições precárias de existência e expondo-os a maiores riscos de 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

319 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

morte. Essa realidade se manifesta em diversas esferas, da saúde à segurança 

pública, passando pelo acesso a oportunidades educacionais e econômicas. 

O racismo institucional, operando como bio-necropolítica, impacta diretamente 

a formação do patrimônio cultural, resultando em um sistema que invisibiliza o 

reconhecimento de memórias, ao desprezá-las ou apaga-las, de grupos racializados. 

A seleção de bens a serem protegidos historicamente privilegiou aqueles que 

representam a herança cultural branca e eurocêntrica, perpetuando um ciclo de 

exclusão e apagamento. A ausência de representatividade no patrimônio cultural 

contribui para a “morte simbólica” de grupos historicamente marginalizados por sua 

racialização. Ao negar-lhes o reconhecimento e a valorização de suas culturas e 

histórias, o sistema patrimonial reforça a ideia de que essas vidas são menos 

importantes ou menos dignas de serem lembradas. 

Fanon (1968) mostrou como o colonialismo não apenas explorou materialmente 

os territórios colonizados, mas também impôs uma forma de alienação cultural. 

Segundo ele, a imposição da cultura europeia levou à desvalorização das culturas 

locais e criou um complexo de inferioridade nos colonizados, que passaram a aspirar à 

cultura do colonizador. Isso se conecta diretamente ao modo como certas expressões 

culturais são escolhidas ou marginalizadas nas políticas de preservação patrimonial. 

Fanon argumenta que o racismo colonial estrutura-se não apenas nas instituições 

econômicas e políticas, mas também nos valores culturais. Assim, o patrimônio 

cultural preservado, em muitos países pós-coloniais, tende a reproduzir narrativas 

eurocêntricas, ocultando e marginalizando a herança cultural afrodescendente e 

indígena. 
 

Nas colônias o estrangeiro vindo de qualquer parte se impôs com o auxílio 
dos seus canhões e das suas máquinas. A despeito do sucesso da 
domesticação, malgrado a usurpação, o colono continua sendo um 
estrangeiro. Não são as fábricas ‘nem as propriedades nem a conta no banco 
que caracterizam em primeiro lugar a “classe dirigente”. A espécie dirigente é 
antes de tudo a que vem de fora, a que: não se parece com os autóctones, 
“os outros”. (Fanon, 1964, p.30) 

 

Ou ainda, como no caso de Juiz de Fora, Minas Gerais, supervalorizou-se a 

cultura dos imigrantes europeus em detrimento das manifestações culturais dos povos 

indígenas e pretos, com o objetivo de se criar uma nova memória que demonstraria o 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

320 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

embranquecimento de regiões, não só fisicamente – conforme se sabe que era o 

intuito primordial do Estado brasileiro ao permitir e financiar a vinda dessas pessoas –, 

como também simbolicamente a partir da valorização somente da cultura destes como 

parte na memória oficial e relevante para o Estado. Não é um detalhe que as 

memórias escolhidas para esse novo imaginário sejam, sobretudo, da população 

germânica e italiana, mesmo que houvesse outros grupos como sírios, libaneses10 e 

judeus11 imigrados e que participaram ativamente da história política e econômica do 

município. Logo, é preciso ressaltar que, no século XX, foram os germânicos e 

italianos na Europa que se declararam o tipo de branco mais puro.  
 

A orientação predominantemente racista da política imigratória foi outro 
instrumento básico nesse processo de embranquecer o país. A assunção 
prevalecente, inspirando nossas leis de imigração, considerava a população 
brasileira como feia e geneticamente inferior por causa da presença do 
sangue africano. Necessitava, conforme a receita de Arthur de Gobineau 
(1816-1882), influente diplomata e escritor francês, “fortalecer-se com a ajuda 
dos valores mais altos das raças europeias. Gobineau previa que dentro de 
dois séculos a raça negra desapareceria por inteiro. Até mesmo Joaquim 
Nabuco, o enérgico defensor do escravo, estava comprometido na política do 
embranquecimento, expressando suas esperanças de que “Esse admirável 
movimento imigratório não concorre apenas para aumentar rapidamente, em 
nosso país, o coeficiente da massa ariana pura: mas também, cruzando-se e 
recruzando-se com a população mestiça, contribui para elevar, com igual 
rapidez, o teor ariano do nosso sangue. (Nascimento, 2016, p.85) 

 
Assim, nos locais colonizados, encontra-se uma barreira que transcende a 

construção do campo da proteção do patrimônio em si, isto é, da forma de seu 

nascimento na Europa que muitas vezes se limita as técnicas de restauração ou as 

reflexões sobre a memória em suas múltiplas facetas. Antes, o debate está pautado na 

ideia de raça e como estas devem aparecer no imaginário nacional, pois, países como 

o Brasil, se esforçavam para se embranquecer completamente sua história e realidade 

concreta. Por isso, retoma-se aqui a passagem em que Fanon (1964, p.38) afirma que 

11 Cerca de 30 famílias de judeus, provenientes da Rússia, Polônia e Alemanha viviam em Juiz de Fora 
até a década de 1940. Sobre o assunto, ver: Rocha, Marília Librandi da. Judeus na “Manchester Mineira”. 
Locus: Revista de História, [S. l.], v. 8, n. 2, 2002. Disponível em: 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/locus/article/view/20568. Acesso em: 29 out. 2024. 

10 Dornelas (2008, 55), aponta a existência de cerca de 300 famílias libanesas e 69 sírias em Juiz de 
Fora, no início do século XX. Em comparação, o senso de 1893 registra 328 alemães no perímetro 
urbano do município. Sobre o assunto, ver: Dornelas, Juliana Gomes. Na América, a esperança: os 
imigrantes sírios e libaneses e seus descendentes em Juiz de Fora, Minas Gerais (1890-1940). 
Dissertação de Mestrado. Instituto de Ciências Humanas. Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de 
Fora, 2008, 163p. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

321 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

“o colono faz a história e sabe que a faz. E porque se refere constantemente à história 

de sua metrópole, indica de modo claro que ele é aqui o prolongamento dessa 

metrópole”. Além disso, em nações colonizadas em que o pensamento colonialista 

permanece nas instituições, relações sociais e na construção do conhecimento, como 

é o caso da América Latina, conforme mostrou Quijano (2005), a afirmação de Fanon 

parece ainda mais conclusiva sobre como se dão os processos de construção 

historiográfica e patrimonial: “a história que escreve não é portanto a história da região 

por ele saqueada, mas a história de sua nação no território explorado, violado e 

esfaimado” (Fanon, 1964, p.38).  

Nesse sentido, o patrimônio cultural se apresenta como um instrumento que 

denota de maneira objetiva a permanência da colonialidade nesses locais, uma vez 

que este requer uma seleção que passa pelos valores instituídos por governantes e 

intelectuais, sendo que seu resultado é sempre político. Sobre isso, Singulane (2022, 

199) se apoiando nas reflexões de Bobbio (1997) e Chuva (2009), mostra que, desde 

a fundação do SPHAN, a designação desses agentes sociais que atuam na 

patrimonialização de manifestações culturais como a técnicos contribui com a 

descaracterização do papel que estes profissionais desempenham nas instituições se 

retira esses indivíduos do lugar de “intelectuais ideólogos” (os que fornecem 

princípios-guia) e coloca-os como “intelectuais expertos” (fornecem conhecimentos 

meio), distantes e não partidários. 
 
Bobbio (1997, p.72) constrói essa distinção entre os intelectuais tendo como 
base critérios que envolvem “a diversa tarefa que desempenham como 
criadores ou transmissores de ideias ou conhecimentos politicamente 
relevantes, é a diversa função que eles são chamados a desempenhar no 
contexto político”. A generalização recorrente que se evoca ao falar do grupo 
de intelectuais acaba causando confusões e obscurecendo o entendimento 
sobre esses indivíduos na sociedade e, principalmente, na política de seu 
tempo. Um dos lugares-comuns em que são colocados é o de consenso em 
torno dos poderosos do dia ou dissenso a esses mesmos poderosos, sendo 
que “vale observar que os intelectuais a quem os poderosos atribuem o papel 
de promotores de consenso (que não se pode separar jamais do dissenso 
com a parte oposta) são os ideólogos, não os expertos” (Singulane, 2022, 
p.200). 

 

Logo, observa-se que as especificidades da formação do Brasil enquanto 

nação também contribuem para que nosso patrimônio cultural esteja ainda muito 

pautado nessa história e memória sobre os personagens e processos coloniais. Além 

da escolha artistas e intelectuais modernistas em encontrar as origens do Brasil no 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

322 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

período colonial, como já abordado anteriormente, o Brasil desenvolveu uma forma 

única de lidar com suas questões raciais, na qual o racismo enraizado sempre 

encobriu sua violência no mito da democracia racial e, ao contrário de outros lugares, 

não vivenciou um momento de ruptura com a metrópole. A independência do Brasil foi 

negociada, conforme mostra José Murilo de Carvalho (2023, 34), e, apesar do 

radicalismo popular se manifestar no ódio aos portugueses que ocupavam posições de 

poder e o comércio, “(...) a separação foi feita mantendo-se a monarquia e a casa de 

Bragança”.  

A negociação que se fez mediante ao pagamento de uma indenização de 2 

milhões de libras esterlinas à Portugal foi também reflexo do pensamento da elite de 

que “só a figura de um rei poderia manter a ordem social e a união das províncias que 

formavam a antiga colônia” (Carvalho, 2023, 35). Além disso, a escolha em se manter 

uma monarquia ligada a ex-metrópole em vez da república foi o reflexo do medo da 

fragmentação e de rupturas violentas. “Acima de tudo, os proprietários rurais 

receavam algo parecido com o que sucedera no Haiti, onde os escravos tinham se 

rebelado, proclamando a independência e expulsado a população branca” (Carvalho, 

2023, p.35). 

 
O “haitianismo”, como se dizia na época, era um espantalho poderoso num 
país que dependia da mão de obra escrava e em que dois terços da 
população era mestiços. Era importante que a independência se fizesse de 
maneira ordenada para evitar esses inconvenientes. Nada melhor do que um 
rei para garantir uma transição tranquila, sobretudo se esse rei contasse, 
como contava, com apoio popular. (Carvalho, 2023, p.35) 

 

Assim, a independência do Brasil não gerou uma descolonização nos moldes 

descritos por Fanon em “Os Condenados da Terra” (1968), no qual o autor observa 

que a descolonização é, necessariamente, um processo violento que substitui “uma 

‘espécie’ de homens por outra ‘espécie’ de homens”, isto é, há a alteração da ordem 

social à medida que os colonizados ocupam o lugar dos colonos, gerando assim uma 

nova nação. Pelo contrário, a transição de 1822 garantiu uma solução monárquica e 

conservadora, gerando uma transição tranquila e continuidade social (Carvalho, 2023, 

p.36). 

A escravidão foi cuidadosamente silenciada nesse processo, mesmo diante da 

crescente pressão britânica pela sua abolição ou, ao menos, pela interrupção do 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

323 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

tráfico transatlântico. A Constituição, ainda que fundada sob os ideais liberais, optou 

por ignorar a existência desse sistema, perpetuando a ilusão de que ele não fazia 

parte da estrutura fundante da sociedade. A omissão não foi acidental, mas parte de 

um projeto político que mantinha a lógica colonial e racial intacta, sendo que nem 

mesmo a Revolução Republicana de 1817, com todo o seu discurso de ruptura, ousou 

incluir a libertação dos escravizados em sua pauta (Carvalho, 2023, p.36). Esse 

silenciamento revela como o processo de independência brasileira, embora 

promovesse avanços no campo dos direitos políticos para determinados segmentos, 

consolidava uma independência excludente. A continuidade da escravidão não era um 

resquício a ser superado, mas um pilar central do novo arranjo de poder, limitando 

profundamente os direitos civis e negando, em essência, a cidadania plena para a 

população negra. 

Após a abolição da escravidão em 1888, a promessa de igualdade jurídica para 

todos os cidadãos, independentemente da raça, não se traduziu em igualdade social 

na prática. A queima dos documentos de matrícula em 1890 e a omissão da raça nos 

registros oficiais a partir de 1920 contribuíram para a construção de uma narrativa de 

igualdade racial que ignorava a realidade das desigualdades, conforme mostram 

Fischer, Grinberg e Mattos (2018, p.176). Logo, o conceito de impacto diferencial, 

apresentado pelos autores, é fundamental para o entendimento de como as 

desigualdades e o pensamento colonialista se perpetuaram no pós-abolição. Os 

autores argumentam que o impacto diferencial acontece quando as leis e práticas 

aparentemente neutras mantem a desigualdade racial, se tiverem impactos 

desproporcionais em diferentes grupos raciais. Esse conceito é particularmente 

relevante no contexto brasileiro, onde o silêncio racial formal e a complexa teia de 

distinções socioeconômicas mascararam a persistência da discriminação racial no 

século XX. 
A precariedade da liberdade do século XIX estava intimamente ligada 
a um dos legados jurídicos mais significativos da escravidão: o 
silêncio racial formal. O silêncio oficial sobre questões raciais no 
Brasil foi construído como uma forma de acalmar a potencial 
mobilização dos descendentes de africanos (Mattos, 2001b; 
Chalhoub, 2006; Albuquerque, 2009). Mais de cinquenta anos após a 
Revolução Haitiana, abalados pela Guerra Civil norte-americana, os 
habitantes das sociedades de maioria afrodescendente estavam bem 
antenados com a possibilidade de que as desigualdades raciais 
formais pudessem catalisar conflitos violentos (Ferrer, 2014). Assim, 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

324 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

nas últimas décadas do século XIX, os documentos brasileiros 
evitavam sistematicamente especificar a cor das pessoas livres. Com 
a crescente pressão abolicionista nas décadas de 1870 e 80, uma 
“ética do silêncio” desenvolveu-se em relação aos afrodescendentes 
livres, formalmente considerados iguais aos demais cidadãos 
brasileiros, mesmo que a linguagem racial continuasse a 
estigmatizá-los (Mattos, 2004: 25). Se, por um lado, esta ética do 
silêncio respondeu às exigências daqueles descendentes de 
africanos que buscavam alargar os espaços de respeitabilidade 
social, por outro elas perpetuaram a associação entre a cor e o 
estigma da escravidão. O silêncio permitiu a criação da presunção de 
igualdade ao mesmo tempo que fragilizou a liberdade dos negros 
livres (Mattos, 1995, 2015). Após a abolição, ele se tornaria regra no 
país. (Fisher, Grinberg e Mattos 2018, p.176) 
 
 

Dessa forma, mesmo sem leis segregacionistas explícitas como as dos 

Estados Unidos, o sistema jurídico brasileiro, através de suas complexas estruturas e 

da sua aplicação inconsistente, contribuiu para continuidade das desigualdades 

também no âmbito do direto. Como no caso das políticas de desenvolvimento regional 

que favoreceram o Sul e Sudeste do Brasil, em detrimento do Nordeste, exacerbaram 

as disparidades regionais que se sobrepõem à demografia racial, concentrando 

recursos em áreas majoritariamente brancas e relegando as populações 

afrodescendentes a regiões com menor acesso a infraestrutura, saúde e educação 

(Fisher, Grinberg e Mattos 2018, p.188). 

O conceito de impacto diferencial auxilia na reflexão sobre a baixa proteção aos 

locais de memória, físicos ou imateriais, da população negra. Sendo o patrimônio 

cultural, antes de tudo, um instrumento jurídico, visto que somente é patrimônio 

cultural aqueles bens que passam pelo processo previsto em lei, logo nunca tivemos 

uma discriminação explicita sobre a valorização e proteção destes bens. Contudo, foi 

somente na Constituição Federal de 1988, Art. 215 e 216, que os movimentos negros 

conquistaram o direito explícito em lei de terem suas memórias e heranças 

preservados pelo Estado brasileiro em todas as instâncias. Isto é, federal, estadual e 

municipal. 

Assim, somente após exato um século, a população negra foi incluída de forma 

objetiva em uma política nacional de valorização da cultura, aspecto que é 

fundamental para a essência humana e seus desdobramentos sociais. Todavia, essa 

explícita inclusão dos negros nos textos legais é fonte de intensos debates, sobretudo, 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

325 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

em países que foram fundados com base na escravidão, mas que os sistemas 

institucionais não evidenciaram a discriminação por meio de seu legislativo, como é o 

caso do Brasil, ao contrário do que aconteceu nos Estados Unidos da América, no 

sistema “separados, mas iguais”, ou na África do Sul, com o apartheid (Vieira Junior, 

2005, p.86). Isto é, estamos falando aqui de reparação histórica, pois em uma 

sociedade onde o racismo é institucional e, concomitantemente, negado, como é o 

caso brasileiro, essa reparação tem que ser acompanhada de textos legislativos 

objetivos e explícitos, sobre o porquê, como e onde a lei deve ser aplicada, uma vez 

que ela será sempre questionada.  

Além disso, é necessário observar a luta contínua dos movimentos negros no 

Brasil pela conquista de direitos e pela igualdade racial. Desde a resistência ao regime 

escravocrata até as lutas contemporâneas por políticas afirmativas, como cotas raciais 

e reparações, a população negra tem desempenhado um papel fundamental na 

redefinição do conceito de cidadania no Brasil. Essas lutas desafiam a ideia de uma 

cidadania universal e expõem as fissuras raciais que ainda caracterizam a sociedade 

brasileira. Conforme Carvalho (2023) evidencia, a cidadania no Brasil é indissociável 

das questões raciais. A exclusão e marginalização da população negra ao longo da 

história têm impacto direto na construção de uma cidadania plena e igualitária. O 

reconhecimento dessa realidade é fundamental para que se possam elaborar políticas 

públicas eficazes que visem corrigir as injustiças históricas e construir uma sociedade 

mais justa e inclusiva. 

A cidadania cultural, entendida como o direito de diferentes grupos sociais de 

participar das decisões sobre quais memórias e expressões culturais devem ser 

preservadas, é limitada por estruturas racistas herdadas do colonialismo. A 

decolonialidade, corrente de pensamento que questiona a permanência de estruturas 

coloniais nos saberes e instituições contemporâneas, é uma ferramenta teórica 

fundamental para reconfigurar o conceito de patrimônio. A proposta é que a política 

patrimonial inclua vozes e narrativas antes silenciadas, promovendo uma cidadania 

cultural que reconheça a pluralidade e combata a hierarquização das expressões 

culturais. 

Essa cidadania decolonial implica não apenas em reconhecer o valor do 

patrimônio marginalizado, mas também em transformar as instituições e práticas que 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

326 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

perpetuam a exclusão. A articulação entre patrimônio cultural, racismo e cidadania 

revela que a preservação da memória não é um ato neutro, mas um campo de disputa 

política. Incorporar o pensamento de Fanon e a perspectiva decolonial na reflexão 

sobre o patrimônio cultural é essencial para repensar as políticas públicas e promover 

uma cidadania cultural inclusiva em contextos pós-coloniais. A valorização das 

memórias e expressões culturais afrodescendentes e indígenas é um passo 

fundamental para romper com as heranças racistas e coloniais que ainda permeiam as 

sociedades contemporâneas. 
 

Considerações finais. Okaruã: a desobediência epistêmica para fazer o caminho 
da própria casa 
 
 

Seguindo a crítica proposta por Walter D. Mignolo, pesquisador 

latino-americano, teórico em Semiótica e professor na Duke University (EUA), em seu 

texto “Desobediência Epistêmica” (2008), propõe-se nessa parte, a criação de um 

novo conceito para as políticas e práticas no patrimônio cultural brasileiro. O novo 

conceito se organiza a partir do reconhecimento do pensamento colonialista na 

preservação e se direciona para a construção de um patrimônio decolonial. Isso 

porque, conforme já foi exposto, entende-se que a proteção legal de manifestações 

culturais, aqui, foi atravessada não só pelo conceito de raça, como também pela teoria 

de uma sociedade supostamente imersa à uma democracia racial, na qual a 

miscigenação – branqueamento fenotípico e cultural das pessoas – foi crucial para 

tecer relações políticas e sociais complexas, que negam o racismo para que ele 

continue a ser praticado. Nesse cenário montado pelas instituições, a importação das 

concepções eurocêntricas de patrimônio cultural faz com que este atue como 

ferramenta colonialista, reproduzindo noções estéticas, legais e simbólicas nas 

instituições que ao longo de toda modernidade engendraram o genocídio da 

população negra e indígena. 
 
El giro decolonial es la apertura y la libertad del pensamiento y de formas de 
vida-otras (economías-otras, teorías políticas-otras); la limpieza de la 
colonialidad del ser y del saber; el desprendimiento de la retórica de la 
modernidad y de su imaginario imperial (Mignolo, 2007, 31). 
 
 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

327 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Dessa forma, proponho o conceito de Okaruã, neologismo de base Tupi, que 

carrega o sentido de agir em direção à própria casa, entendida aqui não apenas como 

morada física, mas como território simbólico, político e afetivo. Formado pelos radicais 

oka (casa, aldeia), ru (modo, caminho) e o sufixo -ã (ação, processo), Okaruã propõe 

uma prática voltada a pensar a proteção e preservação a partir do nosso próprio 

caminho, isto é, a partir da decolonialidade. 

A escolha por elaborar o conceito de Okaruã a partir da língua Tupi não é 

apenas uma decisão estética ou terminológica, mas sim um posicionamento político e 

epistemológico. O Tupi, enquanto tronco linguístico originário da América do Sul, 

especialmente presente nas regiões hoje chamadas de Brasil, constitui não apenas 

uma família de línguas, mas também um sistema de pensamento próprio, enraizado 

em cosmologias, formas de territorialidade e modos de vida indígenas. Como destaca 

o antropólogo Eduardo Viveiros de Castro (2002), as línguas indígenas não apenas 

nomeiam o mundo, mas o constituem ontologicamente, sendo inseparáveis das 

formas de existir de seus falantes. Nesse sentido, criar um conceito a partir do Tupi 

significa também reivindicar uma matriz epistêmica ancestral que resiste, apesar das 

violências históricas da colonização e colonialidade. 

O conceito surge como alternativa epistemológica às formas colonialistas de 

ação e preservação. Em definição, ele trata do vazio historiográfico deixado pela 

necropolítica do Estado brasileiro e que faz com que não seja possível contar de forma 

completa/contínua/linear a história, trajetória, memórias ou tradições da população 

negra e indígena. Lembramos que para se tornar patrimônio cultural dossiês históricos 

são construídos e quando se trata dessa parcela da população, podem apresentar 

lacunas temporais e/ou narrativas, que são muitas vezes entendidas, no julgamento de 

conselhos de patrimônio como demérito, inviabilizando sua chancela. Todavia, o 

conceito relembra aos atores sociais quem são os grupos que possuem, no Brasil, 

histórias, memórias e manifestações geracionais lineares e documentadas nos moldes 

utilizados pelas instituições brasileiras de preservação. 

O conceito também dialoga com as reflexões da socióloga e professora 

boliviana Silvia Rivera Cusicanqui na obra, publicada em 2010, na qual a autora reflete 

sobre o colonialismo interno nas sociedades andinas e a urgência de a descolonização 

ser entendida não apenas como retórica, mas como prática. Apesar da autora realizar 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

328 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

duras críticas a Mignolo12, autor também importante para nossa reflexão aqui, 

considera-se pertinente a sua reflexão sobre o Ch’ixinakax utxiwa. Nele, Cusicanqui 

descreve uma realidade em que coexistem em paralelo múltiplas diferenças culturais, 

que não se fundem, mas antagonizam ou se complementam. O termo ch’ixi é derivado 

de uma cor, que é o resultado da justaposição (em pequenos pontos ou manchas) de 

duas cores contrastantes, como o branco e o preto, resultando em um cinza salpicado. 

Esta noção adere à lógica aymara do terceiro incluído, significando algo que é e não é 

ao mesmo tempo: um cinza ch’ixi é branco e não é branco, sendo também preto, seu 

contrário. Logo, superando a lógica de hibridização proposta por García Canclini – que 

é muito próximo da noção brasileira do mito da democracia racial –  o ch’ixi conjuga 

opostos sem subsumir um no outro, justapondo diferenças concretas que não tendem 

a uma fusão desproblematizada (Rivera Cusicanqui 2010, 7). A autora argumenta que 

a descolonização não pode ser apenas um pensamento ou uma retórica, porque as 

palavras frequentemente se desvinculam das práticas. No contexto do colonialismo 

interno, as palavras muitas vezes encobrem a realidade em vez de designá-la, como é 

evidente nas manifestações de racismo coletivo não verbalizadas ou racionalizadas. 

A descolonização exige uma prática descolonizadora. O discurso 

multiculturalista e o da hibridez são criticados por serem leituras essencialistas do 

indígena que encobrem e renovam práticas efetivas de colonização e subalternização 

(Rivera Cusicanqui, 2010, p.62). É nesse sentido que o conceito de Okaruã surge 

como chave para a compreensão do patrimônio como prática de reconhecimento da 

construção social, política e econômica. Dessa forma, compreendido em chave 

Okaruã, o patrimônio cultural funciona como ferramenta de reparação histórica a 

grupos colocados na marginalidade pela ação colonial e colonialista. Deixando de ser 

apenas uma ferramenta do pensamento da branquitude e distanciando-se de linhas do 

tempo lineares e de tradicionalismos conservadores. Ele se inscreve na relação entre 

12 Rivera Cusicanqui enquadra o fenômeno Mignolo dentro de uma estrutura ramificada de colonialismo 
interno-externo que se articula com os centros de poder do hemisfério norte, como universidades e 
fundações. Ela afirma que Mignolo e seus colaboradores ("Mignolo y compañía") construíram um 
"pequeno império dentro do império", uma vez que esses acadêmicos criaram uma gíria, um aparato 
conceitual e formas de referência que afastaram a discussão acadêmica dos compromissos e diálogos 
com as forças sociais insurgentes. O academicismo resultante é desprovido do sentido de urgência 
política que caracterizou as buscas intelectuais de seus colegas na Índia. Eles recuperaram 
estrategicamente contribuições da escola de estudos da subalternidade da Índia e de vertentes 
latino-americanas de reflexão crítica, mas sem alterar a relação de forças nos "palácios" do Império 
(Rivera Cusicanqui 2010, 58). 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

329 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

as pessoas e o chão que pisam e habitam, em suas materialidades que compõe o 

espaço vivido, nas festas populares, nas práticas alimentares, nos cantos, danças, 

cortejos e cultos. Isto é, todos atos que reforçam a identidade coletiva da “Améfrica 

Ladina”, termo sabiamente cunhado por Lélia Gonzalez (1984) para melhor nos definir 

enquanto continente, pertencimento e a resistência diante das múltiplas formas de 

apagamento colonial.  

Dessa forma, estamos falando da ausência, no vazio histórico-narrativo 

deixado pela violência colonial e colonialista, e que por muitas vezes dificulta os 

processos de tombamento e registro de manifestações. Como também na estética 

considerada comum e desvalorizada dos imóveis e móveis que estruturam a vida da 

população marginalizada, como vimos no caso dos bairros ocupados no pós-abolição 

em Juiz de Fora. Estamos aqui falando de sair do espectro do exótico, que tanto é 

buscado pelos olhos da branquitude no cotidiano das pessoas negras e indígenas, e 

considerar os modos de ser, viver e fazer cotidianos e que constroem a cultura desses 

grupos. 

E o que isso implica na prática da preservação? A decolonização da 

preservação implica em compreender que muitas histórias não vão ser completas, que 

algumas memórias só serão de uma geração ou que alguns espaços permanecem 

importantes mesmo não apresentando nenhum apuro arquitetônico eurocêntrico ou 

exótico. Ou mesmo que alguns lugares precisam ser totalmente reconstruídos a partir 

de fragmentos históricos e não poderão ser enquadrados como falso histórico, a 

exemplo o caso de cemitérios e locais de religiosidade indígenas ou de escravizados, 

pois estes foram destruídos pela ação colonizadora e colonialista. É reconhecer que 

espaços da religiosidade de matriz africana, com suas paredes pintadas muitas vezes 

de cal, sem adornos ou inscrições, contam tanto sobre a história de formação do Brasil 

quando as igrejas católicas adornadas que são tombadas deliberadamente.  

Logo, é saber que é dever das instituições buscar pela valorização, proteção e 

reparação histórica aos povos originários e negro sabendo que, por muitas vezes, 

suas trajetórias não poderão ser minimamente reconstruídas historicamente, devido a 

brutalidade da violência a elas aplicada, como é o caso da maior parte das populações 

que habitaram a Zona da Mata mineira, conforme abordamos. E, mesmo assim, estas 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

330 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

constarem como trajetórias fundamentais na historiografia. É a compreensão que a 

cultura é resistência e trauma para essas populações. 

 Portanto, a proposta de um novo conceito é decorrente à compreensão que a 

decolonização política genuína requer um redirecionamento epistêmico com as 

estruturas de pensamento eurocêntricas que historicamente negaram agência política 

e intelectual a grupos marginalizados por raça, gênero e sexualidade. Mignolo (2008) 

propõe a opção decolonial13 como um caminho para pensar e agir para além das 

limitações da teoria política moderna, defendendo a importância da identidade em 

política em vez da política de identidade tradicional.  

Assim, a desobediência epistêmica implica em desvincular-se dos fundamentos 

conceituais ocidentais de acumulação e conhecimento baseada na história imperial do 

Ocidente. Conduto, isso não implica abandonar ou ignorar o conhecimento construído 

até então, mas sim substituir sua centralidade pela geopolítica do conhecimento de 

pessoas, línguas, religiões e conceitos que foram racializados e tiveram sua 

humanidade negada. Conforme afirma Vívian Santos (2018, p.3), professora da 

Universidade Federal de Pernambuco e Coordenadora do HYPATIA - Núcleo de 

Estudos e Pesquisas sobre Gêneros, Ciências e Culturas (UFPE): “O ‘giro decolonial’, 

assim, não deve ser compreendido apenas como uma proposta teórica, mas como 

‘movimento de resistência teórico e prático, político e epistemológico, à lógica da 

modernidade/colonialidade’ (Mignolo, 2008, p.249)”.  

Em relação a memória, é interessante refletir sobre esse conceito a partir da 

obra de autores como Pierre Nora (1993) e Michael Pollak (1992), que destacaram o 

surgimento dos chamados lugares de memória (lieux de mémoire) para que possamos 

diferenciar do que está sendo aqui proposto14. Esses lugares seriam, segundo Nora, 

14 Cita-se aqui esses autores, uma vez que compreende-se estes como os principais intelectuais 
utilizados no campo da preservação do patrimônio cultural e nas reflexões sobre memória aplicados aos 
bens culturais. 

13 Importante notar que as traduções dos textos sobre o tema geralmente apresentam o termo 
“descolonialidade” em vez de “decolonialidade”, sobretudo, em produções argentinas como é o caso do 
texto abordado, conforme mostra Santos (2018). A autora ainda menciona a diferença entre ambos os 
conceitos: “Então, a proposta decolonial diferencia-se da descolonial: Suprimir la ‘s’ y nombrar ‘decolonial’ 
. . . es marcar una distinción con el significado en castellano del ‘des’. No pretendemos simplemente 
desarmar, deshacer o revertir lo colonial; es decir, pasar de un momento colonial a un no colonial, como 
que fuera posible que sus patrones y huellas desistan de existir. La intención, más bien, es señalar y 
provocar un posicionamiento –una postura y actitud continua– de transgredir, intervenir, in-surgir e incidir. 
Lo decolonial denota, entonces, un camino de lucha continuo en el cual podemos identificar, visibilizar y 
alentar “lugares” de exterioridad y construcciones alternativas” (Walsh, 2009, pp. 14-15 apud Santos 2018, 
p.4). 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

331 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

marcos criados para compensar o enfraquecimento da memória viva nas sociedades 

modernas, substituindo a experiência direta por uma memória institucionalizada. 

Pollak, por sua vez, analisou as formas como memórias traumáticas e subterrâneas 

resistem à normatização imposta pelas narrativas oficiais. Nessa ótica, o lugar de 

memória é, frequentemente, um dispositivo de representação: um museu, um 

monumento, um arquivo ou até uma data comemorativa, criado para preservar a 

lembrança de algo que está ameaçado de desaparecer. Ele pressupõe uma separação 

entre passado e presente, memória e ação, indivíduo e coletivo. Nessa concepção 

contemporânea e europeia, a memória se ancora em premissas como a linearidade do 

tempo, a institucionalização do saber e a ideia de que a memória precisa ser salva do 

esquecimento por meio de um artefato, geralmente produzido por instâncias 

hegemônicas de poder.  

Entretanto, apesar do conceito aqui demonstrado também tratar de lugares, 

resgate de memória e memórias traumáticas, ele se difere em entender que as 

memórias e histórias das populações racializadas enquanto negros e indígenas no 

Brasil foram institucionalmente embranquecidas ou apagadas para o sucesso do 

projeto político de branqueamento da população. As memórias tratadas aqui não irão 

desaparecer, elas são forçadas ao desaparecimento a partir da ideia de raça. Há uma 

desumanização da população negra e indígena e, por isso, suas memórias e histórias 

não são consideradas importantes. Os possíveis patrimônios dessa parcela da 

população não foram preservados devido a políticas institucionais de morte que estão 

em curso desde o século XVI. Trata-se então de abordar a memória a partir do 

entendimento dela enquanto em movimento, cotidiana e, sobretudo, territorializada, 

pois o roubo da terra habitada constitui o modus operandi fundamental da colonização.  

Nesse sentido, o conceito também dialoga com as teorias de Milton Santos 

(2005), especialmente sua formulação do território como uma instância social. Em “O 

retorno do território”, o autor argumenta que este não se reduz a uma base física ou a 

uma noção jurídico-política vinculada ao Estado-nação, mas deve ser compreendido 

como “território usado”, assim como o são a economia, a cultura e a política. A partir 

disso, espera-se que o patrimônio cultural possa interromper sua trajetória na 

conformação de territórios historicamente dominados, como os definidos por Antônio 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

332 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Carlos Moraes (2005, p. 43), que os entende como “entidades históricas que 

expressam o controle social do espaço por uma dominação política institucionalizada”. 

Acredita-se, o patrimônio cultural pode visibilizar que a linearidade e ideia de 

passado e o presente são próprias do mundo europeu, afinal o genocídio das 

populações racializadas iniciado com a invasão colonial ainda está em curso nas 

Américas. As populações indígenas ainda lutam para reconhecimento de suas terras15 

e a população negra ainda é o maior alvo da violência estatal16. Como também ir de 

encontro a ideia de neutralidade e tecnicismo que são falsamente utilizadas na 

seleção de expressões culturais. 
 
Brancura e teoria política, em outras palavras, são transparentes, neutras e 
objetivas, enquanto que Cores e teoria política são essencialistas e 
fundamentalistas. A opção decolonial desqualifica essa interpretação. Ao ligar 
a decolonialidade com a identidade em política, a opção decolonial revela a 
identidade escondida sob a pretensão de teorias democráticas universais ao 
mesmo tempo que constrói identidades racializadas que foram erigidas pela 
hegemonia das categorias de pensamento, histórias e experiências do 
ocidente (mais uma vez, fundamentos gregos e latinos de razão moderna/ 
imperial). (Mignolo, 2008, p.297) 
 
 

Ao vincular a decolonialidade com a “identidade em política”, conforme mostra 

Mignolo (2008), a opção decolonial revela a identidade escondida sob a pretensão de 

teorias democráticas universais, ao mesmo tempo em que demonstra como 

identidades racializadas foram construídas pela hegemonia das categorias de 

pensamento, histórias e experiências do ocidente. Logo, compreende-se que o 

racismo trabalha continuamente para o embranquecimento simbólico e físico, desde a 

16 Segundo estudo da Rede de Observatórios da Segurança e dos dados do boletim “Pele Alvo: mortes 
que revelam um padrão”, quase 90% da população morta pela polícia brasileira era negra. De acordo com 
Silvia Ramos, coordenadora da Rede “O perfil do suspeito policial é fortalecido nas corporações. O 
policial aprende que deve tratar diferente um jovem branco vestido de terno na cidade e um jovem negro 
de bermuda e chinelo em uma favela. A questão é: 99,9% dos jovens negros das favelas e periferias 
estão de bermuda e chinelo. E todos passam a ser vistos como perigosos e como possíveis alvos que a 
polícia, se precisar, pode matar". "Em todos eles, o padrão é de uma proporção muito alta de pessoas 
negras mortas por intervenção do Estado: Amazonas (92,6%), Bahia (94,6%), Ceará (88,7%), Maranhão 
(80%), Pará (91,7%), Pernambuco (95,7%), Piauí (74,1%), Rio de Janeiro (86,9%) e São Paulo (66,3%)”. 
Fonte: Cardoso, Rafael. Quase 90% dos mortos por policiais em 2023 eram negros, diz estudo. Agência 
Brasil. 7 de novembro de 2024. Disponível em: 
https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-11/quase-90-dos-mortos-por-policiais-em-2
023-eram-negros-diz-estudo. Acesso em: 19/04/2025. 

15 Nos últimos anos, indígenas de diversas nações compõe atos para barrar a Proposta de Emenda à 
Constituição que inclui a tese do marco temporal. A tese é mais uma clara tentativa do Estado brasileiro 
de cercear os direitos da população originária e roubar (ainda mais) suas terras. Em 2024, cerca de 400 
indígenas estiveram presentes em protestos em Brasília. Em 2025, poucos dias antes do Dia dos Povos 
Indígenas, em uma manifestação pacífica do acampamento Terra Livre, a Deputada estadual indígena 
Célia Xakriabá foi alvejada pelas forças policiais que reprimiam os povos originários. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

333 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

invasão colonial, a partir do apagamento e/ou instrumentalização das culturas 

originárias e da diáspora africana em favor da manutenção do poder colonialista, 

supostamente, neutro e técnico.  

Portanto, Okaruã é assumir que o conhecimento não é neutro nem universal, 

mas situado, relacional e profundamente vinculado ao território e às experiências 

coletivas. É também reconhecer que o patrimônio cultural, a partir da decolonialidade, 

é um modo de viver e resistir, e, por isso, pode e vai se transformar ao longo do 

tempo. É compreender que brancura – entendida como as categorias importadas para 

se pensar o que deve ou não ser preservado –, tem sido historicamente associada e 

apresentada como um lugar de neutralidade epistêmica, enquanto outras identidades 

são frequentemente marcadas como particulares e, portanto, potencialmente 

enviesadas.  
 
 

Referências bibliográficas 

 

Almeida, Silvio. Racismo Estrutural. São Paulo: Editora Jandaíra, 2020, 255p. 

Andrade, Érico. A Opacidade Do Iluminismo: O Racismo Na Filosofia Moderna. 
Kriterion: Revista De Filosofia, 58(137), 291–309, 2017. 

Bobbio, Norberto. Os intelectuais e o poder: dúvidas e opções dos homens de cultura 
na sociedade contemporânea. São Paulo: UNESP, 1997. 

Carvalho, José Murilo de. Cidadania no Brasil: o longo caminho. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 28ed, 2023. 

Chauí, Marilena. Cidadania cultural: o direito a cultura. São Paulo: Editora Fundação 
Perceu Abramo, 2006. 

Chauí, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Editora Ática, 2000. 

Choay, Françoise. A alegoria do patrimônio. São Paulo: Estação Liberdade, 2006. 

Chuva, Márcia. Os Arquitetos da Memória: sociogênese das práticas de preservação 
do patrimônio cultural no Brasil Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2009. 

Costa, Maria de Fátima. Os "meninos índios" que Spix e Martius levaram a 
Munique. Artelogie [En ligne], 14, mis en ligne le 07 janvier 2019. 

Dornela, Bernardo de Pinho Tavares; Costa, Antônio Gilberto. Cartografia da invasão, 
conquista e ocupação de territórios indígenas em Minas Gerais. Anais do Museu 
Paulista: História e Cultura Material, São Paulo, v. 32, p. 1-29, 2024. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

334 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Fanon, Frantz Omar. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2. 
ed., 1968. 

Fanon, Frantz Omar. Racismo e cultura. Editora Terra sem Amos: Brasil, 2021.  

Fischer, Brodwyn, Grinberg, Keila e Mattos, Hebe. Direito, silêncio e racialização das 
desigualdades na história afro-brasileira. Estudos afro-latino-americanos: uma 
introdução. Coordinación general de George Reid Andrews; Alejandro de la Fuente. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 1a ed, 2018. 

Gonzalez, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Ciência e Cultura, São 
Paulo, v. 36, n. 7, p. 1039–1045, jul. 1984. 

Mbembe, Achille. Necropolítica. 3. ed. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

Mignolo, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 
identidade, n.34, p. 287-324, 2008.  

Mignolo, Walter. El pensamiento decolonial: desprendimiento y apertura. Un 
manifiesto. In S. C. Gómez & R. Grosfoguel (Orgs.), El giro decolonial: reflexiones para 
una diversidad epistémica más allá del capitalismo global (pp. 25-46). Bogotá: Siglo 
del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios Sociales 
Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar, 2007. 

Nascimento, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. São Paulo: Perspectivas, 2016. 

Nora, Pierre. “Entre memória e história: a problemática dos lugares”. Projeto História: 
Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, 10, 2012. 

Pollak, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. In: Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, n. 3, 1989. 

Quijano, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, vol. 21, n. 58, 2006. 

Rivera Cusicanqui, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa : una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón (1a ed.), 2010. 

Santos, Ynaê Lopes dos. Racismo Brasileiro: uma história da formação do país. São 
Paulo: Todavia, 2022. 

Schwarcz, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial 
no Brasil – 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

Singulane, Dalila Varela. A valsa de águas-vivas: racismo e patrimônio cultural em Juiz 
de Fora, Minas Gerais. Dissertação de Mestrado. Instituto de Ciências Humanas. 
Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, 2021. 

Singulane, Dalila Varela. Considerações sobre o racismo institucional na história da 
preservação de bens culturais no Brasil. In Almeida, Lúcio (org.). Racismo 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

335 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Institucional. O papel das instituições no combate ao racismo. Porto Alegre: Clube de 
Autores, 2022. 

Unesco. Recomendação sobre a preservação de bens culturais ameaçados por obras 
públicas ou privadas. Paris (França), 19 de novembro de 1968. Tradução de Flávio 
Lopes e Miguel Brito Correia. Paris: UNESCO, 2001. 

Zanirato, Sílvia Helena. A Restauração do Pelourinho no Centro Histórico de Salvador, 
Bahia, Brasil. Potencialidades, limites e dilemas da conservação de áreas degradadas. 
História, Cultura E Cidade. HAOL, Núm. 14, Otoño, 2007. 

 

 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

336 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria

