
 

A cidade como território indígena: contribuições históricas e etnológicas para a 
compreensão da experiência Tabajara em Piripiri/PI 
 

The city as indigenous territory: historical and ethnological contributions to 
understanding the Tabajara experience in Piripiri/PI 

 
Enviado em: 15-11-2025 

Aceito em: 13-01-2026 

 

Jussarina Adriana da Silva Carvalho1 

Raoni Borges Barbosa2 

 
Resumo 
 
O estudo em tela discute, em perspectiva histórica, etnológica e etnográfica, o lugar do 
indígena no urbano brasileiro. Parte de uma análise historiográfica acerca da presença 
indígena em Vilas e Lugares do período colonial nos estados do Ceará e Piauí e, em 
seguida, aborda etnograficamente a experiência Tabajara no urbano contemporâneo 
de Piripiri/PI, enfatizando, entre outros, formas de organização familiar, de práticas 
culturais e dos modos de uso do território. O estudo objetiva contribuir, assim, para o 
debate sobre a presença indígena nas cidades brasileiras e para a valorização de 
suas territorialidades enquanto dimensões de construção urbana e social. Nesse 
sentido, contrapõe, com base nos argumentos de etnicidade e de fricção interétnica de 
Barth (2005), a noção fortemente arraigada no imaginário brasileiro de que o indígena 
não habita e não produz o urbano ou, quando o faz, incorre em perda cultural 
mediante processos assimilacionistas da sociedade nacional envolvente. Argumentos 
esses reforçados pelo cotidiano dos Tabajara em Piripiri/PI, onde constituem parte 
fundamental das memórias, dos projetos e dos fluxos cotidianos de pessoas, objetos, 
discursos, saberes e identidades no urbano aqui entendido como território indígena. 
 
Palavras-chave: Indígena no urbano; indígena Tabajara; Etnicidade e fricção 
interétnica. 
 

Abstract 

2 Doutor em Antropologia pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE); Professor Visitante do 
Programade Pós-Graduação em Ambiente, Tecnologia e Sociedade da Universidade Federal Rural do 
Semi-árido (PPGATS-UFERSA); E-mail: raoniborgesbarbosa@gmail.com  

1 Mestra em Antropologia pela Universidade Federal do Piauí (UFPI); Graduada em História pela 
Universidade Estadual do Piauí (UESPI) E-mail:adrianacarvalho865@gmail.com 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

282 

mailto:raoniborgesbarbosa@gmail.com
mailto:adrianacarvalho865@gmail.com
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

This study discusses, from a historical, ethnological, and ethnographic perspective, the 
place of indigenous people in Brazilian urban areas. It begins with a historiographical 
analysis of the indigenous presence in villages and settlements during the colonial 
period in the states of Ceará and Piauí, and then ethnographically addresses the 
Tabajara experience in the contemporary urban area of ​​Piripiri/PI, emphasizing, among 
other things, forms of family organization, cultural practices, and modes of land use. 
The study aims to contribute to the debate on the indigenous presence in Brazilian 
cities and to the valorization of their territorialities as dimensions of urban and social 
construction. In this sense, it contrasts, based on Barth's (2005) arguments of ethnicity 
and interethnic friction, the notion strongly rooted in the Brazilian imagination that 
indigenous people do not inhabit or produce the urban environment or, when they do, 
they incur in cultural loss through assimilationist processes of the surrounding national 
society. These arguments are reinforced by the daily lives of the Tabajara people in 
Piripiri/PI, where they constitute a fundamental part of the memories, projects, and 
daily flows of people, objects, discourses, knowledge, and identities in the urban 
environment understood here as indigenous territory. 
 
Keywords: Indigenous in the urban environment; Tabajara indigenous people; 
Ethnicity and interethnic friction. 
 
Notas introdutórias 
 

O estudo em tela discute, em perspectiva histórica, etnológica e etnográfica, o 

lugar do indígena no urbano brasileiro. Problematiza conceitualmente, por um lado, o 

estigma culturalista de que o indígena pertence à pureza de uma cultura prístina e 

evolutivamente atrasada de mata e, portanto, não-urbana, de modo que o urbano 

significaria a vetorização colonial da assimilação, da aculturação e da perda da 

identidade indígena; bem como, por outro lado, traz a superação conceitual de raça e 

cultura pelo paradigma da etnicidade para a reflexão sobre o indígena na cidade da 

sociedade envolvente. 

Nessa perspectiva, o presente estudo parte primeiramente de uma análise 

historiográfica  acerca da presença indígena em Vilas e Lugares do período colonial 

nos estados do Ceará e Piauí, demonstrando como estes sujeitos foram agentes 

políticos ativos nesses espaço de transição para o urbano, para em seguida abordar 

etnograficamente a experiência Tabajara no urbano contemporâneo de Piripiri/PI, 

enfatizando o argumento de que a indianidade não está sujeita a traços culturais ou 

raciais, mas se expressa na afirmação étnica de uma coletividade que se conhece e 

reconhece em termos de identidades, memórias, projetos e visões de mundo 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

283 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

partilhadas no cotidiano complexo das interações simbólicas e socioambientais entre 

nós (os indígenas) e os outros (os não indígenas). 

A partir da realização da pesquisa de campo junto aos núcleos indígenas 

urbanos de Piripiri/PI, o estudo apresenta como o povo Tabajara, ao ocupar e 

(re)significar o espaço urbano afirma sua presença histórica e política em meio às 

dinâmicas da cidade contemporânea. A investigação parte da observação das formas 

de organização familiar, das práticas culturais e dos modos de uso do território que 

expressam pertencimento e resistência identitária. Ao evidenciar a permanência e a 

agência indígena no contexto urbano, pretende-se contribuir para o debate sobre a 

presença indígena nas cidades brasileiras e para a valorização de suas 

territorialidades enquanto dimensões de construção urbana e social. 

 

Presença indígena em cidades coloniais do Piauí e Ceará  
 

A presença de indígenas na cidade, embora ainda seja uma realidade pouco 

reconhecida, devido às impressões criadas, propagadas e enraizadas no imaginário 

social brasileiro – que considera o espaço urbano como um lugar indevido para a 

existência daqueles que afirmam essa identidade –, é marcada por preconceitos que 

associam a vida na cidade à renúncia das origens, culturas e identidades indígenas.  

Com efeito, a cidade desponta na visão de mundo do brasileiro médio (COHN e 

COHN, 2025) como lugar de marcos civilizatórios não somente alheios como 

impossíveis no estigma colonial-racista consolidado de cultura indígena como 

sociabilidade de atraso técnico (o não-lugar social do pré-lógico), de distância ou 

mesmo invisibilidade geográfica (o não-lugar social da mata) e de ausência quase 

completa de complexidade ritual e de sofisticação de idiomas de trocas materiais, 

simbólicas e ambientais (o não-lugar da tribo ensimesmada em uma programação 

sociocultural de supostas obviedades instintivamente compensatórias). Nesse sentido, 

a cidade de comércio, de lei e de tecnologia, próprias da civilização branca, seria uma 

afronta ao modo de vida indígena que se baseia em outras formas de organização e 

relação com o território.  

Cabe ressaltar, a esse respeito, a fala paradigmática do atual presidente da 

República Lula da Silva quando o mesmo teve contato nos idos de 1980, então um 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

284 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

sindicalista em ascensão como político de massas, com o movimento indígena 

encabeçado por Kretã e Tupã Y para a fundação da União das Nações Indígenas 

(UNI): 

Companheiros, companheiras: hoje tive a satisfação de receber, no sindicato 
de São Bernardo do Campo, o Cacique Mário Juruna e um representante da 
tribo Carajá, o Olair. Eu acredito que para mim foi uma grande lição. Uma 
lição porque eu imaginava encontrar um cacique falando uma língua que eu 
não conhecia. Sem brincadeira, às vezes chegava a imaginar um homem de 
arco e flecha na minha frente. Afinal de contas, eu não posso ter culpa disso, 
porque a formação que nós recebemos sobre o índio nas grandes cidades é 
uma formação deturpada. Recebemos a informação de que o índio é um 
selvagem. As nossas crianças quando entram numa escola recebem essa 
informação de que os índios são selvagens. (COHN e COHN, 2025, p. 90s).   

 

Essa declaração ilustra como a visão dominante sobre os povos indígenas foi 

historicamente construída e alimentada, até mesmo por narrativas escolares, a partir 

de estereótipos e preconceitos que negam sua presença ativa e contemporânea nas 

cidades brasileiras. Entretanto, em contramão ao imaginário social brasileiro que 

considera o indígena como um quase-humano perdido na mata (metáfora 

vulgar-evolucionista para uma cultura que não atinge complexidade civilizatória), é 

importante destacar que a presença indígena em contextos urbanos remonta a 

períodos anteriores à colonização portuguesa. No Brasil, o estudo dos sítios 

arqueológicos do Alto Xingu, no Mato Grosso, realizado por pesquisadores da 

Universidade da Flórida, do Museu Paraense Emílio Goeldi e Museu Nacional da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro revelou que antes da chegada dos europeus, 

os antigos moradores da Amazônia possuíam um estilo de vida “urbano”. 

 

Foram descobertas estradas de até cinco quilômetros e vinte metros de 
largura unindo uma comunidade de vilas independentes que compartilhavam 
tecnologia, economia e organização sociopolítica. Distante dos centros, havia 
aldeias menores, onde se praticava a piscicultura e agricultura. Açudes, 
barragens e pontes eram construções comuns. As descobertas confirmaram 
a ocorrência de sociedades complexas na Amazônia e o conceito de 
“urbanismo pré-colombiano” foi utilizado para nomear os agrupamentos 
detectados (OESP, 2008, apud LIMA, 2010, p. 57). 

 

Não sendo deste modo a cidade uma invenção do colonizador e algo inédito na 

vivência de algumas destas populações, o que se torna perceptível não apenas por 

esta descoberta arqueológica, como pela existência das ruínas de centros urbanos 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

285 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

pré-colombianas, como as das civilizações astecas, maias e incas, não faria sentido 

impor questionamentos identitários e culturais aos indígenas que na 

contemporaneidade se encontram habitando as cidades brasileiras, até mesmo pelo 

motivo destes sujeitos terem desempenhado um importante papel social e político na 

construção das primeiras cidades do país. No período colonial, as cidades contaram 

não somente com a presença de indígenas habitando e desenvolvendo suas 

atividades diárias e de sobrevivência, como também com a atuação destas 

populações no cenário político, econômico e administrativo das vilas das quais foram 

moradores.  

Com a expulsão dos jesuítas em 1579 e a implementação da política 

pombalina no Brasil colonial, os aldeamentos jesuítas foram elevados à categoria de 

“vilas de índios” e os indígenas deixando o estado de “selvagens” foram convertidos 

em “vassalos civilizados”. Neste novo paradigma urbano, em que as vilas adquiriram 

municipalidade e autonomia política, havia se proibido definitivamente a escravização 

indígena. Tinha-se como um dos objetivos a “civilização” e assimilação dos indígenas 

à sociedade colonial, não apenas por intermédio da língua e religião, o que já vinha 

sendo feito pelas ordens religiosas, como também por meio da atuação dos indígenas 

nas câmaras municipais de suas vilas. Tal arranjo gerou tanto a noção de “igualdade” 

entre bancos e indígenas, sendo estes considerados utopicamente "súditos iguais aos 

outros" da Coroa lusitana, como aumentaria também o número de pessoas que 

passariam a servir aos interesses políticos e econômicos da monarquia, tornando-se 

não apenas seus defensores (COSTA, 2019), mas como uma população 

economicamente produtiva dentro da sociedade colonial.  

Demonstrando forma própria de atuar na política, baseada em seus interesses, 

ideais, costumes e ancestralidade, os “novos vereadores”, por muitas vezes, podiam 

rejeitar aquilo que fizesse oposição a seus interesses pessoais ou coletivos fazendo 

denúncias3 em favor dos seus direitos e propriedades, os indígenas, mais uma vez, 

mesmo inseridos em um contexto de vigília e controle, afirmaram-se resistência. Além 

de presentes no cenário político de suas vilas, as populações indígenas atuaram 

também na construção desse novo espaço urbano, tanto edificando suas residências, 

3 Um exemplo foi a carta da câmara de Messejana de 1809 “ao Ilustríssimo Senhor Governador dando 
parte dos muitos gados que os vizinhos deste termo metiam de retiradas com foro sem estes terem terras 
de sobras que possam aforar” (COSTA, 2019, p. 6). 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

286 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

mesmo que por exigência, como é possível verificar no parágrafo 74 do Diretório 

Pombalino4, de acordo com os padrões urbanos desejados na época, como 

incorporando seus saberes nesse processo de transformação territorial.  

Os conhecimentos nativos sobre o lugar e a natureza foram fundamentais para 

definição de onde e como seria construída a vila. De acordo com Arraes (2018, p. 

205), os parâmetros de conveniência, particularmente relativos às características 

geográficas do terreno, à comodidade e utilidade da área para a sobrevivência dos 

moradores, prevendo a expansão social e material da povoação, recaíram em 

territórios de escolha pregressa, moldados pelas experiências espaciais dos 

indígenas. Assim, embora este fosse um projeto que representasse a Coroa 

Portuguesa, em suas tentativas de “progresso” e civilização, as “Vilas de Índios” 

afirmavam o papel e a importância dos nativos na construção destas localidades.  

Muitas mudanças que afetaram os locais dos antigos aldeamentos, 

transformando-os em núcleos urbanos, foram consequentemente estendidas para a 

população que passou a fazer parte deste novo arranjo organizacional. No caso dos 

indígenas, diversas proibições foram instituídas pelo Diretório para que estes 

pudessem se “civilizar” e assimilar a sociedade colonial. Além da substituição de suas 

casas por “casas descentes”, estes foram proibidos de andarem sem roupas, de se 

comunicarem na língua própria de suas nações ou língua geral, se restringindo, desse 

modo, apenas ao uso do português, foram incentivados a contrair matrimônio com 

brancos “para que por meio deste sagrado vínculo se acabe de extinguir totalmente 

aquela odiosíssima distinção” (DIRETÓRIO, 1758, p. 36) e os nomes de seus 

aldeamentos, enquanto um espaço de transição para o urbano, foram substituídos por 

outros. No que se tem hoje delimitado como o estado do Ceará, a toponímia utilizada 

para missão da Ibiapaba foi substituída por Vila Viçosa Real, a missão de Caucaya por 

Soure, aldeia da Parangaba por Arronches e a missão de Paupina por Messejana.  

A Vila Viçosa Real, hoje a cidade de Viçosa do Ceará, é a mesma região da 

qual o atual cacique dos Tabajara de Piripiri, José Guilherme da Silva, e sua família 

4 “Frequentemente empregarão os Diretores um especial cuidado em persuadir aos índios que façam 
casas descentes para os seus domicílios, desterrando a vileza de viver em choupanas à imitação dos que 
habitam como bárbaros o inculto centro dos Sertões”. Diretório do que se deve observar nas povoações 
dos índios do Pará e Maranhão em quanto Sua Majestade não mandar o contrário (ou Diretório 
Pombalino), 1758. Disponível em: https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/518740 Aceso em: 05 out. 
2022. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

287 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/518740
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

migraram, tendo como destino o Piauí. Diferentemente do que ocorreu no Ceará, no 

Piauí os aldeamentos não foram elevados a “Vilas de Índios”, mas apenas convertidos 

em “Lugares”. Tomando por base a densidade populacional das aldeias, o Diretório 

definiu duas modalidades de povoação, naquelas com maior concentração humana 

erigiu-se vilas e as menores foram categorizadas como “lugares”.  

Sobre os lugares no Piauí, Mott (1985, p.106 - 119) destaca o lugar do 

Cajueiro, – posteriormente denominado de Nossa Senhora das Mercês – junto à 

ribeira do ltaim, no distrito de Oeiras, onde haviam os indígenas Jaicós com uma 

população de 354 indivíduos; o lugar de São José de Sande, a 8 léguas ao norte de 

Oeiras, viviam reduzidos os indígenas Gueguês, com um total de 337 pessoas; e São 

Gonçalo de Amarante, a 5 léguas arredada da embocadura do Canindé, e obra de 20 

ao norte da Oeiras, foi fundada pelos anos de 1766, para habitação de 900 Gueguês, 

sendo posteriormente 1600 Acroás deslocados para o local.  

Tomada como ponto de referência, em relação a distância destes lugares, 

Oeiras tem sua importância por nesta época ter sido a capital do Piauí (1759-1851). 

Junto a ela existiam mais seis vilas na região, sendo estas Valença, Marvão, Campo 

Maior, Parnaíba, Jerumenha, Parnaguá e os três lugares já mencionados. Quanto à 

existência de indígenas neste centro urbano, temos a presença dos Pimenteiras5, 

documentada no ano 1827 em Oeiras. Em documento que trata das respostas dos 

presidentes de província à consulta feita pela corte ao Plano de Civilização dos Índios 

de 18266, o Barão de Parnaíba menciona a presença de “seis índias grandes e dez 

pequenas, já domesticadas”, desta mesma nação, “e um cristão denominado Joze 

Dias, brabo que foi criado pelos gentios e feito prisioneiro pelos cristãos”.  

Além destes poucos indígenas mencionados nas páginas deste documento, 

não seria equivocado pensar que muitos outros viveram no contexto urbano das 

cidades piauienses nos diversos períodos de nossa história, seja como sujeitos livres, 

escravizados ou mesmo como atores políticos. Contudo, embora seja esta uma 

6 NAUD, Leda Maria Cardoso. Documento sobre o Índio Brasileiro (1500 a 1822). Revista de informação 
legislativa, v. 8, n. 29, p. 227-336, jan./mar. 1971. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/180475 Acesso em: 07 out. 2022. 

5 Os indígenas Jaicós, Gueguês, Acroás e Pimenteiras integravam o conjunto de povos indígenas do 
sertão piauiense durante o período colonial. As etnias Gueguê e Akroá encontram-se, na 
contemporaneidade, habitando a região sul do Piauí entre os municípios de Bom Jesus, Uruçuí, Currais, 
Gilbués, Corrente e Santa Filomena.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

288 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/180475
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

realidade evidente, ela apresenta algumas lacunas que podem ser atribuídas a certa 

falta de estudos sobre esta questão no Piauí. Para o historiador João Paulo Peixoto 

Costa, que tem se dedicado ao estudo da atuação indígena nas câmaras municipais 

do estado do Ceará 

 

As dinâmicas que envolviam porque uma vila era formada e porque um lugar 
continuava lugar, são muito particulares [...]. No caso do Piauí é uma coisa 
que precisa ser refletida. São Gonçalo do Amarante, por exemplo começou 
com mais de mil pessoas, só que tiveram um processo de violência muito 
profunda e a população despencou, daí pra fazer uma vila acabou não sendo 
viável, mesmo com a população de São João de Sande sendo transferida 
para São Gonçalo, os Gêgues que se juntaram com os Akroás. O lugar 
poderia virar vila também com o aumento da população branca, se com 
brancos e indígenas tivesse uma população ‘x’, poderia virar vila. Mas isso é 
muito particular, precisa ser mais pesquisado no caso do Piauí. [...] a 
aplicação do Diretório no Piauí é muito diferente do que aconteceu no Ceará 
e Maranhão, a população estava mais espalhada, o Piauí tinha uma 
população não aldeada, algumas resistências de aplicação do Diretório. 
Essas questões que precisam ser conhecidas, mas entendendo as 
particularidades regionais da capitania (Informação verbal).7 

 

​ A partir do relato do historiador, percebemos que a aplicação do Diretório e 

consequentemente a criação de vilas se deu de forma particular em cada região. No 

Piauí, os aldeamentos indígenas não vieram a se tornar “vilas de índio”, o que não 

impediu que estas populações vivessem no urbano, ou não contribuíssem com a 

construção desses espaços, como vemos no exemplo do estado do Ceará – e que 

melhor deve ser estudado no Piauí. Outro fato importante a ser ressaltado sobre este 

período é que, segundo Caleffi (2003, p.13), no período colonial não havia 

questionamento da identidade indígena na cidade, ou seja, mesmo que estes sujeitos 

estivessem às margens da sociedade, e não fossem percebidos e tratados como 

iguais aos “brancos civilizados”, continuavam sendo percebidos e tratados como 

“índios” independente de habitarem ou não os centros urbanos.  

​ Já na contemporaneidade, a presença de indígenas no contexto urbano motiva 

um questionamento identitário que tem como base uma segregação temporal e 

espacial dessas populações. Esse questionamento manifesta-se sobretudo por meio 

de um senso comum, estimulado, entre outros, pela teoria da aculturação, uma teoria 

7 Relato concedido pelo professor e historiador João Paulo Peixoto Costa, por meio de mensagem de 
áudio em outubro de 2022. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

289 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

antes válida e aceita, que formulou uma concepção popular sobre o ser indígena, 

vinculado a vivências anteriores a chegada do colonizador e ao confinamento 

territorial. Sob as influencias desta concepção, os indígenas que se encontram nas 

cidades usufruindo de aparelhos tecnológicos e das comodidades da vida urbana, 

seriam vistos como incapazes de acionar a identidade indígena, pois em síntese terem 

perdido sua “pureza” por não mais habitarem as matas densas e distantes e por 

manterem contato com a cultura dominante. 

​ Essa concepção é inapropriada na medida em que questiona a identidade 

indígena no contexto urbano, partindo do pressuposto de que viver na cidade é 

incompatível com o ser indígena. A percepção de perda ou mudança identitária, em 

parte, coaduna também com a lógica presente na “antiga” política assimilacionista que 

concebia o indígena enquanto uma categoria transitória que deveria se integrar à 

civilização. E se assemelha ainda a abordagem dos estudos de aculturação e 

mudança cultural realizados após a década de 1930, que tiveram Darcy Ribeiro (1970) 

como um de seus expoentes e que produziram a expectativa de que as mudanças 

culturais levariam à perda da identidade indígena.  

No Brasil, Roberto Cardoso de Oliveira, inspirado por Frederick Barth, 

especificamente pelas teorias da etnicidade, representa um marco na superação da 

teoria da aculturação das populações indígenas. Tido no país como o pioneiro nas 

abordagens que são hoje consideradas estudos da etnicidade, o pesquisador 

representou uma alternativa para a abordagem dos indígenas em face da constatada 

limitação explicativa da teoria da aculturação, que se revelou inapropriada para o trato 

das questões do contato, principalmente no tocante à manutenção das identidades 

étnicas e às relações entre indígenas e não-indígenas (LIMA, 2019, p. 46).  

Desse modo, a partir da teoria da fricção interétnica, formulada pelo 

pesquisador, o contato e a integração dos povos indígenas à sociedade nacional 

passaram a ser vistos não como a perda das particularidades étnicas desses sujeitos, 

como cultura, memória, territorialidade, conhecimentos tradicionais e identidade, mas 

como uma forma de autonomia dessas populações diante da realidade vivenciada 

pelos povos originários em fricção étnica com a sociedade nacional envolvente. 

 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

290 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Chamamos "fricção interétnica" o contato entre grupos tribais e segmentos da 
sociedade brasileira, caracterizados por seus aspectos competitivos e, no 
mais das vezes, conflituosos, assumindo esse contato muitas vezes 
proporções "totais", isto é, envolvendo toda a conduta tribal e não-tribal que 
passa a ser moldada pela situação de fricção interétnica. (CARDOSO DE 
OLIVEIRA, 1996, p. 174).  

 

​ Junto a esta abordagem de Cardoso de Oliveira que substitui a noção de perda 

da identidade como resultado das mudanças culturais (os traços culturais tão 

enfatizados pela teoria da aculturação), enquanto privilegia as relações sociais (LIMA, 

2019, p. 47) complexamente negociadas e performadas em palcos 

simbólico-interacionais públicos e as transformações dos repertórios simbólicos 

resultantes deste processo, tal como elaborado analiticamente pelas teorias da 

etnicidade formuladas por Frederick Barth, chega-se, assim, à explicação de que as 

identidades étnicas não se dissolvem diante do contato e interação com outros grupos, 

mas que, frente aos contrastes, distinções e diferenças presentes nestas relações, as 

identidades coletivas se fortalecem marcando a construção das fronteiras étnicas. 

Para Barth (2000, p. 26)  

 

As fronteiras étnicas permanecem apesar do fluxo de pessoas que as 
atravessam. Em outras palavras, as distinções entre categorias étnicas não 
dependem da ausência de mobilidade, contato e informação, mas implicam 
efetivamente processos de exclusão e de incorporação, através dos quais, 
apesar de mudanças de participação e pertencimento ao longo das histórias 
de vida individuais, estas distinções são mantidas (BARTH, 2000 [1998], p. 
26). 

 

A existências das fronteiras étnicas seria, portanto, a explicação para, mesmo 

diante do tempo transcorrido e dos contatos continuamente travados, os indígenas 

continuarem mantendo suas noções de identidades coletivas, memórias e projetos, 

territorialidades, sociotécnicas, saberes e conhecimentos tradicionais, idiomas 

corporais e visões de mundo, independente do contexto que habitam. Nesse cenário, 

as distinções étnicas não dependem da ausência da interação, ao invés disso, a 

fricção interétnica em termos de fenômenos simbólico-interacionais cotidianos se torna 

fundamental para a afirmação da identidade e para a manutenção das diferenças 

entre os grupos com os quais se tem contato.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

291 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

No processo de emergência étnica, por exemplo, as fronteiras se definem junto 

à construção da identidade e à formação do grupo étnico que se fundamentam no 

contato entre o nós e os outros. Para Barth (2005, p. 25), na produção do mesmo tipo 

de grupo étnico, não parece haver nenhum processo primordial identificável agindo em 

situações diferentes, mas, sim, diversas circunstâncias específicas nas quais as 

identidades étnicas emergem e são construídas.  

Isto posto, afirmamos como o paradigma analítico da etnicidade substituiu, nas 

últimas décadas, os pressupostos analíticos anteriores pautados em noções 

evolucionistas de raça e em noções funcionalistas, estruturalistas e culturalistas de 

cultura. Essa virada teórica permite compreender os grupos étnicos como 

coletividades dinâmicas, que constroem e negociam suas identidades em contextos de 

interação social e histórica. Nesse sentido, as experiências de indígenas no espaço 

urbano, como a do povo Tabajara em Piripiri/PI, nos evidenciam que a indianidade se 

(re)afirma justamente nas relações cotidianas de pertencimento, no fortalecimento 

identitário, resistência e reconhecimento frente à sociedade envolvente. 

 
Ser indígena em Piripiri 
 

O município de Piripiri, situado na porção norte do Piauí, caracteriza-se por 

abrigar uma população médio urbana de aproximadamente 65mil habitantes, 

distribuídos estes em uma densidade demográfica de quase 47 hab/km2, e 

apresentando um índice de desenvolvimento humano médio de 0,6358. Para a 

discussão em tela, contudo, interessa ressaltar que o nosso entendimento de 

sociabilidade urbana se dissocia de noções geográficas e administrativas de 

município, de modo que a cidade, o lócus e o produto sociocultural em constante 

efervescência da agência individual e coletiva dos citadinos, é aqui considerado como 

o fenômeno de maior heterogeneidade cultural, impessoalidade social, densidade 

demográfica e acumulação material na organização da vida cotidiana da população. 

Se, por um lado, Piripiri/PI constitui uma municipalidade no quadro 

político-administrativo do Estado brasileiro; temos, por outro lado, um conjunto de 

conglomerados demográficos que podem ser apontados como cidade (em oposição às 

8 Ver dados do IBGE: https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/pi/piripiri.html. 
 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

292 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

ruralidades também presentes no município) e onde se desdobram as sociabilidades 

urbanas, inclusive as indígenas. 

Nesse sentido, partimos de uma leitura simmeliana do urbano como 

comunidade social e culturalmente paradoxal e como sociabilidade ambígua, tensa e 

inacabada, construída nos processos indeterminados de interação simbólica entre 

indivíduos criativos e reflexivos em movimentos de aproximação e de intimidade, de 

estranhamento e de segregação.  

A cidade é percebida, assim, através dos processos cotidianos de produção 

das suas paisagens humanas e urbanas, – bairros, vizinhanças, ruas, pontos de 

encontro para o lazer e para o trabalho – em que personagens comuns e personagens 

destacados, empreendedores morais e autoridades públicas constroem lugares de 

pertença e realizam trajetórias morais-emotivas e curvas de vida em um contexto 

sociotécnico complexo que tanto reforça sociabilidades em memórias, performances e 

materialidades quanto às condena ao esquecimento.  

Nesse contexto de construção cotidiana da cidade e de seus espaços de 

pertencimento, destaca-se a experiência do povo Tabajara em Piripiri/PI que se 

organiza por meio de núcleos ou grupos familiares, levando em consideração a 

localização dos indígenas no espaço urbano, bem como suas relações de parentesco 

e afinidade. O primeiro núcleo urbano a se formar, mediante o processo de 

emergência étnica, foi o Itacoatiara, nome de um bairro localizado nas proximidades 

do bairro Flor dos Campos, local onde o cacique José Guilherme reside com sua 

família junto a outras famílias indígenas identificadas como Tabajara Itacoatiara. Em 

outros bairros também há integrantes deste mesmo núcleo que não necessariamente 

precisam possuir laço de parentesco com os moradores do bairro Flor dos Campos ou 

Itacoatiara. 

Já o núcleo Tabajara-Colher de Pau, um extenso grupo familiar localizado no 

bairro Floresta, recebe essa denominação em referência às colheres de pau que, 

tradicionalmente produziam e eram vendidas no mercado municipal como forma de 

garantir o sustento da família. O grupo Tabajara-Tucuns recebe este nome em 

decorrência do tucunzal próximo à região do bairro Floresta, local onde mora a maioria 

das famílias indígenas que compõem este núcleo. A estes núcleos urbanos se somam 

ainda as famílias do bairro Jenipapeiro e São João, identificados como Tabajara do 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

293 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Jenipapeiro e do São João, e do bairro Fonte dos Matos que, do mesmo modo, 

recebem a identificação com base no bairro que ocupam.  

 
Imagem 1 – Núcleos Tabajara em Piripiri/PI. 

 
Fonte: Adaptado do NEABI/IFPI pelos autores. 

​   

​ A partir dessa organização territorial e familiar, observa-se que o processo de 

construção da identidade indígena no contexto urbano ocorre de forma dinâmica e 

simultânea em duas dimensões, a individual e a coletiva, que correspondem 

respectivamente ao momento em que o sujeito assume a identidade étnica e ao que 

passa a integrar o grupo étnico (Barth, 2000). Aramires Moreira, então secretária da 

Associação do Povo Tabajara de Piripiri, apresenta como se deu o processo de 

construção de sua identidade étnica na cidade: 

 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

294 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

O cacique sempre me convidava para os movimentos, para as reuniões, mas 
eu tinha um entrave comigo por conta de que eu coloquei na minha cabeça 
que ser indígena é voltar a ser como antigamente. Aí quando seu Zé me 
convidava eu sempre dizia que estava ocupada. Mas aí teve um momento, 
um dia que eu pensei: ‘Por que não? Por que eu tenho essa resistência?’ Aí é 
como se eu tivesse florescido, ele colocou a semente no meu coração e toda 
vez ia regando essa semente, até o momento que teve uma reunião e eu me 
identifiquei. Identifiquei que realmente eu tinha os traços, além dos traços o 
sangue, porque era como se o sangue estivesse falando dentro de mim que 
eu realmente era indígena.  

Depois que eu realmente entendi melhor, como era, porque para ser indígena 
a primeira coisa é se autodeclarar e ser reconhecida pelas lideranças. Depois 
que eu fui reconhecida pelo seu Zé e as lideranças me reconheceram eu não 
tive mais receio nem mais medo. Onde eu chego que o pessoal fala: “Ei, tu 
parece com índia”, eu digo: ‘Eu sou’, mas ainda ficam meio com dúvidas. Eu 
acho que isso é pelo tempo, eles me conhecem há vinte anos e só agora em 
2019 que eu me identifiquei, aí aqueles que me viram nascer, estranham. 
Mas tudo isso é uma construção, quando você nasce no seio, que vive, que 
fala, você já vai crescendo com aquilo, mas quando você nasce na cidade, 
você vai vivenciando a cidade, a escola, o trabalho, as coisas da sua região 
[...]. Muitas pessoas querem ver o indígena isolado, as vezes eu acho que o 
povo ver o índio como um extraterrestre, algo de outro planeta, quando a 
gente nasce na cidade eles estranham muito isso. Muita gente deve imaginar 
que foram extintos igual aos dinossauros, sendo que a gente por ser humano, 
ser reprodutivo, nós vamos reproduzindo a linhagem, vai continuando [...]. E 
aonde eu for eu vou ser indígena (Aramires, Tabajara Itacoatiara, 2022).  

 

​ No processo de construção da etnicidade indígena, algo que teve início já em 

sua vida adulta, Aramires teve que romper com as percepções do senso comum sobre 

o que é ser indígena e ressignificar sua identidade e presença na cidade. Concluindo 

que nasceu, cresceu e vive nesse contexto, não haveria porque assumir junto a sua 

identidade comportamentos e costumes que não fariam sentido nesta realidade e 

reforçassem a visão estereotipa sobre ser indígena. Desse modo, a construção de sua 

identidade foi diretamente afetada pelas implicações causadas pelo contexto urbano e 

adaptada à realidade vivenciada por ela, se desvinculando da ideia e da imagem do 

ser uma indígena “como antigamente”. 

​  A trajetória de Aramires, que nasceu e cresceu no ambiente urbano, se 

assemelha a de vários outros indígenas da comunidade Tabajara. Apesar do contexto 

migratório vivenciado por algumas famílias, pode-se afirmar que uma parcela 

considerável de indígenas nasceu nesta cidade. Diante deste cenário, torna-se 

imprescindível destacar algumas das causas que resultam na presença de indígenas 

nos centros urbanos brasileiros ao longo do tempo.  

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

295 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

​ Além de seus aldeamentos terem sido transformados em vilas ou destas terem 

sido construídas nas proximidades de suas aldeias, como já abordado, acrescenta-se 

a isto as imposições das “antigas” políticas assimilacionistas integracionistas9 que 

estimularam estes sujeitos a desocuparem suas terras, assim, livrando-se da tutela e 

incorporando-se à sociedade dominante; a busca por sobrevivência diante de 

situações adversas, como a seca, principal motivo do deslocamento das famílias 

indígenas para Piripiri; e a expulsão do local de origem e busca por trabalho 

assalariado nas cidades10. Junto a estes fatores, pensando para além de uma 

movimentação exclusivamente forçada para as cidades, é importante também 

considerarmos os casos de indígenas que nascem e crescem nesse contexto, assim 

como, seu desejo pessoal pela vida urbana, fato evidencia a autonomia desses povos 

em relação à escolha do local de moradia.  

​ Seu Antônio, morador do bairro São João, nasceu na zona rural do município 

de Piracuruca, e depois de uma temporada de sua família no Maranhão, chegou a 

Piripiri aos 3 anos de idade. O lugar que sua família fixou moradia ao chegar na cidade 

é o mesmo que ainda vive atualmente com sua esposa, filha e neta, nas proximidades 

da BR-343 e de um dos entroncamentos que permitem o acesso à cidade. No decorrer 

de sua vida, seu Antônio pode presenciar as diversas mudanças que transformaram a 

região em um espaço urbano. Parte das matas que costumava caçar, sempre usando 

a baleira, deram lugar a novos bairros, avenidas, conjuntos residenciais e alguns 

10 Considerando esta movimentação na realidade do contexto amazônico, Baines (2003) destaca a 
necessidade da presença de lideranças indígenas nas cidades para participarem do movimento indígena, 
uma consequência da sua própria mobilização política; a necessidade de estudantes ingressarem em um 
grau de estudo que a aldeia não possui; a expropriação territorial sofrida por estas populações e a falta de 
terras adequadas para sua sobrevivência e a consequente busca por trabalho assalariado nas cidades. 
 

9 Em relação às políticas indigenistas elaboradas e implementadas pelo Estado brasileiro ao longo de 
suas fases colonial, imperial e republicana, Munduruku (2012) chama atenção para o papel da 
Constituição Cidadã de 1988 ao encerrar, na dimensão legal, os paradigmas de exterminacionismo e de 
integracionismo que caracterizaram a Política Indigenista do Estado brasileiro e, ato contínuo, ao 
inaugurar um paradigma constitucional que passa a tratar os indígenas (e, por extensão, os Povos e 
Comunidades Tradicionais) de forma horizontal e inovadora: inaugura-se uma política indigenista não 
mais eurocêntrica e pautada em modelos evolucionistas e racistas de compreensão da Cultura; afirma-se 
o direito à Cultura e ao Indigenato (Art. 231 da CF/88), de modo que a cultura indígena passa a ser 
reconhecida e protegida pelo Estado; estipula-se a demarcação de terras indígenas como declaratória de 
direito originário preexistente ao próprio Estado brasileiro; enfatiza-se a urgência no processo 
demarcatório das terras tradicionais para a reprodução plena dos povos indígenas; argumenta-se pelo 
protagonismo indígena (Art. 232 da CF/88) com a legitimidade processual dos indígenas na defesa de 
direitos e interesses; positiva-se a extinção do poder tutelar sobre o indígena e da incapacidade civil do 
indígena; afirma-se a diversidade cultural em termos de multiculturalismo, pluralismo jurídico e 
interculturalidade. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

296 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

grandes empreendimentos comerciais. Acompanhando estas transformações, esteve 

também presente a identidade de seu Antônio, que diz sempre ter tido conhecimento 

de que é indígena. 

Eu sempre soube que sou indígena. Nós nos criamos aqui, aqui tudo era 
mato e eu vivia só no mato caçando de baladeira, nunca atirei de espingarda. 
Eu matava até as beija-flor. Para eu ficar bom de tiro eu abria ela e tinha o 
coração batendo e eu engolia ele. O papai dizia que para eu ficar bom de 
mira era engolir o coração. Mas eu só me cadastrei na Associação há uns 4 
anos, por insistência do seu Zé, conheci ele no mercado trabalhando na 
estiva [...]. Em todo lugar que eu ando, até nos lugares que eu trabalhava nas 
firmas me chamavam de “índio”, no Pará, em Rondônia. Em Rondonópolis, 
eu até arrumei uma ‘índia’, nós ia jogar com eles lá na tribo deles, aí eu era 
bem-vindo lá, aí acostumei. O pajé lá disse que eu era “índio” legítimo. Tem 
uns velhos que moram bem aqui que diz que aqui em Piripiri não tem “índio”. 
Eu digo ‘por quê que não tem, eu não tô aqui?’ 

Olhe, no lugar que eu me arranchei em Teresina [Casai], os índios lá, aqueles 
do Maranhão andavam era de carrão. Tem muita aldeia aqui no Maranhão 
que é bem dizer uma cidade. Eu acho que hoje em dia é comum, a gente 
pode viver no mato, pode viver na cidade, não tem importância isso, eu pelo 
menos me sinto assim. Já foi o tempo, mas ainda tem, mas esses que moram 
nesses lugares assim são é brabo, lá só entra eles mesmo. Lá para banda do 
Pará eles matam demais os “índios” porque querem tomar as terras deles, os 
fazendeiros invadem. Eu me sinto bem na cidade, para mim é normal, me 
sinto tranquilo, indígena mesmo (Antônio, Tabajara São João, 2022). 

 

​ O fato de seu Antônio crescer tendo consciência de sua identidade indígena, se 

deve às histórias ouvidas de seus familiares sobre suas identidades e as vivências de 

indianidade que ele mesmo pode experienciar desde de criança. Ter predileção por 

estar em contato com a natureza, de caçar e cultivar seu próprio alimento, encontrar 

um remédio na mata para aliviar o mal-estar que o acometia, são alguns dos fatos 

relembrados pelo interlocutor para descrever sua vivência enquanto indígena.  

​ Possuir sinais fenotípicos que, para muitos são tidos como os traços de um 

indígena, e assim ser reconhecido nos lugares por onde passou, também ajudam na 

afirmação de sua identidade étnica. Desta maneira, estar na cidade não parece ser um 

problema para seu Antônio, que gosta deste ambiente assim como também gosta de 

estar em contato com a natureza e de cultivar parte do seu alimento, um costume que 

ele mantém até hoje apesar da idade já avançada, por meio das plantações que faz de 

milho e feijão no terreno que lhe foi arrendado. O arrendamento é uma prática muito 

comum entre os indígenas mais velhos da comunidade que não possuem seu próprio 

terreno, este é pago com parte da produção colhida. No caso do seu Antônio, o acordo 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

297 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

é que seja pago “uma parte de seis”, ou seja, a cada seis litros de feijão colhidos um é 

dado ao arrendador como pagamento pelo uso da propriedade. 

​ A presença de indígenas na cidade é entendida pelos interlocutores, sem 

qualquer estranhamento. Estes percebem a cidade como o lugar em que nasceram ou 

cresceram, que criaram raízes, que se encontram adaptados e que não implica 

qualquer prejuízo às suas identidades. Na cidade trabalham, estudam, cultivam, se 

divertem, possuem laços comunitários e mantém costumes e saberes repassados por 

seus pais, entendendo que assim como qualquer pessoa os indígenas podem ter 

autonomia sobre o lugar que escolhem para viver. Um entendimento mais amplo sobre 

ser indígena na cidade ganhou evidencia no diálogo com Socorro, liderança do grupo 

familiar Colher de Pau.  

 

Desde pequena eu já me identificava como indígena. Eu ia para colégio e os 
professores perguntavam se eu tinha família indígena e eu dizia que na 
minha família são parecidos com ‘índios’. Aí eu fui crescendo com esse 
entendimento. Quando surgiu a oportunidade, eu já com trinta e poucos anos, 
há dezoito anos atrás quando seu Helder apareceu com seu Zé Guilherme 
procurando a família da minha mãe para participar do grupo, aí minha mãe 
disse que a gente ia, aí começou a luta [...]. Mas a gente já sabia que era 
indígena, não é a FUNAI que identifica que você é indígena, quem identifica é 
a gente mesmo, minha família toda é indígena, tanto por parte de pai como 
de mãe. 

Hoje em dia existem povos indígenas tanto na área urbana como na área 
rural. Antes eles consideravam ‘índio’ só quem vivia na mata. Para mim ser 
indígena na cidade é normal, nunca sofri nenhum preconceito. Tem muito 
indígena na cidade, a maioria que veio do Ceará construiu família aqui e por 
isso tem muitos (Socorro, Tabajara Colher de Pau, 2022). 

 

​ Analisando os relatos das interlocutoras e do interlocutor, é possível 

encontrarmos pontos de convergência e divergência entre suas vivências na cidade. 

Todos concordam que a cidade não é um lugar inadequado pra existências de povos 

indígenas, pelo contrário, esta seria uma ideia do passado e que não mais se 

sustenta; ser indígena na cidade é visto como algo normal, no sentido que seriam 

indígenas em qualquer outro lugar; dois interlocutores afirmam não sofrerem 

preconceito por serem indígenas e viverem neste contexto, apesar de identificarmos 

no relato de seu Antônio um questionamento identitário por parte de alguns vizinhos 

que dizem não haver indígenas em Piripiri. Aramires é que mais explana sobre 

algumas situações desconfortáveis em relação à sua identidade e o uso de adereços 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

298 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

indígenas, aos quais ela tem respondido à altura, enquanto defende seu direito de ser 

independentemente do lugar que reside.  

​ Junto à vivência destes indígenas na cidade encontra-se atrelada também a 

ideia de sobrevivência das famílias. Afinal este foi o motivo da migração das primeiras 

famílias para o contexto urbano do município de Piripiri que continua, de algum modo, 

sendo percebido como um lugar de sobrevivência, pois mesmo que os indígenas 

tenham o desejo de viver da agricultura e criação, faltam muitos incentivos para que 

isso de fato seja possível. Sobre esta situação separamos trechos dos relatos dos três 

interlocutores. 

A gente que nasce na cidade vai se acostumando com essas novas 
tecnologias, com essa vida, mas é bom ter espaço para gente cultivar 
hortaliças, verduras e manter algumas tradições que aos poucos vão se 
perdendo. Mas a cidade tem a escola, tem o trabalho para gente conseguir o 
sustento porque hoje em dia tá muito difícil o sustento. Para gente que tem 
família, tem criança é muito difícil para dar conta de tudo isso. Então, muitos 
pais de famílias têm que viajar, porque não tem mais aquele emprego. E os 
incentivos [para viver da terra] são muito poucos para você conseguir dar 
conta de uma família de três, quatro, cinco filhos (Aramires, Tabajara 
Itacoatiara, 2022).  

Eu ia para o mato com a mamãe, do lado aqui tudo era mata, o papai matava 
tatu bem pertinho daqui, aí nós íamos tirar olho de tucum para fazer corda 
para vender. O negócio aqui para nós não foi fácil não no começo, passamos 
ruim aqui quando eu era pequeno. Melhorei depois que comecei a andar no 
mundo [...]. Eles [os indígenas] vieram para cidade para escapar mesmo, 
igualmente eu vim. Eu nasci no Piauí, mas não me criei aqui. [Sendo preciso 
buscar outros meios para sobrevivência, mesmo que em outras cidades]. 
(Antônio, Tabajara-São João, 2022).  

Minha mãe veio do Ceará para Piripiri para procurar melhoras, não somente 
ela, mas os irmãos, o pai dela, vieram todos. Chegando aqui em Piripiri 
minha mãe constituiu família, não foi fácil, nós passamos necessidades, 
passei por muitas privações. Hoje tá muito é bom! Com 7 anos eu já ajudava 
minha mãe, eu não brinquei, eu estudei só até 12 anos porque naquela 
época a necessidade era tão grande, não tinha as oportunidades que tem 
hoje [...]. Eu também não podia trabalhar nas casas de família porque tinha 
que ajudar minha mãe e meu pai [...]. A gente sobrevivia (Socorro, Tabajara 
Colher de Pau, 2022) 

 

​ Mesmo a cidade sendo vista como um lugar de sobrevivência, um lugar em que 

seria mais fácil conseguir trabalhos ou um emprego, neste ambiente, as melhorias de 

vida não vieram imediatamente após a migração. Nesse tempo, as famílias indígenas, 

como a de seu Antônio e Socorro, ainda passaram por muitas dificuldades, a ponto de 

sua alimentação ser a base de caça, quando se tinha, de feijão com cuscuz e miolos 

de boi. Já na vida adulta é que os dois interlocutores conseguiram melhorar sua 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

299 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

realidade, por meio do próprio trabalho, mas ainda carregando as tristes lembranças 

de suas duras infâncias.  

​ A percepção da cidade enquanto um lugar de maiores oportunidades de 

emprego, atravessa gerações na comunidade Tabajara de Piripiri. Os mais velhos 

migraram do Ceará em busca de melhores condições de vida; os mais jovens viajam 

para outras cidades em busca de emprego. Já aqueles que permanecem, mesmo 

desejando uma vida voltada para a criação e o cultivo, como mencionado por 

Aramires, reconhecem que não é possível garantir o sustento da família apenas por 

meio dessa prática. Mantendo esta prática apenas como uma ocupação complementar 

entre algumas famílias indígenas. 

​ Entre os anos de 2019, 2022 e 2025 através da Lei nº 7.294 de 10 de 

dezembro de 2019, que dispõe sobre a política de regularização fundiária no estado, 

algumas comunidades indígenas receberam do Governo do Estado, por meio do 

Instituto de Terras do Piauí - INTERPI o título coletivo das terras que tradicionalmente 

ocupam. Diferentemente dos povos Kariri de Serra Grande em Queimada Nova, 

Tabajara e Tapuio de Nazaré em Lagoa de São Francisco e Kariri de Bate Maré em 

Paulistana, os indígenas Tabajara da cidade de Piripiri não possuíam de fato um 

território em termos de ocupação tradicional como os demais. 

​ Habitando o contexto urbano, sua relação territorial se resume aos locais de 

arrendamento para produção agrícola e às pequenas propriedades rurais pertencente 

a membros de algumas famílias. Considerando esta realidade, foi adquiro para este 

povo por meio de compra executada pelo Governo do Estado, como prevê a 

mencionada lei em seu art. 13, e entregue para as famílias indígenas, um terreno de 

156 hectares localizado a 20 quilômetros da cidade que não comporta para moradia e 

reprodução social as mais de 280 famílias desta comunidade. 

​ A titulação desse território foi percebida pela comunidade não apenas como um 

direito conquistado, mas também como uma oportunidade de cultivar seus próprios 

alimentos em sua terra. Algumas famílias logo se organizaram para aproveitar a área 

por meio de plantações de legumes como feijão, milho e mandioca, construção de 

hortas e criação de peixes, pois o terreno já conta com alguns tanques para a 

piscicultura. No entanto, fatores como a distância da cidade para o território, a 

necessidade de transporte regularizado para o percurso, a falta de transporte 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

300 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

alternativo que possibilite ida e volta em dias oportunos para as famílias, tem 

dificultado o aproveitamento da área.  Dessa forma, a prática do arrendamento 

permanece nos terrenos aos quais as famílias já estão habituadas e que se localizam 

mais próximos de suas residências, enquanto o território é frequentado apenas em 

ocasiões específicas, durante encontros organizados pela comunidade.  

​ Ser indígena na cidade de Piripiri é, portanto, uma experiência que enfrenta 

desafios, principalmente no que se refere à manutenção de seus modos de vida 

tradicionais relacionados à terra. Pois, mesmo com a titulação do território sendo uma 

realidade, continuam existindo diversos fatores que dificultam a projeção da 

territorialidade, ao espaço, isto é, a concretização no território de uma cosmografia, 

processo definido por Little (2004, p. 253) como o esforço coletivo de um grupo social 

para ocupar, usar, controlar e se identificar com uma parcela específica de seu 

ambiente biofísico, convertendo-o assim em seu “território”. 

​ Nesse sentido, esse processo é constantemente tensionado por limitações 

estruturais e simbólicas que atravessam o cotidiano das famílias indígenas. Ainda 

assim, a comunidade reafirma sua identidade por meio de práticas culturais, rituais, 

encontros, produção artesanal e prática da medicina tradicional, configurando formas 

de resistência e de pertencimento que fortalecem o vínculo com a terra, mesmo 

habitando o urbano em contextos de dispersão espacial entre os grupos na cidade e 

em distanciamento com o território titulado. 

 

Considerações finais 
 

A discussão em tela buscou primeiramente contrapor a noção fortemente 

arraigada no imaginário brasileiro de que o indígena não habita e não produz o urbano 

ou, quando o faz, incorre em perda cultural mediante processos assimilacionistas da 

sociedade nacional envolvente. Para tanto, argumentou-se teoricamente com base 

nos argumentos de etnicidade e de fricção interétnica de Barth (2005) de que a perda 

cultural é uma noção falaciosa e já superada da Teoria da Aculturação, mas também 

se recorreu à história dos indígenas Jaicós, Gueguês, Acroás e Pimenteiras, no Piauí, 

cuja ação social e cultural foi de enorme importância na construção do urbano desde 

os tempos da Colônia. 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

301 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

Na segunda parte do artigo, a ideia de cidade como território indígena foi 

etnograficamente apresentada com base em relatos de indígenas Tabajara que 

habitam os vários núcleos urbanos de Piripiri/PI e que, apesar de estigmas sofridos e 

das dificuldades cotidianas em organizar a sobrevivência coletiva em situações de 

precariedade social e de exploração econômica por parte da sociedade nacional 

envolvente, afirmam sua identidade étnica no sentimento de pertença à cultura 

Tabajara e em práticas ritualístico-cerimoniais ordinárias e extraordinárias. Os 

Tabajara, nesse sentido, são parte fundamental das memórias, dos projetos e dos 

fluxos urbanos cotidianos de pessoas, objetos, discursos, saberes e identidades da 

cidade de Piripiri/PI, aqui, portanto, considerada como também Território Indígena, 

haja visto que aí se inscreve no território habitado a cosmografia da cosmologia 

Tabajara.      

Referências bibliográficas 

ARRAES, Damião Esdras Araújo. As vilas de índios dos sertões do norte e do estado 
do Maranhão: desenho, território e reforma urbana no século XVIII. Revista Antítese, 
v.11, n.21, p.193, 2018. Disponível em: 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/antiteses/index Acessado em: 06 set. 2022.  
 
BAINES, Stephen Grant. As chamadas “aldeias urbanas” ou índios na cidade. Brasil 
Indígena, Fundação Nacional do Índio, v. 7, p. 1-17, 2001.  
 
BARTH, Fredrik. Os grupos étnicos e suas fronteiras. In: LASK, T. (Org.). O guru, o 
iniciador e outras variações antropológicas. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria, 
p. 25-67, 2000.  
 
________, Fredrik. Etnicidade e o conceito de cultura. In: Antropolítica: Revista 
Contemporânea de Antropologia e Ciência Política. n. 1 . Niterói: EdUFF, 2005. 
 
CALLEFI, Paula. “O que é ser índio hoje?”. A questão indígena na América Latina / 
Brasil no início do século XXI. In: Diálogos Latinoamericanos, Aarhus (Dinamarca) 
nº. 07. Universide de Aarhus, 2003. Disponível em: 
https://www.redalyc.org/pdf/162/16200702.pdf Acesso em: 14 out. 2022. 
 
CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. O Índio no mundo dos brancos. Campinas: Ed. 
UNICAMP, 1996. 
 
COHN, Clarice e COHN, Sergio. Indígenas em movimento: breve história do 
movimento indígena no Brasil. Lisboa: Oca Editorial, 2025. 
 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

302 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria


 

COSTA, João Paulo Peixoto. Política indígena e a câmara municipal da vila de índios 
de Messejana no Ceará. ANPUH-Brasil – 30º Simpósio Nacional de História – 
Recife, 2019. Disponível em: 
https://www.snh2019.anpuh.org/resources/anais/8/1564440155_ARQUIVO_textocompl
etoan puhjp.pdf. Acesso em: 04 set. 2022. 
 
DIRECTORIO que se deve observar nas povoações dos Índios do Pará, e Maranhão 
Enquanto Sua Majestade não mandar o contrário. (ou Diretório Pombalino), 1758. 
Disponível em: https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/518740 Aceso em: 05 out. 
2022. 
 
LIMA, Carmen Lúcia Silva e NASCIMENTO, R. N. F. (Org.). Gamela, Akroá Gamella: 
etnicidade, conflito, resistência e defesa do território. 1. ed. São Luís - MA: Editora 
UEMA/PNCSA, v. 1, 2022. 
LITTLE, Paul E. Territórios Sociais e Povos Tradicionais no Brasil: Por uma 
antropologia da territorialidade. Série Antropologia nº 322. Brasília, UnB: 2004. 
 
MOTT, Luiz. Etno-história dos índios do Piauí Colonial. In: Piauí Colonial: População, 
economia e sociedade. Teresina, Projeto Petrônio Portela, 1985. 
 
MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro 
(1970-1990). São Paulo: Paulinas, 2012. 
 
NAUD, Leda Maria Cardoso. Documento sobre o Índio Brasileiro (1500 a 1822). 
Revista de informação legislativa, v. 8, n. 29, p. 227-336, 1971. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/180475 Acesso em: 07 out. 2022. 
 
RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no 
Brasil moderno. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1970. 
 

 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v.18, n.34, Jan/Jun 2026 – ISSN- 2177-4129 
http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria 

303 

http://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria

	A cidade como território indígena: contribuições históricas e etnológicas para a compreensão da experiência Tabajara em Piripiri/PI 

