
A RADICALIDADE DOS AFETOS EM AGOSTINHO E O 
PROBLEMA DA DESSEXUALIZAÇĀO DO AMOR 

 
Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunha 

Universidade Federal de Santa Catarina 
 
 
Resumo: Este artigo é uma introdução ao tema da radicalidade dos afetos em Agostinho, no qual se lança um 
olhar mais atento a uma questão específica: o problema da dessexualização do amor. Defendemos a hipótese 
de que em alguma medida este problema pode ser compreendido como uma cisão entre eros e ágape, termos 
empregados aqui, respectivamente, como se referindo à dimensão sexual do amor, e à dimensão caritativa. Se 
em Agostinho, à diferença das filosofias greco-romanas, o amor ganha uma dimensão inaudita fundamentando 
sua metafísica, ética e política, por outro lado, ele é acompanhado de uma ‘espiritualização’ em detrimento do 
corpo, da unidade do composto humano e da sua valorização. Seu platonismo e ascetismo, aliados à sua 
doutrina do pecado original, irão limitar o reconhecimento da importância do corpo e das suas experiências, 
onde a dimensão gozosa do cristianismo ‘espiritualiza-se’, simultaneamente à ruptura entre o corpo e a alma, ou 
o corpo e o espírito.  Esta ruptura é acompanhada, em alguma medida, por uma cisão no interior do próprio 
amor: em outros termos, entre ágape e eros (amor espiritual/amor carnal). Em tempos de legítima crítica à 
filosofia canônica excludente e patriarcal, a filosofia agostiniana também nos deixa o convite ao reconhecimento 
da sua incompletude, das suas indeterminações, contradições e limites, nos impulsionando para uma tarefa que 
apenas a nós se impõe e nos compete contemporaneamente executar, em busca de alguma superação das 
fraturas e suturas inscritas na história, nas sociedades e nos nossos corpos. 
Palavras-chave: Amor, dessexualizaçāo, afetos, Agostinho. 
 
Abstract: This article is an introduction to the theme of the radicality of affections in Augustine, in which a closer 
look is taken at a specific issue: the problem of the desexualization of love. We argue that to some extent, this 
problem can be understood as a division between eros and agape, terms employed here, respectively, to refer to 
the sexual dimension of love and the charitable dimension. If in Augustine, unlike in Greco-Roman philosophies, 
love takes on an unprecedented dimension, grounding its metaphysics, ethics, and politics, on the other hand, it 
is accompanied by a ´spiritualization`at the expense of the body, the unity of the human compound, and its 
valorization. His Platonism and asceticism, allied with his doctrine of original sin, will limit the recognition of the 
importance of the body and its experiences, where the joyful dimension of Christianity 
´spiritualizes´simultaneously with the rupture between body and soul, or body and spirity. This rupture is 
accompanied, to some extent, by a division within love itself: in other words, between agape and eros (spiritual 
love/carnal love). In times of legitimate criticism of exclusionary and patriarchal canonical philosophy, Augustinian 
philosophy also invites us to recognize its incompleteness, its indeterminations, contradictions, and limits, 
propelling us towards a task that is imposed solely on us and competently carried out contemporaneously, in 
search of some overcoming of the fractures and sutures inscribed in history, in societies, and in our bodies.  
Keywords: Love, desexualization, affections, Augustine.  
 

© Dissertatio [61]  109-119  |  2025 



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunha 

 
110 

 
 

Este trabalho é uma introdução ao tema da radicalidade dos afetos 
em Agostinho, no qual se lança um olhar mais atento a uma questão específica: 
o problema da dessexualização do amor. Defendemos a hipótese de que em 
alguma medida este problema pode ser compreendido como uma cisão entre 
eros e ágape, termos empregados aqui, respectivamente, como se referindo à 
dimensão sexual do amor, e à dimensão caritativa, tal como será discutido a 
seguir. 

Em vista de examinar o espinhoso e controvertido tema e o 
significado específico atribuído, no contexto agostiniano, ao que estamos nos 
referindo como ‘dessexualizacao do amor’, iniciaremos a discussão buscando 
descrever em linhas gerais o funcionamento da economia agostiniana dos 
afetos, sua radicalidade e desdobramento máximo, a saber, o locus do amor.  

O tema do amor permeia toda a obra agostiniana. Explicitar o seu 
pensamento a esse respeito e o papel da sexualidade, ao longo de sua vasta 
produção que durou cerca de 40 anos, requer de alguma forma, em poucas 
páginas de escrita, a escolha de pontos de vistas que nos levarão a perder 
vários aspectos e nuances da sua filosofia. Diante disto, propomos aqui um 
recorte considerando simultaneamente a necessidade de buscar preservar a 
Weltanschauung agostiniana.   

No que se refere às paixões humanas, Agostinho irá propor o seu 
ordenamento segundo a ordo amoris. Com isso, estabelece-se uma ruptura em 
relação aos estoicos e Platão no que diz respeito ao papel e a importância das 
paixões. O hiponense salienta duas abordagens principais conforme a tradição 
filosófica: a dos platônicos, que reconhecem a presença das paixões na alma, 
mas buscam dominá-las, e a dos estoicos, que pretendem negar seu acesso ou 
influência na alma. Agostinho irá salientar que essas duas posições divergentes 
se devem, sobretudo, a questões de palavras, e que tendem a esconder algo em 
comum: a suposição de que uns e outros veem as paixões como algo negativo. 
Isto é, os estoicos tinham as paixões como perturbações do espírito e Platão as 
considerava como fonte de mal juntamente com o corpo.1  

O estado da alma de viver de modo imperturbável (apatheia em grego, 
e impassibilitas em latim)2 sem sofrer a influência das paixões é desejável, no 
entanto, irrealizável. Para Agostinho, as pessoas boas ou más provam todas as 
paixões, emoções ou afetos; todavia, e eis o principal, os bons têm paixões 
boas e os maus, paixões más. Nestes movimentos da alma cabe ressaltar a sua 

 
1 De Civ. Dei XIV, 5. 
2 De Civ. Dei XIV, 9, 4. 



Dissertatio [61] 109-119 | 2025 

 
111 

indispensabilidade, a importância dos afetos e a necessidade de serem 
vivenciados retamente. Nisso há uma radicalidade e oposição quanto aos 
estoicos e platônicos, a saber, a da imprescindibilidade da experiência dos 
afetos e do sentir. 

Conforme o hiponense, o ser humano bom é aquele que ama. No 
entanto, há um critério para a experiência do amor, e este liga-se à distinção 
entre o uti e o frui: os bens finitos devem ser usados como meios e não 
transformados em objeto de fruição e deleite como se fossem fins. A virtude 
do ser humano - que no mundo antigo havia sido determinada em função do 
conhecimento - é ressignificada de modo inédito por meio do paradigma do 
amor, conforme atesta a célebre passagem das Confissões (XIII, 9) “O amor é 
o meu peso. Para qualquer parte que vá, é ele quem me leva”,3 ou ainda o 
Comentário à Primeira Epístola de São João (VII, 8):4 

 
Uma vez por todas, foi-te dado somente um breve mandamento: Ama e faze o 
que quiseres. Se te calas, cala-te movido pelo amor; se falas em tom alto, fala por 
amor; se corriges, corrige por amor; se perdoas, perdoa por amor. Tem no 
fundo do coração a raiz do amor: dessa raiz não pode sair senão o bem! 
 

Eis a radicalidade do amor em seu sentido etimológico primeiro: o 
amor como raiz (radix), fonte e origem do ser humano, e como essência da 
natureza divina (Dilectio Deus est).  

Todavia, frente a este quadro, importa salientar nas obras agostinianas 
do período pós-conversão o repúdio e a aversão ao prazer corpóreo e terreno.  
Isto levaria a uma experiência do amor, por assim dizer, desencarnada, com o 
prazer sexual negado: “Estou convencido de que nada afasta mais o espírito do 
homem das alturas do que os carinhos da mulher e aqueles movimentos do 
corpo, sem os quais um homem não pode possuir sua esposa” (Solilóquios I, 
10).5 

Posteriormente, nas obras da maturidade e da velhice vemos o 
abrandamento dessa posição onde Agostinho admite o prazer sexual no 
interior do casamento – o chamado sexo tolerável - como antídoto a males 
maiores (isto é, adultério; coito etc.). A despeito disso, a dessexualização do 

 
3 “Pondus meum amor meus; eo feror, quocumque feror.” 
4 “Semel ergo breve praeceptum tibi praecipitur: Dilige, et quod vis fac: sive taceas, dilectione taceas; 
sive clames, dilectione clames; sive emendes, dilectione emendes; sive parcas, dilectione parcas: radix 
sit intus dilectionis, non potest de ista radice nisi bonum existere.” 
5 “Quantumlibet velis eam pingere atque cumulare bonis omnibus, nihil mihi tam fugiendum quam 
concubitum esse decrevi: nihil esse sentio quod magis ex arce deiciat animum virilem, quam blandimenta 
feminea, corporumque ille contactus, sine quo uxor haberi non potest”.  



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunha 

 
112 

amor se dá em prol da sua ´espiritualização´, uma vez que mesmo no interior 
do matrimônio prevalece o elogio à continência. Nessa medida, estabelece-se 
uma espécie de cisão entre eros e ágape, entre a dimensão sexual do amor e o 
amor caritativo.6 Na economia agostiniana dos afetos, ao prazer corporal e 
sexual é associada a culpabilidade do pecado original: “Cristo foi gerado e 
concebido sem qualquer prazer carnal e por isso permaneceu livre de qualquer 
espécie de influência do pecado original (...)”.7 Isto é, ele é compreendido 
como uma consequência do pecado original da desobediência.  

Segundo Uta Ranke-Heinemann em Eunucos pelo reino de Deus (1996, 
88), Agostinho “teria fundido o cristianismo com o ódio ao sexo e ao prazer 
em uma unidade sistemática”. Ela observa a importância de Agostinho para a 
moralidade sexual cristã onde o hiponense teria, com suas concepções, 
influenciado séculos e milênios que se seguiram, de modo que uma tradição 
anti-sexual do amor foi se instaurando. A tendência ascética e neoplatônica de 
Agostinho, aliada ao seu anseio de romper com as coisas terrenas, o teria 
conduzido a uma versão escapista do cristianismo (RANKE-HEINEMANN, 
1996, 94). 

Em suma, se em Agostinho, à diferença das filosofias greco-romanas, 
o amor ganha uma dimensão inaudita fundamentando sua metafísica, ética e 
política, por outro lado, ele é acompanhado de uma ‘espiritualização’ em 
detrimento do corpo, da unidade do composto humano (corpo/espírito) e da 
sua valorização. Ocorre então a dessexualização do amor, como expressão da 
própria cisão agostiniana entre o espírito e o corpo, na qual se estabelece uma 
separação entre o amor caritativo (ágape) e a dimensão sexual do amor (eros). 

Vejamos agora alguns textos agostinianos que nos trazem mais 
elementos a respeito do tema. As obras agostinianas dedicadas ao matrimônio, 
à virgindade e à concupiscência discutem o assunto. No casamento, marido e 
esposa atingem padrão mais elevado de desenvolvimento mediante a renúncia 
conjunta ao ato sexual. Em suma, aos olhos de Agostinho, a virgindade e a 
continência mostram-se como moralmente superior: 

 
Nós, porém conforme a fé e a sã doutrina das Sagradas Escrituras, não dizemos 
que o matrimônio seja pecado. Todavia, tão excelente seja ele, nós o colocamos 

 
6Estamos empregando aqui estes termos – eros e ágape - em um sentido estrito; no entanto, para sua 
significação mais ampla e sobre a longa discussão a respeito dos seus significados, ver por exemplo, A. 
NYGREN, Agape and Eros. Philadelphia 1953.  
7Manual sobre a fé, a esperança e a caridade 13, 41: “Nulla igitur voluptate carnalis concupiscentiae 
seminatus sive conceptus, et ideo nullum peccatum originaliter trahens, Dei quoque gratia Verbo Patris 
unigenito, non gratia Filio sed natura (...).” 



Dissertatio [61] 109-119 | 2025 

 
113 

abaixo da castidade das virgens e também da continência das viúvas. (A Santa 
Virgindade 21, 2007, 124)8 
 

O célebre historiador Peter Brown, em Corpo e Sociedade: o 
Homem, a Mulher e a Renúncia Sexual no Início do Cristianismo, analisa o 
princípio da renúncia sexual permanente - a continência, o celibato e a 
virgindade perene – que se desenvolveu nos círculos cristãos da Antiguidade 
Tardia. No que concerne à sexualidade, os discursos da Patrística foram 
caracterizados pela exaltação do estado de virgindade e da castidade. 

Agostinho irá defender o matrimônio (a fim de se contrapor aos 
maniqueístas, que negavam a importância do casamento). Mas, se a via para 
justificar as relações sexuais era a da procriação no interior do casamento, por 
outro lado o desejo e o prazer sexual são condenáveis per se:  

 
É ilícito e vergonhoso praticar o coito com a própria esposa e ao mesmo tempo 
impedir a concepção de filhos. Foi o que fez Onã, filho de Judá, e por isso Deus 
o matou.  (As relações adúlteras 2,12.12)9. 

 
Em Contra Fausto (15, 7) lemos:  
 

(...) não desejam ter filhos, único propósito porque contraíram o casamento. Por 
que então não fazeis parte do número daqueles que proíbem o casamento (...) se 
tentais excluir dele o que o constitui em primeiro lugar? Pois se o excluís, os 
maridos se tornam amantes vergonhosos, as esposas prostitutas, os leitos 
nupciais leitos de bordel, e os sogros cáftens.10  

 
A influência e impacto dessas ideias transpôs séculos; vide a menção 

de Uta Ranke-Heinemann a esse respeito (1996, 96): “Foi absolutamente de 
acordo com Agostinho, Tomás, Jerônimo, com os estoicos, com Fílon, em 
suma, com toda a tradição anti-sexual, que (...) em 1980, numa audiência geral 
em Roma, o papa falou sobre o adultério com a própria esposa”.  

 
8 “Nos autem secundum Scripturarum sanctarum fidem sanamque doctrinam nec peccatum esse dicimus 
nuptias et earum tamen bonum non solum infra virginalem, verum etiam infra vidualem continentiam 
constituimus.”  
9 De Coniugiis Adulterinis libri duo (2, 12.12): “Illicite namque et turpiter etiam cum legitima uxore 
concumbitur, ubi prolis conceptio devitatur. Quod faciebat Onan filius Iudae et occidit illum propter hoc 
Deus.”  
10 “(...) filios autem inviti suscipiunt, propter quod solum coniugia copulanda sunt. Quomodo ergo non 
prohibes nubere, (...) quando id conaris auferre de nuptiis, unde sunt nuptiae? Quo ablato, mariti erunt 
turpiter amatores; meretrices, uxores; thalami, fornices; soceri, lenones.” 



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunha 

 
114 

À base da repulsão do desejo e do prazer sexual em Agostinho 
encontra-se a concepção da libido como um mal e como movimento 
desordenado: “Eis por que os filósofos que mais se aproximaram da verdade 
confessaram que a ira e a libido são partes viciadas da alma, pois se 
movimentam turbulenta e desordenadamente às coisas que a sabedoria 
interdita perpetrar” (A Cid. de Deus, XIV, XIX).11 A libido12 é tida como ‘uma 
doença da alma’13 (aegritudo animi, Confissões VIII, IX, 21; libidinis morbo, A Cid. 
de Deus XIV, XVI), cujo sintoma geral consiste na insubmissão dos órgãos 
sexuais. À desobediência de Adão, sobreveio em retribuição a desobediência 
dos órgãos genitais (A Cid. de Deus XIV, XXIII). Ela é ruim porque subverte a 
vontade e a domina, tornando o ser humano escravo dos seus prazeres e 
impedindo-o de alcançar a beatitude, ao desregrar a alma.  

O problema do desejo e prazer sexual está, para Agostinho, no fato 
dele obscurecer a mente e desobedecer à vontade. Não obstante, é a própria 
existência da mente (ou espírito) no ser humano que permite que esta subjugue 
o desejo desmedido ou desenfreado.  

Reproduzimos os comentários de Foucault a esse respeito, em As 
Confissōes da Carne (2019, 346-34): 
 

Uma breve evocação, na Cidade de Deus, do que o ato sexual é na sua forma e no 
seu desenrolar-se permite-nos cingir o problema. Agostinho retoma aí muito 
fielmente a descrição clássica do paroxismo sexual com os seus três pontos 
essenciais: um abalo físico do corpo que não é possível dominar, uma comoção 
da alma que é arrebatada contra vontade pelo prazer, um eclipse final do 
pensamento que parece aproximá-lo da morte. “O desejo (libido') através do 
qual são excitadas as partes vergonhosas do corpo” não se contenta com 
“apoderar-se do corpo inteiro, exterior e interiormente; abala o homem inteiro, 
unindo e misturando as paixões da alma e os apetites carnais para abrir caminho 

 
11 “Hinc est quod et illi philosophi, qui veritati propius accesserunt, iram atque libidinem vitiosas animi 
partes esse confessi sunt, eo quod turbide atque inordinate moverentur ad ea etiam, quae sapientia 
perpetrari vetat…” 
12 Sobre o sentido, alcance e emprego do termo libido em Agostinho, cabe ressaltar a complexidade da 
questão. Muitas vezes Agostinho o emprega para além do domínio da sexualidade, uma vez que ele é 
permutável com cupiditas, isto é, cupidez, que não concerne apenas ao desejo sexual. Conferir De Civ. 
Dei XIV, XVI: “É verdade haver muitas classes de libido; quando, porém, se diz simplesmente libido, sem 
mais nada, é costume quase sempre entender-se a que excita as partes sexuais do corpo.” 
13 “Nam si plena esset, nec imperaret, ut esset, quia iam esset. Non igitur monstrum partim velle, partim 
nolle, sed aegritudo animi est, quia non totus assurgit veritate sublevatus, consuetudine praegravatus; 
Conf. L. VIII, IX, 21. 
In tanta facilitate rerum et felicitate hominum absit ut suspicemur non potuisse prolem seri sine libidinis 
morbo, De Civ. Dei XIV, XVI. 



Dissertatio [61] 109-119 | 2025 

 
115 

a essa volúpia, que é a maior de todas as do corpo, de tal maneira que, no 
momento em que alcança o seu auge, toda a lucidez bem como aquilo a que 
poderíamos chamar a vigilância do pensamento são quase aniquiladas.  
 

Assim, o ato sexual torna-se uma experiência física com 
consequências tão ameaçadoras, que convém afastar-se dele o quanto possível. 
Seriam estas, grosso modo, as linhas gerais da doutrina de Agostinho 
concernente ao tema da sexualidade, salientando-se que para uma visão mais 
completa importa associá-la à finalidade da história e à necessidade da 
formação de uma societas, conforme a economia agostiniana da salvação.  

É a partir de uma concepção de societas e de amicitia que Agostinho 
elabora a sua teoria do casamento e das relações conjugais. Cada indivíduo é 
parte do gênero humano e o compõe, e nessa medida, o ser humano é um ser 
social. A amizade liga cada um ao gênero humano, ao conjunto maior a que 
pertence, e o casamento permite o fortalecimento destes laços de amizade. Até 
aqui Agostinho segue os antigos na trilha da valorização da amizade (Foucault 
2019, 327). No entanto, na economia salvífica agostiniana, a pessoa humana 
foi criada em vista de uma societas por assim dizer, atemporal, isto é, depois da 
peregrinação deste mundo a societas a que está destinado o gênero humano 
encontrará a sua realidade última na unidade da cidade celeste, onde a multidão 
das almas se reunirá em um só coração e espírito. 

A procriação “(...) de mortais que é o fim do casamento deixará de 
existir, enquanto a continência, que é desde este mundo uma forma antecipada 
da vida dos anjos, permanecerá eternamente”14. Ressalte-se que os que 
praticam a continência, como também os casados são importantes para a 
preparação da cidade futura ou celeste. Nesse sentido, Agostinho evita dar ao 
ato sexual uma valorização negativa. O ato sexual em si é útil ao gênero 
humano, uma vez que sem ele não há progenitura, e esta é necessária para 
constituir a societas humana ou celeste. De modo que a reprodução do gênero 
humano resultante das uniões físicas é tida como necessária para a propagação 
de parentescos espirituais (FOUCAULT, 2019, 329); nos fins dos tempos “as 
relações físicas deixarão de ter o seu lugar, uma vez que a cidade celeste 
admitirá somente relações espirituais” (FOUCAULT, 2019, 327-328).   

É neste contexto maior que se insere o debate a respeito da 
continência, procriação e sexualidade dentro e fora do matrimônio. Assim, 
podemos perceber quão pouco lugar resta ao prazer em sua faceta corporal, 

 
14 SANTO AGOSTINHO, De bono conjugali VIII (8): “Sic et mortalis ista generatio, propter quam fiunt 
nuptiae, destruetur; ab omni autem concubitu immunitas, et hic angelica meditatio est et permanet in 
aeternum”.  



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunha 

 
116 

apenas aquele lugar do prazer inevitável e inescapável associado à reprodução 
da espécie. Estamos aqui ainda muito distantes do reconhecimento da 
importância da sexualidade para o desenvolvimento e amadurecimento da 
pessoa,15 ou da ideia de que a sexualidade diz respeito à dimensão humana que 
habilita a uma doação interpessoal específica (doação ao outro), o dom de si 
mesmo que se exprime pelo intermédio do corpo. 

A despeito das diversas interpretações que se dê da filosofia 
agostiniana sobre o amor – na linha de uma metafísica, ou da sua negação com 
ênfase em uma leitura fenomenológica, tal como vemos em Jean Luc Marion – 
16  o que gostaríamos de enfatizar agora são alguns limites do pensamento 
agostiniano relacionados à importância do corpo e da sexualidade.  

Se Agostinho está impedido de negar o corpo (visto que para os 
cristãos este é um bem-criado por Deus), por outro lado a sua tendência 
ascética e seu platonismo tencionam a articulação interna da sua filosofia em 
sentido inverso. Isto é, trata-se de uma doutrina movida por concepções 
antagônicas: a negação do corpo no platonismo e afirmação do corpo como 
um bem no cristianismo (vide a própria ideia de ressureição). Este problema 
poderia ser acrescentado ao rol das indeterminações17 da filosofia agostiniana, 
juntamente com seu outro aspecto: a afirmação da superioridade da alma 
frente ao corpo. 

Na antropologia agostiniana, a alma é tida como a parte mais elevada 
do ser humano. Embora Agostinho considere o ser humano total como uma 
única substância, ele irá insistir no fato de que a alma é una e superior ao 
corpo, conforme vemos, por exemplo, nos diálogos da juventude em que a 
alma é concebida como “uma substância racional feita para reger o corpo (cf. 
De quantitate animae)18. Todavia, essa definição de ser humano, em que o acento 
é colocado na superioridade hierárquica da alma frente ao corpo, irá acarretar 
muitos problemas. As dificuldades metafísicas envolvidas em tal definição 
terão consequências sérias e difíceis. Em uma doutrina nestes moldes 
direcionada à alma, cria-se um distanciamento do corpo em vista da 
valorização da primeira, tida como um bem maior (GILSON 2010, 99). Em 
suma, o platonismo de Agostinho deixará profunda marcas em sua filosofia.  

Nesse sentido, estamos de acordo com E. Gilson (2010, 104)  ao 
dizer que Agostinho, tendo apenas uma técnica plotiniana para a explicitação e 

 
15 Cf. ZILLES, U., 2009, 346. 
16 MARION, J_L, 2008. 
17 GILSON E., 20010, 103.  
18 “Si autem definiri tibi animum vis, et ideo quaeris quid sit animus, facile resondeo. Nam mihi videtur 
esse substantia quaedam rationis particeps, regendo corpori accommodata”. (De quantitate animae, XIII, 
22) 



Dissertatio [61] 109-119 | 2025 

 
117 

o desenvolvimento de seu pensamento e intuições, legou à Idade Média 
problemas perigosos aos quais um Tomás de Aquino abordaria 
diferentemente. Seu platonismo e ascetismo, aliados à sua doutrina do pecado 
original, irão limitar o reconhecimento da importância do corpo e das suas 
experiências, onde a dimensão gozosa do cristianismo ‘espiritualiza-se’, 
simultaneamente à ruptura entre o corpo e a alma, ou o corpo e o espírito.  

A verdadeira delectatio é espiritual e o sentido de espiritual em 
Agostinho estará associado a uma dicotomia entre o espírito e o corpo. Assim, 
a ruptura entre corpo e alma, corpo/espírito é acompanhada, em alguma 
medida, por uma ruptura no interior do próprio amor (amor espiritual/amor 
carnal): em outros termos, entre ágape e eros.  
 
 
Considerações finais 

 
A cisão estabelecida no interior do amor, por um de seus panegiristas 

– Agostinho – que o coloca de modo inédito como fundamento da metafísica, 
da ética e da política, não deixa de chamar a atenção e ser algo intrigante.  
Independentemente das causas - filosóficas; teológicas; históricas; psicológicas 
- que teriam levado Agostinho a defender a libido como um mal e uma doença, 
e o prazer corpóreo mesmo dentro do matrimônio como algo ameaçador, cabe 
retomar alguns pontos a esse respeito. 

Se os antigos se questionaram e disputaram a respeito do tema, a 
importância da sexualidade e do prazer hoje passou também a ser reivindicada 
no interior do cristianismo. O debate permanece ainda aberto... Entretanto, o 
anseio que possamos ter por um pensamento filosófico sistemático completo e 
acabado mostra-se fadado à frustração; a própria história da filosofia, na sua 
sucessão de filosofias já é um sinal disso. A filosofia sempre está por se fazer, e 
sempre se recriando, tal como a própria transformação das sociedades e das 
culturas. Não compreendemos completamente a realidade que nos cerca, e 
nem nos conhecemos completamente, o que inexoravelmente produz a 
experiência da falibilidade como dado inelutável da experiência humana. 
Talvez esta experiência possa ser compreendida como a exigência do próprio 
reconhecimento de uma finitude e limites abissais, índice de nossa 
humanidade. Os limites da filosofia agostiniana do amor também nos falam 
disso. A cisão entre o corpo, sexualidade e o amor, promovida sob sua 
influência e que se aprofundou no seio da teologia e filosofia cristã, tornou-se 
marca de um longo período.  



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunha 

 
118 

Se a releitura de Foucault a respeito do pensamento agostiniano nos 
apresenta uma visão política da história da sexualidade onde a Agostinho não 
restaria papel muito honroso, há estudiosos que acusam Foucault de 
anacronismo.19 Em outra frente também nos parecem instigante as reflexões 
de J-L. Marion na tentativa de uma reabilitação fenomenológica do 
pensamento agostiniano sobre o amor. 

Independentemente da leitura que façamos do pensamento 
agostiniano, deixamos esse debate de lado para ficar com uma provocação que 
os estudos de suas obras nos deixam, nos excitando (já que o tema é 
sexualidade e eros...). A nosso ver este é um dos frutos importantes do diálogo 
com um filósofo de tal timbre: sua filosofia nos deixa hoje, em tempos de 
legítima crítica à filosofia canônica excludente, patriarcal, colonialista e 
logocentrada, também o convite ao reconhecimento da sua incompletude, 
indeterminações, contradições e limites, nos impulsionando para uma tarefa 
que apenas a nós se impõe e nos compete contemporaneamente executar, em 
busca de alguma superação das fraturas e suturas inscritas na história, nas 
sociedades e nos nossos corpos. 

A busca de uma hermenêutica do amor que abra espaço para a 
inclusão e a relação entre eros e ágape apresenta-se como uma tarefa imposta à 
contemporaneidade, em vista do valor atribuído à corporeidade, ao desejo e à 
sexualidade. Seria esta também uma das demandas da Filosofia e Teologia 
Queer, que abarca em seu campo de reflexão esses questionamentos? Se a 
sexualidade foi abolida da esfera da Teologia e Filosofia cristã na perspectiva 
da sua valorização e diversidade, agora ela passa a ser tematizada aberta e 
largamente. 

 
 
Referências 
 
AUGUSTINUS, Opera Omnia. Nuova Biblioteca Agostiniana. Città Nuova 
Editrice. Disponível em: <http://www. augustinus. it >. 
AGOSTINHO, Dos bens do matrimônio – A santa virgindade – Dos bens da viuvez: 
Cartas a Proba e a Juliana. Col. Patrística, vol. 16, São Paulo: Paulus, 2000. 
_________. A Cidade de Deus, Contra os pagãos. 2 volumes, trad. Leme, O. P., 
Petrópolis, Rio de Janeiro: Ed.Vozes, 2001. 
_________. Comentário da Primeira Epístola de São João. São Paulo: Paulinas, 
1989. 
_________. Confissões. São Paulo: Ed. Penguin Companhia, 2017. 

 
19 SILVA FILHO, L._M. da., 2021, 91-112. 



Dissertatio [61] 109-119 | 2025 

 
119 

_________. Manual sobre a fé, a esperança e a caridade. Rio de Janeiro: Ed. Clube 
de Autores, 2018.  
_________. Solilóquios. São Paulo: Ed. Paulus, 1998.  
BROWN, P. Corpo e Sociedade: O homem, a mulher e a renúncia sexual no início do 
cristianismo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990. 
FOUCAULT, M. Confissões da Carne. Lisboa: Relógio D´Água Editores, 2019. 
GILSON, É Introdução ao estudo de Santo Agostinho. 2ª.ed. São Paulo: Discurso 
Editorial; Paulus, 2010.  
MARION, J. L. Au lieu de soi: l’approche de Saint Augustin. Paris: PUF, 2008.  
NYGREN, A. Agape and Eros. Philadelphia: The Westminster Press, 1953.  
RANKE-HEINEMANN, U. Eunucos pelo reino de Deus. Rio de Janeiro: Ed. Rosa 
dos Tempos, 1996. 
SILVA FILHO, L.M. da, “A recepção de Agostinho em As confissões da carne, de 
Foucault”. In: Discurso, 51 (2021), 91-
112.<https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2021.193763> 
ZILLES, U. “Visão cristã da sexualidade humana”. In: Teocomunicacão, Porto 
Alegre, v. 39 (set/dez. 2009), n.3, 336-350. 
 

 
Email: marianapaolozzi1@gmail.com 

 
Recebido: 06/2024 

Aprovado: 12/2025 

https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2021.193763

