A RADICALIDADE DOS AFETOS EM AGOSTINHO E O
PROBLEMA DA DESSEXUALIZACAO DO AMOR

Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunba

Universidade Federal de Santa Catarina

Resumo: Este artigo é uma introdugfo ao tema da radicalidade dos afetos em Agostinho, no qual se langa um
olhar mais atento a uma questéo especifica: o problema da dessexualizagdo do amor. Defendemos a hipétese
de que em alguma medida este problema pode ser compreendido como uma cisdo entre eros e agape, termos
empregados aqui, respectivamente, como se referindo a dimensao sexual do amor, e a dimens&o caritativa. Se
em Agostinho, a diferenca das filosofias greco-romanas, o amor ganha uma dimens&o inaudita fundamentando
sua metafisica, ética e politica, por outro lado, ele € acompanhado de uma ‘espiritualizagao’ em detrimento do
corpo, da unidade do composto humano e da sua valorizagdo. Seu platonismo e ascetismo, aliados a sua
doutrina do pecado original, irdo limitar o reconhecimento da importancia do corpo e das suas experiéncias,
onde a dimens&o gozosa do cristianismo ‘espiritualiza-se’, simultaneamente a ruptura entre o corpo e a alma, ou
0 corpo e o espirito. Esta ruptura é acompanhada, em alguma medida, por uma cis@o no interior do préprio
amor: em outros termos, entre agape e eros (amor espiritual/amor carnal). Em tempos de legitima critica a
filosofia candnica excludente e patriarcal, a filosofia agostiniana também nos deixa o convite ao reconhecimento
da sua incompletude, das suas indeterminagdes, contradi¢des e limites, nos impulsionando para uma tarefa que
apenas a nés se impde e nos compete contemporaneamente executar, em busca de alguma superagéo das
fraturas e suturas inscritas na histéria, nas sociedades e nos nossos corpos.

Palavras-chave: Amor, dessexualizagao, afetos, Agostinho.

Abstract: This article is an introduction to the theme of the radicality of affections in Augustine, in which a closer
look is taken at a specific issue: the problem of the desexualization of love. We argue that to some extent, this
problem can be understood as a division between eros and agape, terms employed here, respectively, to refer to
the sexual dimension of love and the charitable dimension. If in Augustine, unlike in Greco-Roman philosophies,
love takes on an unprecedented dimension, grounding its metaphysics, ethics, and politics, on the other hand, it
is accompanied by a ‘spiritualization'at the expense of the body, the unity of the human compound, and its
valorization. His Platonism and asceticism, allied with his doctrine of original sin, will limit the recognition of the
importance of the body and its experiences, where the joyful dimension of Christianity
“spiritualizes simultaneously with the rupture between body and soul, or body and spirity. This rupture is
accompanied, to some extent, by a division within love itself: in other words, between agape and eros (spiritual
love/caral love). In times of legitimate criticism of exclusionary and patriarchal canonical philosophy, Augustinian
philosophy also invites us to recognize its incompleteness, its indeterminations, contradictions, and limits,
propelling us towards a task that is imposed solely on us and competently carried out contemporaneously, in
search of some overcoming of the fractures and sutures inscribed in history, in societies, and in our bodies.
Keywords: Love, desexualization, affections, Augustine.

© Dissertatio [61] 109-119 | 2025



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunba

Este trabalho é uma introducio ao tema da radicalidade dos afetos
em Agostinho, no qual se langa um olhar mais atento a uma questio especifica:
o problema da dessexualizacio do amor. Defendemos a hipétese de que em
alguma medida este problema pode ser compreendido como uma cisdo entre
eros ¢ agape, termos empregados aqui, respectivamente, como se referindo a
dimensao sexual do amor, e a dimens3o caritativa, tal como sera discutido a
seguir.

Em vista de examinar o espinhoso e controvertido tema e o
significado especifico atribuido, no contexto agostiniano, a0 que estamos nos
referindo como ‘dessexualizacao do amor’, iniciaremos a discussio buscando
descrever em linhas gerais o funcionamento da economia agostiniana dos
afetos, sua radicalidade e desdobramento maximo, a saber, o locus do amor.

O tema do amor permeia toda a obra agostiniana. Explicitar o seu
pensamento a esse respeito e o papel da sexualidade, ao longo de sua vasta
producio que durou cerca de 40 anos, requer de alguma forma, em poucas
paginas de escrita, a escolha de pontos de vistas que nos levardo a perder
varios aspectos e nuances da sua filosofia. Diante disto, propomos aqui um
recorte considerando simultaneamente a necessidade de buscar preservar a
Weltanschanung agostiniana.

No que se refere as paixGes humanas, Agostinho ird propor o seu
ordenamento segundo a ordo amoris. Com isso, estabelece-se uma ruptura em
relacdo aos estoicos e Platdo no que diz respeito ao papel e a importancia das
paixbes. O hiponense salienta duas abordagens principais conforme a tradicido
filosofica: a dos platonicos, que reconhecem a presenca das paixGes na alma,
mas buscam domina-las, e a dos estoicos, que pretendem negar seu acesso ou
influéncia na alma. Agostinho ira salientar que essas duas posicoes divergentes
se devem, sobretudo, a questdes de palavras, e que tendem a esconder algo em
comum: a suposicdo de que uns e outros veem as paixdes como algo negativo.
Isto ¢, os estoicos tinham as paixGes como perturbagdes do espirito e Platio as
considerava como fonte de mal juntamente com o corpo.!

O estado da alma de viver de modo imperturbavel (apatheia em grego,
e impassibilitas em latim)? sem sofrer a influéncia das paixdes ¢ desejavel, no
entanto, irrealizavel. Para Agostinho, as pessoas boas ou mas provam todas as
paixbes, emogbes ou afetos; todavia, e eis o principal, os bons tém paixdes
boas e os maus, paixdes mas. Nestes movimentos da alma cabe ressaltar a sua

1 De Civ. Dei XIV, 5.
2De Civ. Dei XIV, 9, 4.

110



Dissertatio [61] 109-119 | 2025

indispensabilidade, a importancia dos afetos e a necessidade de serem
vivenciados retamente. Nisso hd uma radicalidade e oposi¢do quanto aos
estoicos e platonicos, a saber, a da imprescindibilidade da experiéncia dos
afetos e do senti.

Conforme o hiponense, o ser humano bom ¢ aquele que ama. No
entanto, hd um critério para a experiéncia do amor, e este liga-se a distin¢io
entre o uti e o frui: os bens finitos devem ser usados como meios e niao
transformados em objeto de fruicdo e deleite como se fossem fins. A virtude
do ser humano - que no mundo antigo havia sido determinada em func¢ao do
conhecimento - ¢ ressignificada de modo inédito por meio do paradigma do
amor, conforme atesta a célebre passagem das Confissées (XIII, 9) “O amor ¢é
o meu peso. Para qualquer parte que va, é ele quem me leva”,® ou ainda o
Comentario a Primeira Epistola de Sao Joao (VII, 8):4

Uma vez por todas, foi-te dado somente um breve mandamento: Ama e faze o
que quiseres. Se te calas, cala-te movido pelo amor; se falas em tom alto, fala por
amor; se corriges, corrige por amor; se perdoas, perdoa por amor. Tem no

fundo do coragio a raiz do amor: dessa raiz nio pode sair sendo o bem!

Eis a radicalidade do amor em seu sentido etimoldgico primeiro: o
amor como raiz (radix), fonte e origem do ser humano, e como esséncia da
natureza divina (Dilectio Deus esi).

Todavia, frente a este quadro, importa salientar nas obras agostinianas
do perfodo pés-conversio o repidio e a aversdo ao prazer corporeo e terreno.
Isto levaria a uma experiéncia do amor, por assim dizer, desencarnada, com o
prazer sexual negado: “Estou convencido de que nada afasta mais o espirito do
homem das alturas do que os carinhos da mulher e aqueles movimentos do
corpo, sem os quais um homem ndo pode possuir sua esposa” (Solildguios 1,
10).5

Posteriormente, nas obras da maturidade e da velhice vemos o
abrandamento dessa posicio onde Agostinho admite o prazer sexual no
interior do casamento — o chamado sexo toleravel - como antidoto a males
maiores (isto ¢, adultério; coito etc.). A despeito disso, a dessexualizacdo do

3 “Pondus meum amor meus; eo feror, quocumque feror.”

4 “Semel ergo breve praeceptum tibi praecipitur: Dilige, et quod vis fac: sive taceas, dilectione taceas;
sive clames, dilectione clames; sive emendes, dilectione emendes; sive parcas, dilectione parcas: radix
sit intus dilectionis, non potest de ista radice nisi bonum existere.”

5 “Quantumlibet velis eam pingere atque cumulare bonis omnibus, nihil mihi tam fugiendum quam
concubitum esse decrevi: nihil esse sentio quod magis ex arce deiciat animum virilem, quam blandimenta
feminea, corporumque ille contactus, sine quo uxor haberi non potest”.

111



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunba

amor se da em prol da sua ‘espiritualizacdo’, uma vez que mesmo no interior
do matrimoénio prevalece o elogio a continéncia. Nessa medida, estabelece-se
uma espécie de cisdo entre eros e agape, entre a dimensio sexual do amor e o
amor caritativo.® Na economia agostiniana dos afetos, ao prazer corporal e
sexual ¢ associada a culpabilidade do pecado original: “Cristo foi gerado e
concebido sem qualquer prazer carnal e por isso permaneceu livre de qualquer
espécie de influéncia do pecado original (...)”.7 Isto ¢, ele é compreendido
como uma consequéncia do pecado original da desobediéncia.

Segundo Uta Ranke-Heinemann em Ewnucos pelo reino de Deus (1996,
88), Agostinho “teria fundido o cristianismo com o édio ao sexo e ao prazer
em uma unidade sistematica”. Ela observa a importancia de Agostinho para a
moralidade sexual cristdi onde o hiponense teria, com suas concepgdes,
influenciado séculos e milénios que se seguiram, de modo que uma tradi¢do
anti-sexual do amor foi se instaurando. A tendéncia ascética e neoplatonica de
Agostinho, aliada ao seu anseio de romper com as coisas terrenas, o teria
conduzido a uma versio escapista do cristianismo (RANKE-HEINEMANN,
1996, 94).

Em suma, se em Agostinho, a diferenca das filosofias greco-romanas,
o amor ganha uma dimensio inaudita fundamentando sua metafisica, ética e
politica, por outro lado, ele é acompanhado de uma ‘espiritualizacio’ em
detrimento do cotpo, da unidade do composto humano (corpo/espitito) e da
sua valorizacdo. Ocorre entdo a dessexualizagdo do amor, como expressio da
propria cisio agostiniana entre o espirito e o corpo, na qual se estabelece uma
separacio entre o amor caritativo (dgape) e a dimensio sexual do amor (ervs).

Vejamos agora alguns textos agostinianos que nos trazem mais
elementos a respeito do tema. As obras agostinianas dedicadas ao matrimoénio,
a virgindade e a concupiscéncia discutem o assunto. No casamento, marido e
esposa atingem padrdo mais elevado de desenvolvimento mediante a renincia
conjunta ao ato sexual. Em suma, aos olhos de Agostinho, a virgindade ¢ a
continéncia mostram-se como moralmente supetiot:

Noés, porém conforme a fé e a sa doutrina das Sagradas Escrituras, nio dizemos

que o matrimonio seja pecado. Todavia, tao excelente seja ele, nés o colocamos

6Estamos empregando aqui estes termos — eros e agape - em um sentido estrito; no entanto, para sua
significagéo mais ampla e sobre a longa discusséo a respeito dos seus significados, ver por exemplo, A.
NYGREN, Agape and Eros. Philadelphia 1953.

"Manual sobre a fé, a esperanca e a caridade 13, 41: “Nulla igitur voluptate carnalis concupiscentiae
seminatus sive conceptus, et ideo nullum peccatum originaliter trahens, Dei quoque gratia Verbo Patris
unigenito, non gratia Filio sed natura (...).”

112



Dissertatio [61] 109-119 | 2025

abaixo da castidade das virgens e também da continéncia das viuvas. (A Santa
Virgindade 21, 2007, 124)%

O célebre historiador Peter Brown, em Corpo e Sociedade: o
Homem, a Mulher e a Renuncia Sexual no Inicio do Cristianismo, analisa o
principio da trenincia sexual permanente - a continéncia, o celibato e a
virgindade perene — que se desenvolveu nos circulos cristdaos da Antiguidade
Tardia. No que concerne a sexualidade, os discursos da Patristica foram
caracterizados pela exaltacdo do estado de virgindade e da castidade.

Agostinho ird defender o matriménio (a fim de se contrapor aos
maniqueistas, que negavam a importancia do casamento). Mas, se a via para
justificar as relagdes sexuais era a da procriacio no interior do casamento, por
outro lado o desejo e o prazer sexual sdo condenaveis per se:

E ilicito e vergonhoso praticar o coito com a proptria esposa e 20 mesmo tempo
impedir a concepgio de filhos. Foi o que fez Ona, filho de Jud4, e por isso Deus

o matou. (As relagies adiilteras 2,12.12)°.

Em Contra Fausto (15, 7) lemos:

(...) ndo desejam ter filhos, unico propdsito porque contrairam o casamento. Por
que entdo nio fazeis parte do nimero daqueles que proibem o casamento (...) se
tentais excluir dele o que o constitui em primeiro lugar? Pois se o excluis, os
maridos se tornam amantes vergonhosos, as esposas prostitutas, os leitos

nupciais leitos de bordel, e os sogros caftens. !

A influéncia e impacto dessas ideias transpos séculos; vide a mencao
de Uta Ranke-Heinemann a esse respeito (1996, 96): “Foi absolutamente de
acordo com Agostinho, Tomas, Jerénimo, com os estoicos, com Filon, em
suma, com toda a tradi¢do anti-sexual, que (...) em 1980, numa audiéncia geral
em Roma, o papa falou sobre o adultério com a prépria esposa’.

8 “Nos autem secundum Scripturarum sanctarum fidem sanamque doctrinam nec peccatum esse dicimus
nuptias et earum tamen bonum non solum infra virginalem, verum etiam infra vidualem continentiam
constituimus.”

9 De Coniugiis Adulterinis libri duo (2, 12.12): “lllicite namque et turpiter etiam cum legitima uxore
concumbitur, ubi prolis conceptio devitatur. Quod faciebat Onan filius ludae et occidit illum propter hoc
Deus.”

10 %(..) filios autem inviti suscipiunt, propter quod solum coniugia copulanda sunt. Quomodo ergo non
prohibes nubere, (...) quando id conaris auferre de nuptiis, unde sunt nuptiae? Quo ablato, mariti erunt
turpiter amatores; meretrices, uxores; thalami, fornices; soceri, lenones.”

113



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunba

A base da repulsio do descjo e do prazer sexual em Agostinho
encontra-se a concep¢do da libido como um mal e como movimento
desordenado: “Eis por que os filésofos que mais se aproximaram da verdade
confessaram que a ira ¢ a libido sio partes viciadas da alma, pois se
movimentam turbulenta e desordenadamente as coisas que a sabedoria
interdita perpetrar” (A Cid. de Deus, XIV, XIX).!! A libido!? ¢ tida como ‘uma
doenca da alma’® (aegritudo animi, Confissoes VII1, IX, 21; libidinis morbo, A Cid.
de Dens XIV, XVI), cujo sintoma geral consiste na insubmissao dos 6rgios
sexuais. A desobediéncia de Adio, sobreveio em retribuicio a desobediéncia
dos o6rgios genitais (A Cid. de Deus XTIV, XXIII). Ela é ruim porque subverte a
vontade e a domina, tornando o ser humano escravo dos seus prazeres e
impedindo-o de alcangar a beatitude, ao desregrar a alma.

O problema do desejo e prazer sexual esta, para Agostinho, no fato
dele obscurecer a mente e desobedecer a vontade. Ndo obstante, é a propria
existéncia da mente (ou espirito) no ser humano que permite que esta subjugue
o desejo desmedido ou desenfreado.

Reproduzimos os comentarios de Foucault a esse respeito, em _As

Confissoes da Carne (2019, 346-34):

Uma breve evocacio, na Cidade de Deus, do que o ato sexual é na sua forma e no
seu desenrolar-se permite-nos cingir o problema. Agostinho retoma ai muito
fielmente a descricio classica do paroxismo sexual com os seus trés pontos
essenciais: um abalo fisico do corpo que nio é possivel dominar, uma comocio
da alma que ¢é arrebatada contra vontade pelo prazer, um eclipse final do
pensamento que parece aproxima-lo da morte. “O desejo (libido') através do
qual sdao excitadas as partes vergonhosas do corpo” nio se contenta com
“apoderar-se do corpo inteiro, exterior e interiormente; abala o homem inteiro,

unindo e misturando as paixoes da alma e os apetites carnais para abrir caminho

" *Hinc est quod et illi philosophi, qui veritati propius accesserunt, iram atque libidinem vitiosas animi
partes esse confessi sunt, eo quod turbide atque inordinate moverentur ad ea etiam, quae sapientia
perpetrari vetat...”

12 Sobre o sentido, alcance e emprego do termo libido em Agostinho, cabe ressaltar a complexidade da
questd@o. Muitas vezes Agostinho o emprega para além do dominio da sexualidade, uma vez que ele é
permutavel com cupiditas, isto é, cupidez, que ndo concerne apenas ao desejo sexual. Conferir De Civ.
Dei XIV, XVI: “E verdade haver muitas classes de libido; quando, porém, se diz simplesmente libido, sem
mais nada, é costume quase sempre entender-se a que excita as partes sexuais do corpo.”

3 “Nam si plena esset, nec imperaret, ut esset, quia iam esset. Non igitur monstrum partim velle, partim
nolle, sed aegritudo animi est, quia non totus assurgit veritate sublevatus, consuetudine praegravatus;
Conf. L. VIII, X, 21.

In tanta facilitate rerum et felicitate hominum absit ut suspicemur non potuisse prolem seri sine libidinis
morbo, De Civ. Dei XIV, XVI.

114



Dissertatio [61] 109-119 | 2025

a essa volupia, que é a maior de todas as do corpo, de tal maneira que, no
momento em que alcanga o seu auge, toda a lucidez bem como aquilo a que

poderfamos chamar a vigilancia do pensamento sao quase aniquiladas.

Assim, o ato sexual torna-se uma experiéncia fisica com
consequéncias tdo ameagadoras, que convém afastar-se dele o quanto possivel.
Seriam estas, grosso modo, as linhas gerais da doutrina de Agostinho
concernente ao tema da sexualidade, salientando-se que para uma visdo mais
completa importa associd-la a finalidade da histéria e a necessidade da
formacao de uma societas, conforme a economia agostiniana da salvagao.

E a partir de uma concepcio de societas e de amicitia que Agostinho
elabora a sua teoria do casamento e das relagdes conjugais. Cada individuo ¢é
parte do género humano e o compde, e nessa medida, o ser humano é um ser
social. A amizade liga cada um ao género humano, ao conjunto maior a que
pertence, e o casamento permite o fortalecimento destes lacos de amizade. Até
aqui Agostinho segue os antigos na trilha da valorizacido da amizade (Foucault
2019, 327). No entanto, na economia salvifica agostiniana, a pessoa humana
foi criada em vista de uma societas por assim dizer, atemporal, isto é, depois da
peregrinacio deste mundo a socefas a que esta destinado o género humano
encontrari a sua realidade dltima na unidade da cidade celeste, onde a multidao
das almas se reunira em um sé coragdo e espirito.

A procriacdo “(...) de mortais que é o fim do casamento deixara de
existir, enquanto a continéncia, que ¢ desde este mundo uma forma antecipada
da vida dos anjos, permanecera eternamente”!'4. Ressalte-se que os que
praticam a continéncia, como também os casados sio importantes para a
preparacdo da cidade futura ou celeste. Nesse sentido, Agostinho evita dar ao
ato sexual uma valorizacio negativa. O ato sexual em si é util ao género
humano, uma vez que sem ele ndo ha progenitura, e esta ¢ necessaria para
constituir a societas humana ou celeste. De modo que a reproducido do género
humano resultante das unides fisicas é tida como necessaria para a propagacio
de parentescos espitituais (FOUCAULT, 2019, 329); nos fins dos tempos “as
relagbes fisicas deixardo de ter o seu lugar, uma vez que a cidade celeste
admitira somente rela¢ées espirituais” (FOUCAULT, 2019, 327-328).

E neste contexto maior que se insere o debate a respeito da
continéncia, procriacio e sexualidade dentro e fora do matriménio. Assim,
podemos perceber quio pouco lugar resta ao prazer em sua faceta corporal,

4 SANTO AGOSTINHO, De bono conjugali VIII (8): “Sic et mortalis ista generatio, propter quam fiunt
nuptiae, destruetur; ab omni autem concubitu immunitas, et hic angelica meditatio est et permanet in
aeternum’”.

115



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunba

apenas aquele lugar do prazer inevitavel e inescapavel associado a reproduc¢io
da espécie. Estamos aqui ainda muito distantes do reconhecimento da
importancia da sexualidade para o desenvolvimento e amadurecimento da
pessoa,!> ou da ideia de que a sexualidade diz respeito a dimensiao humana que
habilita a uma doacdo interpessoal especifica (doagdo ao outro), o dom de si
mesmo que se exprime pelo intermédio do corpo.

A despeito das diversas interpretacbes que se dé da filosofia
agostiniana sobre o amor — na linha de uma metafisica, ou da sua negagdo com
énfase em uma leitura fenomenolégica, tal como vemos em Jean Luc Marion —
16 o que gostarfamos de enfatizar agora sdo alguns limites do pensamento
agostiniano relacionados a importancia do corpo e da sexualidade.

Se Agostinho esta impedido de negar o corpo (visto que para os
cristdos este ¢ um bem-criado por Deus), por outro lado a sua tendéncia
ascética e seu platonismo tencionam a articulacio interna da sua filosofia em
sentido inverso. Isto ¢, trata-se de uma doutrina movida por concepgdes
antagdnicas: a nega¢do do corpo no platonismo e afirmagdo do corpo como
um bem no cristianismo (vide a prépria ideia de ressureicio). Este problema
poderia ser acrescentado ao rol das indetermina¢des!” da filosofia agostiniana,
juntamente com seu outro aspecto: a afirmacio da superioridade da alma
frente ao corpo.

Na antropologia agostiniana, a alma ¢é tida como a parte mais elevada
do ser humano. Embora Agostinho considere o ser humano total como uma
unica substancia, ele ird insistir no fato de que a alma ¢ una e superior ao
corpo, conforme vemos, por exemplo, nos didlogos da juventude em que a
alma ¢é concebida como “uma substancia racional feita para reger o corpo (¢~
De quantitate animae)'®. Todavia, essa definicdo de ser humano, em que o acento
¢ colocado na superioridade hierarquica da alma frente ao corpo, ird acarretar
muitos problemas. As dificuldades metafisicas envolvidas em tal definicdo
terdo consequéncias sérias e dificeis. Em uma doutrina nestes moldes
direcionada a alma, cria-se um distanciamento do corpo em vista da
valorizacdo da primeira, tida como um bem maior (GILSON 2010, 99). Em
suma, o platonismo de Agostinho deixara profunda marcas em sua filosofia.

Nesse sentido, estamos de acordo com E. Gilson (2010, 104) ao
dizer que Agostinho, tendo apenas uma técnica plotiniana para a explicitagdo e

15 Cf. ZILLES, U., 2009, 346.

6 MARION, J_L, 2008.

17 GILSON E., 20010, 103.

18 “Si autem definiri tibi animum vis, et ideo quaeris quid sit animus, facile resondeo. Nam mihi videtur
esse substantia quaedam rationis particeps, regendo corpori accommodata”. (De quantitate animae, XllI,
22)

116



Dissertatio [61] 109-119 | 2025

o desenvolvimento de seu pensamento e intui¢oes, legou a Idade Média
problemas perigosos aos quais um Tomas de Aquino abordaria
diferentemente. Seu platonismo e ascetismo, aliados a sua doutrina do pecado
original, irdo limitar o reconhecimento da importancia do corpo e das suas
experiéncias, onde a dimensdo gozosa do cristianismo ‘espiritualiza-se’,
simultaneamente a ruptura entre o corpo e a alma, ou o corpo e o espirito.

A verdadeira delectatio é espiritual e o sentido de espiritual em
Agostinho estard associado a uma dicotomia entre o espirito e o corpo. Assim,
a ruptura entre cotpo ¢ alma, corpo/espitito é acompanhada, em alguma
medida, por uma ruptura no intetior do préptio amor (amor espiritual/amot
carnal): em outros termos, entre agape e eros.

Consideragdes finais

A cisdo estabelecida no interior do amor, por um de seus panegiristas
— Agostinho — que o coloca de modo inédito como fundamento da metafisica,
da ética e da politica, ndo deixa de chamar a atencio e ser algo intrigante.
Independentemente das causas - filosoficas; teoldgicas; historicas; psicologicas
- que teriam levado Agostinho a defender a libido como um mal e uma doenca,
e o prazer corporeo mesmo dentro do matriménio como algo ameagador, cabe
retomar alguns pontos a esse respeito.

Se os antigos se questionaram e disputaram a respeito do tema, a
importancia da sexualidade e do prazer hoje passou também a ser reivindicada
no interior do cristianismo. O debate permanece ainda aberto... Entretanto, o
anseio que possamos ter por um pensamento filos6fico sistemdtico completo e
acabado mostra-se fadado a frustracdo; a propria historia da filosofia, na sua
sucessdo de filosofias ja ¢ um sinal disso. A filosofia sempre esta por se fazer, e
sempre se recriando, tal como a prépria transformacgio das sociedades e das
culturas. Nao compreendemos completamente a realidade que nos cerca, e
nem nos conhecemos completamente, o que inexoravelmente produz a
experiéncia da falibilidade como dado inelutivel da experiéncia humana.
Talvez esta experiéncia possa ser compreendida como a exigéncia do proprio
reconhecimento de uma finitude e limites abissais, indice de nossa
humanidade. Os limites da filosofia agostiniana do amor também nos falam
disso. A cisdo entre o corpo, sexualidade e¢ o amor, promovida sob sua
influéncia e que se aprofundou no seio da teologia e filosofia cristd, tornou-se
marca de um longo perfodo.

117



Mariana Paolozzi Sérvulo da Cunba

Se a releitura de Foucault a respeito do pensamento agostiniano nos
apresenta uma visao politica da histéria da sexualidade onde a Agostinho nio
restaria papel muito honroso, ha estudiosos que acusam Foucault de
anacronismo.!” Em outra frente também nos parecem instigante as reflexGes
de J-L. Marion na tentativa de uma reabilitacgio fenomenolégica do
pensamento agostiniano sobtre o amor.

Independentemente da leitura que facamos do pensamento
agostiniano, deixamos esse debate de lado para ficar com uma provocacio que
os estudos de suas obras nos deixam, nos excitando (ji que o tema ¢
sexualidade e eros...). A nosso ver este ¢ um dos frutos importantes do dialogo
com um filésofo de tal timbre: sua filosofia nos deixa hoje, em tempos de
legitima critica a filosofia candnica excludente, patriarcal, colonialista e
logocentrada, também o convite ao reconhecimento da sua incompletude,
indeterminac¢oes, contradi¢ées e limites, nos impulsionando para uma tarefa
que apenas a nés se impGe e nos compete contemporaneamente executar, em
busca de alguma superacio das fraturas e suturas inscritas na histéria, nas
sociedades e nos nossos corpos.

A busca de uma hermenéutica do amor que abra espaco para a
inclusdo e a relagdo entre eros e agape apresenta-se como uma tarefa imposta a
contemporaneidade, em vista do valor atribuido a corporeidade, ao desejo e a
sexualidade. Seria esta também uma das demandas da Filosofia e Teologia
Queer, que abarca em seu campo de reflexdo esses questionamentos? Se a
sexualidade foi abolida da esfera da Teologia e Filosofia cristd na perspectiva
da sua valorizagdo e diversidade, agora ela passa a ser tematizada aberta e
largamente.

Referéncias

AUGUSTINUS, Opera Omnia. Nuova Biblioteca Agostiniana. Citta Nuova
Editrice. Disponivel em: <http://www. augustinus. it >.
AGOSTINHO, Dos bens do matriménio — A santa virgindade — Dos bens da viuvez:
Cartas a Proba e a Juliana. Col. Patristica, vol. 16, Sdo Paulo: Paulus, 2000.

. A Cidade de Deus, Contra os pagaos. 2 volumes, trad. Leme, O. P.,
Petrépolis, Rio de Janeiro: Ed.Vozes, 2001.

. Comentdrio da Primeira Epistola de Sao Jodo. Sio Paulo: Paulinas,
1989.

. Confissoes. Sao Paulo: Ed. Penguin Companhia, 2017.

9 SILVA FILHO, L._M. da., 2021, 91-112.

118



Dissertatio [61] 109-119 | 2025

. Manual sobre a fé, a esperanca e a caridade. Rio de Janeiro: Ed. Clube
de Autores, 2018.

. Soliloquios. Sao Paulo: Ed. Paulus, 1998.
BROWN, P. Corpo e Sociedade: O homem, a mulber ¢ a rensincia sexual no inicio do
eristianismo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990.
FOUCAULT, M. Confissies da Carne. Lisboa: Relégio D”Agua Editores, 2019.
GILSON, E Introducio ao estudo de Santo Agostinho. 2*.ed. Sdo Paulo: Discutso
Editorial; Paulus, 2010.
MARION, J. L. Au lieu de soi: l'approche de Saint Augustin. Paris: PUF, 2008.
NYGREN, A. Agape and Eros. Philadelphia: The Westminster Press, 1953.
RANKE-HEINEMANN, U. Ewunucos pelo reino de Dens. Rio de Janeiro: Ed. Rosa
dos Tempos, 1996.
SILVA FILHO, L.M. da, “A recep¢ido de Agostinho em As confissies da carne, de
Foucault”. In: Discurso, 51 (2021), 91-
112.<https://doi.otg/10.11606/issn.2318-8863.discurs0.2021.193763>
ZILLES, U. “Visiao crista da sexualidade humana”. In: Teocomunicacio, Porto
Alegte, v. 39 (set/dez. 2009), n.3, 336-350.

Email: marianapaolozzil @gmail.com

Recebido: 06/2024
Aprovado: 12/2025

119


https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2021.193763

