
OS VAIVÉNS DA DIALÉTICA: KIERKEGAARD,  
LEITOR DA CIÊNCIA DA LÓGICA 

 
Gabriel Ferri Bichir 

Doutor em Filosofia pela USP 
 
 
Resumo: Neste trabalho, buscamos mapear a crítica de Kierkegaard à lógica hegeliana passando por 
seus momentos principais, tais como: o estatuto do início, a validade da noção de movimento para 
explicar o desenvolvimento das categorias, o conceito de ser e de essência etc. Grosso modo, 
Kierkegaard denuncia a abstração e a sistematicidade da dialética hegeliana, contrapondo-a a uma 
“dialética existencial” aberta e centrada na escolha individual. Além disso, buscamos apontar as 
inconsistências de leituras contemporâneas desse debate que tendem a defender Kierkegaard 
acriticamente, ignorando a complexidade dos argumentos hegelianos e perdendo de vista as 
contradições verdadeiramente importantes explicitadas por meio desse confronto. 
Palavras-chave: Dialética, Hegel, Kierkegaard, Lógica. 
 
Abstract: In this paper, we aim to map out Kierkegaard's critique of Hegelian logic by going through its 
main moments, such as: the status of the beginning, the validity of the notion of movement to explain the 
development of the categories, the concept of being and essence, etc. Broadly speaking, Kierkegaard 
denounces the abstraction and systematicity of the Hegelian dialectic, opposing it to an open-ended 
"existential dialectic" centered on individual choice. Moreover, we seek to point out some inconsistencies 
in contemporary accounts of this debate, which tend to defend Kierkegaard uncritically, ignoring the 
complexity of the Hegelian arguments and losing sight of the truly important contradictions articulated 
through this confrontation. 
Keywords: Dialectics, Hegel, Kierkegaard, Logic. 
 
 
 
Introdução 
 
 Trendelenburg dizia que a “disputa concernindo a questão lógica é a 
disputa pela existência do sistema” (TRENDELENBURG, 1872, p.91), algo 
particularmente verdadeiro no caso da contenda entre Kierkegaard e Hegel. As 
críticas que Kierkegaard endereça ao antípoda não são de forma alguma um 
elemento marginal em sua obra, uma vez que apontam para concepções 
distintas de categorias dialéticas centrais, tais como negação, contradição, 
movimento, reflexão etc. Tateando o núcleo do pensamento hegeliano, 
Kierkegaard busca abalar suas determinações essenciais e indicar uma falha 

© Dissertatio [61]  145-173  |  2025 



Gabriel Ferri Bichir 

 
146 

que, embora se reflita em discussões mais amplas a respeito da ética ou da 
religião, já estaria presente na estruturação dialética dos conceitos. 
 No entanto, talvez não tenha havido um ponto mais problemático 
nas recentes análises dos comentadores de Kierkegaard do que suas 
considerações acerca das críticas à lógica hegeliana. Com efeito, seu novo 
“programa de leitura” pode ser resumido na já célebre constatação de Pascal 
Marignac: “Kierkegaard, ao contrário de muitos de seus comentadores, tem 
um conhecimento direto do sistema hegeliano; e, strictissimo sensu, ele 
certamente o compreendeu” (MARIGNAC apud POLITIS, 2009, p. 159). Por 
um lado, essas interpretações têm o mérito de superar os preconceitos de 
outrora, quando Kierkegaard era visto de modo derrogativo como literato, 
poeta ou teólogo, já que sua obra opunha-se ao pathos sistemático comumente 
associado à filosofia. Por outro, os novos intérpretes caíram no equívoco 
contrário de buscar defender Kierkegaard a todo o custo, pois se ele 
“certamente compreendeu” Hegel, não poderia ter feito críticas 
improcedentes.   
 Um dos pontos cegos desse modo de leitura (anglo-saxão de 
nascença) é a dificuldade de lidar com inconsistências em seu objeto: quando 
diagnosticadas, elas sempre são vistas como algo negativo a ser exorcizado de 
uma análise rigorosa. Trocando em miúdos: esses intérpretes têm horror à 
contradição. Para eles, já que Kierkegaard “certamente” compreendeu Hegel, é 
necessário que tenha compreendido a totalidade de sua obra e que tenha plena 
ciência do que está atacando. É instrutivo observar o caso de um dos pioneiros 
dessa nova tradição, Jon Stewart, que consegue, em muitos momentos, ir além 
desse raciocínio simplista, mostrando como muitas das críticas de Kierkegaard 
não atingem seu antípoda; no entanto, não leva esse movimento às últimas 
consequências, deduzindo desse fato que os alvos verdadeiros só poderiam ser 
os hegelianos dinamarqueses, e não o próprio Hegel, o que é uma maneira 
conveniente de tangenciar o problema e negligenciar as ambivalências de seu 
autor. 
 Contra isso, cabe dizer que Kierkegaard efetivamente não 
compreendeu muitos dos topoi básicos da lógica hegeliana. Os quatro temas da 
lógica hegeliana que serão analisados em seguida indicam certos impasses em 
seu raciocínio, que denunciam não uma “má leitura”, mas uma dificuldade 
efetiva de operar no campo do pensar dialético. Ainda assim, é notável a 
capacidade de Kierkegaard de operar com essa dialética mesmo que não a 
tenha entendido por completo. Não se trata, portanto, de caracterizá-lo como 
um “bom” ou “mau leitor”, algo absolutamente vazio de interesse filosófico, 
mas de compreender por que lê Hegel de determinada maneira e não de outra, 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
147 

quais suas estratégias e os pressupostos de seu pensamento que exigem, muitas 
vezes, que sua leitura seja distorcida para que algo verdadeiro possa ser dito.  
 
Um Experimento Mental 
 
 É bem conhecida a seguinte passagem dos Diários, na qual 
Kierkegaard alfineta o método hegeliano:  
 

Se Hegel tivesse escrito toda a sua lógica e houvesse escrito no prefácio que ela 
era apenas um experimento do pensamento, no qual em muitos pontos ele ainda 
se esquivara de algumas coisas, ele teria sido, sem dúvidas, o maior pensador que 
já viveu. Da forma como é, ele é cômico (KIERKEGAARD, 1970, p.2217/V A 
73). 

 
 Embora não deva ser tomado de forma absolutamente literal, tal 
comentário fornece um fio pertinente de análise do estatuto da lógica para 
Kierkegaard. 
 Como se sabe, o próprio Kierkegaard utilizou diversas vezes a 
expressão “experimento de pensamento” ou “construção imaginária” para 
caracterizar o método de algumas de suas obras (sobretudo as Migalhas 
Filosóficas e a parte final dos Estádios para o caminho da vida, a narrativa Culpado? 
Não culpado?). No caso das Migalhas, seu objetivo era propor dois modelos 
contrários de interpretação da relação do indivíduo com a verdade: o socrático 
e o cristão. Todavia, o modelo cristão é exposto meramente como um 
experimento teórico, precisamente para mostrar que ele não precisa ser 
pressuposto para que o modelo socrático possa ser criticado. O intuito é 
evidentemente negativo, para persuadir o leitor de que uma compreensão 
alternativa do problema em questão seria possível, ainda que não se saiba se é 
plenamente realizável (procedimento que será dispensado nas obras que já 
pressupõem o cristianismo como dado, ou, o que dá no mesmo, o leitor como 
já convertido ao cristianismo). No caso de Culpado?/ Não culpado?, trata-se mais 
de investigar o estado psicológico de uma individualidade cindida entre o ético 
e o religioso, personagem esta (Quidam) que seria provavelmente apenas uma 
invenção do autor pseudônimo Frater Taciturnus. De qualquer maneira, a 
intenção por trás de tal artifício é a mesma: propor uma reflexão a partir de um 
tema dado, além de possíveis soluções, sem se comprometer dogmaticamente 
com a tese defendida, bem de acordo com o adágio de Settembrini – placet 
experiri. 



Gabriel Ferri Bichir 

 
148 

 Tendo estabelecido que o campo do pensamento está cindido daquele 
da atualidade, o recurso à ideia de um “experimento teórico” funciona como 
um freio cético à tomada precipitada de conclusões. Além disso, fornece um 
modo de operar com conceitos sem que se caia na acusação de abstração 
imputada aos sistemáticos, já que o conceito só é usado sob rigorosa vigilância 
e nunca possui a pretensão de assimilar por completo seu objeto. Esse seria 
precisamente o equívoco de Hegel ao afirmar que sua Lógica ocupava-se, de 
fato, do real, não estando confinada ao estatuto de uma representação mental. 
Hegel, porém, antecipou-se a tal crítica: 
 

O conceito da lógica até agora repousa na separação, pressuposta como 
definitiva pela consciência comum, do conteúdo do conhecimento e da forma do 
mesmo ou da verdade e da certeza. Primeiramente, pressupõe-se que a matéria do 
conhecimento como um mundo acabado presente em e para si fora do pensar, 
que o pensar para si é vazio, aproxima-se exteriormente daquela matéria como 
uma forma, preenche-se com ela e apenas assim ganha um conteúdo e torna-se, 
através disso, um conhecer real (HEGEL, 2016, p.46). 

 
 A ideia de um experimento mental, ao menos nos termos discutidos 
acima, só é possível se se aceitar uma divisão estanque entre forma e conteúdo, 
características de uma lógica de extração aristotélica. Se Kierkegaard levasse às 
últimas consequências seu método experimental, teria de abrir mão da divisão 
demasiado estrita que traça entre as esferas do pensamento e da existência. O 
pseudônimo Johannes Climacus mobiliza inúmeras vezes categorias lógicas 
(possibilidade, necessidade, relação) e conceitos como o de paradoxo e de 
repetição para dar conta da particularidade do ponto de vista cristão, que seria 
contraposto ao grego. Tais conceitos exigem uma relação com o atual e 
possuem realidade própria, que não se esgota no meramente possível, pois 
seguem o objeto em seu próprio movimento de autodeterminação; a vinda de 
Cristo à Terra – a encarnação – é um acontecimento que põe a ideia de 
paradoxo enquanto tal, independentemente do que os indivíduos pensem a 
respeito. Ela é, portanto, e em sentido hegeliano, objetiva. Trata-se, com efeito, 
da “necessidade do objeto” tantas vezes aludida por Hegel, a partir da qual é 
“o conteúdo em si, a dialética que ele tem nele mesmo que o move 
progressivamente” (HEGEL, 2016, p.57). 
 Apenas a custo de trair seus próprios conceitos Kierkegaard poderia 
insistir na ideia de um experimento inocente. Seu método, ao menos no 
Espírito de sua obra, tantas vezes contrário à Letra, permanece hegeliano na 
medida em que aceita a premissa da imanência do movimento do conteúdo, 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
149 

descrevendo um “percurso irresistível”. Como lembra Hegel, essa é a única 
maneira de vivificar o “esqueleto morto” da lógica, que, caso contrário, 
permaneceria vítima do entendimento reflexionante:  
 

Voltado contra a razão, ele se comporta como entendimento humano comum e faz 
valer sua concepção que a verdade repousa na realidade sensível, que os 
pensamentos são apenas pensamentos, no sentido de que somente a percepção 
sensível lhes dá teor e realidade, que a razão, na medida em que permanece em e 
para si, apenas gera quimeras. Nessa renúncia da razão a si mesma perde-se o 
conceito da verdade; a razão fica restrita a conhecer somente a verdade 
subjetiva, apenas o fenômeno, apenas aquilo a que não corresponde à natureza 
da própria Coisa; o saber recaiu à opinião (HEGEL, 2016, p.48). 

 
 Uma das maiores contribuições do pensamento dialético é, pois, 
mostrar como os pensamentos nunca são “apenas” pensamentos, pois não só 
possuem eles mesmos realidade (algo que Kierkegaard não negava), mas 
referem-se, em sua própria estrutura, à realidade. A autocompreensão de 
Kierkegaard desse processo fica muito aquém do que sua própria obra 
realizou, ainda que de maneira parcial e contraditória em muitos momentos. O 
entendimento reflexionante não é a sina última de sua filosofia, embora se 
imponha em muitos momentos ceifando o movimento dialético latente que 
clamava por emergir. Muitas vezes, falta-lhe sensibilidade para o fato de que 
“apenas em seu conceito algo tem efetividade” (HEGEL, 2016, p.53), ainda 
que reitere a impossibilidade de o objeto permanecer em sua imediatidade 
simples. Ainda assim, compreendeu o problema muito melhor do que seu guia, 
Trendelenburg, quando este afirma que “o método dialético é uma hipótese 
lógica” (TRENDELENBURG, 1872, p.92), aceitando como dado o que 
Kierkegaard reconhecia como algo explicitamente recusado por Hegel. 
 
 
O Problema do Início 
 
 O Pós-Escrito é o texto de Kierkegaard no qual se concentra a maior 
parte de seus argumentos contra a lógica hegeliana. Eles ocupam, sobretudo, 
algumas páginas que desenvolvem as seguintes considerações “a) um sistema 
lógico pode haver; b) mas não pode haver um sistema da existência” 
(KIERKEGAARD, 2013, p.113). Não trataremos desses dois itens 
separadamente, mas escolheremos alguns pontos centrais da argumentação e 



Gabriel Ferri Bichir 

 
150 

buscaremos, a partir de sua análise, esclarecer essas duas afirmações e pesar sua 
relevância para o conjunto da obra. 
 Um dos primeiros temas abordados por Kierkegaard é a questão do 
início na lógica: como deve ser feito? Possui ou não pressupostos? É ou não 
imediato? A argumentação desenvolvida nessa parte é complexa e passa por 
diferentes etapas, que, num primeiro momento, apenas situam as discordâncias 
principais, para depois mostrarem como Hegel equivocou-se e, por fim, 
proporem uma solução alternativa. 
 Kierkegaard reproduz inicialmente a premissa hegeliana: “O sistema 
começa com o imediato e, portanto, sem pressuposições, e, portanto, 
absolutamente, ou seja, o começo do sistema é o começo absoluto” 
(KIERKEGAARD, 2013, p.116). Em seguida, coloca sua primeira objeção:  
 

Como o sistema começa com o imediato, quer dizer, ele começa com o imediato 
imediatamente? A isso se tem de responder, por certo, incondicionalmente com 
um Não. Se se admite que o sistema segue a existência (com o que se ocasiona 
uma confusão com um sistema da existência), então de fato o sistema vem 
depois, e, portanto, não começa imediatamente com o imediato com o qual a 
existência começa, ainda que, num outro sentido, a existência não comece assim, 
pois o imediato nunca é, mas é anulado logo que é. O começo do sistema, que 
começa com o imediato, é então ele mesmo alcançado através da reflexão 
(KIERKEGAARD, 2013, p.116-117). 

 
 O problema é que Hegel teria sido impreciso com relação à descrição 
do início, não deixando claro como ele deveria se dar. Valendo-se da premissa, 
ela mesma hegeliana, de que o imediato sempre é anulado logo que é posto, 
Kierkegaard deriva daí a consideração que apenas a reflexão seria capaz de 
guiar o primeiro movimento das categorias. A etapa seguinte é colocar o 
questionamento: “Como eu consigo deter a reflexão, uma vez posta em 
movimento, a fim de alcançar esse começo? Pois a reflexão tem a notável 
propriedade de ser infinita” (KIERKEGAARD, 2013, p.117). A ideia de 
Kierkegaard, aludida logo depois, é de que a reflexão seria marcada por uma 
má infinitude que não permite que seja demarcado claramente o começo, ela 
prossegue e não pode ser parada por suas próprias forças. O único jeito de 
pará-la é se houver uma decisão: “Só quando a reflexão se interrompe o 
começo pode ocorrer, e a reflexão só pode ser interrompida por alguma outra 
coisa, e esta alguma outra coisa é algo completamente diferente do lógico, já 
que é uma decisão” (KIERKEGAARD, 2013, p.118). A argumentação é 
perfeitamente coerente: Hegel teria se enredado em graves dificuldades 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
151 

porque, subrepticiamente, escamoteou um elemento extralógico (a vontade de 
um sujeito) no próprio coração de sua Lógica, que estará corrompida desde o 
início, pois não segue seu próprio critério de determinação estritamente 
imanente do conceito. Diante disso, a conclusão só poderia ser uma: “não há 
nenhum começo absoluto” (KIERKEGAARD, 2013, p.119). 
 Kierkegaard ainda antevê uma objeção de algum “hegeliano 
emocionado”, que poderia afirmar que é precisamente com o nada que o 
sistema deve começar1, mas logo a dispensa como um malabarismo vazio, já 
que o problema central seria justamente como começar com esse nada. Se ele 
fosse um pressuposto, então a lógica já não seria mais sem pressupostos, como 
reitera Hegel, mas se ele não fosse um pressuposto, então exigiria uma 
abstração infinita, que fosse capaz de abstrair completamente tudo: “Isso quer 
dizer que, se for possível para um ser humano, pensando, abstrair de tudo, é 
impossível para ele fazer mais, já que este ato, posto que não ultrapassa todo a 
força humana, de qualquer maneira o exaure absolutamente” 
(KIERKEGAARD, 2013, p.119). O problema persiste: a reflexão tende 
inexoravelmente a um mau infinito e só pode ser parada por um elemento 
transcendente, a livre escolha do pensador. 
 O passo final da argumentação de Kierkegaard é invocar o salto 
como uma resposta alternativa a Hegel, abrindo mão, portanto, do começo 
absoluto e do devaneio da imanência. Em breve retornaremos a esse ponto. 
Cabe, agora, traçar os limites dessa interpretação frente ao texto hegeliano.  
 Grosso modo, há dois pontos insuficientes na crítica kierkegaardiana: 
em primeiro lugar, a categorização equivocada a respeito do imediato e, em 
segundo lugar, o pressuposto de que o início dependeria de um sujeito que 
reflita sobre as categorias e decida quando começar. Como já dito, Hegel 
recusa explicitamente o modelo da reflexão exterior, que é puramente subjetiva 
e dependente de um termo transcendente que coloque os outros em relação; a 
reflexão determinante, que está em jogo aqui, dá-se no próprio objeto. Ou seja, 
são as próprias categorias que passam umas às outras de forma imanente e 
necessária, pois elas mesmas guardam seu próprio movimento de reflexão, no 
qual a contradição é assumida e, para que possa ser superada, a própria 

 
1 Jon Stewart afirma que esse tipo de consideração indicaria que o alvo principal de Kierkegaard não é 
Hegel, mas Heiberg, que em seu Sistema de Lógica modificaria o esquema hegeliano afirmando que o 
primeiro elemento da tríade seria ser e nada, o segundo devir e o terceiro ser determinado (para Hegel, 
tem-se A- Ser; B- Nada e C- Devir). Heiberg também insistiria mais claramente na dificuldade do início, 
que só poderia ser um paradoxo, que é e ao mesmo tempo não é. Mesmo que se aceite tal premissa, a 
linha de raciocínio que acusa a impossibilidade de parar a reflexão é claramente endereçada à Ciência 
da Lógica. Ver: Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered. New York: Cambridge University Press, 
2003, p.492-495. 



Gabriel Ferri Bichir 

 
152 

categoria tem de se transformar. Sendo assim, não há um “substrato” desse 
movimento, como um pensador que pudesse decidir arbitrariamente quando 
uma categoria deveria passar a outra2, pois isso seria recair naquilo mesmo que 
Hegel acusa em Fichte (o Eu = Eu), ou na problemática intuição intelectual de 
Schelling. Por isso, deve-se sustentar que: “Aquele início não é nem algo 
arbitrário e apenas temporariamente aceito, nem um pressuposto solicitado e 
que aparece de modo arbitrário(...)” (HEGEL, 2016, p.74). 
 Contudo, isso não significa que Hegel ignore em absoluto o problema 
da decisão, pois há uma dimensão na qual ela deve ser resguardada: “Apenas 
está presente a decisão, que também pode ser vista como uma arbitrariedade, a 
saber, que se queira considerar o pensar como tal” (HEGEL, 2016, p.72). Como 
se vê, não se trata da decisão de parar a reflexão quando se achar conveniente, 
algo que não faz sentido, já que há uma necessidade natural que exige que ela 
cesse quando atinge o puro ser, pois ele é o que há de mais abstrato. Como 
lembra Houlgate (2006), a única maneira de considerar que a reflexão é infinita 
é se se fizer apelo a uma reflexão de segundo grau, terceiro grau etc. sobre a 
primeira reflexão (ou seja, uma reflexão que incidiria sobre a reflexão acerca do 
puro ser e assim sucessivamente), mas isso seria desconhecer o modo como a 
reflexão funciona; como se o próprio objeto não fosse capaz de impor seu 
movimento ao processo de abstração, como se o refletir fosse um jogo 
arbitrário de um pensamento nômade que busca sempre a potência superior. 
Hegel, dirá, na verdade, que a decisão aloja-se no próprio fato de se optar por 
abstrair o pensamento enquanto tal, separando-o de todas as suas 
determinações sensíveis, históricas etc. Ainda assim, trata-se de uma decisão 
que se dá no interior do próprio pensamento, e não fora dele, já que aquele 
que pensa é também pensado por seu pensamento, nunca age de forma 
absolutamente livre, nem absolutamente necessária diante dele. A dialética do 
começo envolve, efetivamente, liberdade e necessidade, mas não nos termos 
postos por Kierkegaard, termos estes extraídos da reflexão própria ao 
entendimento; ela estabelece a necessidade de um pensamento que seja capaz 
de se autodeterminar pondo-se em sua liberdade, o que não significa que ele 
seja arbitrário, ou que seus próprios objetos não funcionem como barreiras ao 
processo de abstração. Cabe também pontuar que as determinações do 

 
2 “As Henrich has pointed out, however, any reading that understands the move from being to nothing to 
be prompted by the activity of the philosopher must be mistaken because it turns speculative logic into a 
phenomenological logic — an account of what happens when pure being is thought by us, not an account 
of the logical character of pure being itself. Hegel states clearly in the Encyclopedia Logic that the 
categories “investigate themselves” and that dialectic dwells “within” them (EL 82/114 [§41 Add. 1]). If this 
is the case, they must be understood to develop or “move” because of their own logical character, not 
because of the way we think of them or experience them” (HOULGATE, 2006, p.273-274). 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
153 

pensamento são cristalizadas historicamente; assim, a própria possibilidade 
dessa abstração levada a cabo na Ciência da Lógica já é mediada por um 
desenvolvimento histórico anterior do espírito3, o que nos conduz ao primeiro 
dos problemas aludidos no parágrafo anterior: a questão do imediato. Diante 
de tudo o que foi dito, é evidente que Hegel não nega que o início imediato já 
seja mediado tanto pelo que veio antes como pelo que ainda virá, mas trata-se 
de entender em que termos essa mediação deve ser compreendida. Para tanto, 
é a figura do círculo que será invocada: 
 

O essencial para a ciência não é tanto que algo puramente imediato seja o início, 
mas que o todo da mesma seja um ciclo dentro de si mesmo, onde o primeiro 
também é o último e o último também é o primeiro. Portanto, surge, por outro 
lado, como igualmente necessário considerar como resultado aquilo ao qual o 
movimento retorna como ao seu fundamento. A esse respeito, o primeiro é 
igualmente o fundamento e o último é um derivado; na medida em que se parte 
do primeiro e, por meio de inferências corretas, chega-se ao último como ao 
fundamento, este é resultado (HEGEL, 2016, p.73-74). 

 
 Com isso dissolve-se a própria concepção usual de início, algo que 
não é levado em conta por Kierkegaard em sua crítica. Esse “início absoluto” 
não é o mesmo início dos grandes sistemas do XVII, como o cartesiano, que 
exigia um ponto arquimediano inabalável que deveria sustentar tudo que se 
segue a partir de deduções concebidas a partir do exemplo da matemática ou 
da geometria. Ao analisar Hegel, deve-se sempre atentar para o fato de que ele 
implode as significações naturalizadas por dentro4, desacostumando o 
pensamento com aquelas categorias que sempre lhe pareceram mais familiares. 
A própria imagem do círculo deve ser lida com cuidado, pois não significa um 
retorno ao mesmo ponto de partida, o que seria assumir que tudo já estava 
dado de antemão, que a identidade foi preservada e reafirmada durante todo o 
processo, e sim um movimento de retorno que modifica aquilo que retorna, 

 
3 “De fato, a necessidade de ocupar-se com os pensamentos puros pressupõe um longo percurso pelo 
qual o espírito humano tem que ter passado; é, pode-se dizer, a carência do carecimento já satisfeito da 
necessidade, a ausência do carecimento, à qual ele precisa ter chegado, a abstração da matéria do 
intuir, do imaginar etc., dos interesses concretos do desejar, os impulsos, da vontade, em cuja matéria 
as determinações do pensar encontram-se encobertas” (HEGEL, 2016, p.34). 
4 “Não dizemos sequer que o sentido dessas palavras é alterado. Pois não havia sentido imutável. Tal é 
a única surpresa reservada pela passagem ao especulativo: essa lenta alteração que parece 
metamorfosear as palavras que empregávamos no início, sem que no entanto devêssemos renunciar a 
elas ou inventar outras, esse é o sentido mesmo, enfim despojado de sua finitude. Em suma, nada mais 
decepcionante para os amadores de lances teatrais que a desmistificação hegeliana: tudo estava dito, e 
bastava-se saber ler; ainda era preciso, porém, saber que tudo era Dizer” (LEBRUN, 2006, p.118). 



Gabriel Ferri Bichir 

 
154 

conduzindo o processo a um novo patamar (por isso se fala de um “círculo de 
círculos”). Daí decorre a famosa afirmação de que na constituição da unidade 
entre ser e nada dá-se a “identidade da identidade e da não identidade”, que 
não é meramente a identidade inicial, mas uma nova identidade que assimilou 
as tensões presentes no patamar anterior e internalizou-as, modificando-se a si 
mesma. É verdade que o próprio Hegel teve seu sistema criticado diversas 
vezes por ceder ao peso da identidade sem o devido contrapeso da não 
identidade (é o caso da crítica adorniana, por exemplo), mas isso não significa 
que o não idêntico seja inexistente em sua filosofia, ou que ela aceite, sem 
mais, que o idêntico é capaz de absorver integralmente tudo que lhe resista. 
 
 
O Movimento, Categoria Bastarda 
 
 O problema seguinte, o primeiro analisado nessa seção do Pós-Escrito, 
corresponde à acusação de que Hegel teria introduzido indevidamente o 
movimento na Lógica, usurpando uma categoria que pertenceria na verdade ao 
existente: 
 

Disso se segue muito simplesmente que a incomparável e incomparavelmente 
admirada invenção de Hegel — de trazer o movimento para dentro da lógica 
(para não mencionar o fato de que em toda e qualquer passagem se sente falta 
até do próprio esforço de fazer alguém acreditar que ele está lá) – consiste 
justamente em confundir a lógica. É de fato curioso fazer do movimento a base, 
numa esfera onde o movimento é inconcebível, ou deixar o movimento explicar 
a lógica, enquanto que a lógica não pode explicar o movimento 
(KIERKEGAARD, 2013, p.113-114). 

 
 Nota-se nessa citação que a divisão entre as esferas do pensamento e 
a da existência já está pressuposta, e que o argumento consiste em afirmar que 
Hegel teria se equivocado ao utilizar a ideia de movimento na lógica, já que 
esta pertenceria a uma esfera que lhe é oposta, fato comprovado pela seguinte 
passagem: “Em um sistema lógico não se pode acolher nada que tenha uma 
relação com a existência, ou que não seja indiferente à existência” 
(KIERKEGAARD, 2013, p.115). Com efeito, essa argumentação mínima e 
extremamente enxuta poderia facilmente passar por uma falácia lógica que 
estaria meramente pressupondo o que está em questão, a saber, a divisão entre 
as duas esferas e a pertinência – ou não – do conceito de movimento em cada 
uma delas. Na verdade, o problema é mais complicado, pois em toda a 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
155 

discussão Kierkegaard pressupõe como conhecido o argumento de um aliado 
de grande peso, a quem não poupa elogios: 
 

No tocante a este ponto, de qualquer modo, estou entretanto muito feliz por 
poder referir-me a um homem que pensa de modo saudável e, afortunadamente, 
foi formado pelos gregos (qualidade rara em nossa época!); um homem que 
soube como desembaraçar a si mesmo e a seu pensamento de toda relação 
rastejante e humilhante para com Hegel, de cuja celebridade, de resto, todos 
procuram se aproveitar, se não de outro modo, então por irem mais adiante, ou 
seja, por terem absorvido Hegel em si; um homem que antes preferiu-se 
contentar com Aristóteles e consigo mesmo – estou falando de Trendelenburg. 
Seu mérito consiste, entre outros, em ter captado o movimento como a 
pressuposição inexplicável, como o [denominador] comum em que ser e pensar 
se unem, e como sua continuada reciprocidade (KIERKEGAARD, 2013, 
p.114). 

 
 O paralelo traçado entre Trendelenburg e os gregos é tanto essencial 
quanto sintomático do tipo de linhagem filosófica a qual Kierkegaard 
empenha-se em filiar-se. O “pai fundador” – Sócrates – teria estabelecido o 
gesto inicial de colocar-se a si mesmo em dúvida em sua investigação; já 
Aristóteles teria sido o primeiro a fornecer uma definição clara e verdadeira de 
movimento, instaurando um ímpeto investigativo rigoroso resguardado pelo 
lógico alemão. Trataremos desse ponto em seguida; no momento, 
permaneçamos na crítica a Hegel e no uso indevido da categoria em questão. 
Para que esse ponto seja bem compreendido, vejamos o que o próprio 
Trendelenburg tem a dizer: 
 

Então estava plenamente aparente que, mesmo no primeiro passo, o princípio 
de todos os fenômenos externos estava pressuposto, o conceito de movimento 
local. O auxílio dessa intuição que dá forma se manteve oculto, mas ajudou 
grandemente; e se fosse uma vez admitida, [dever-se-ia reconhecer que] dela 
surgiram continuamente novos veículos sensíveis, sem os quais o puro 
pensamento não se moveria do seu lugar. Onde o puro pensamento 
arrogantemente alega produzir de si mesmo, há esse princípio abertamente 
desprezado, ainda que secretamente acolhido – aí a ação acompanhante 
silenciosa do movimento refletindo as imagens no espaço da imaginação 
empresta a ele [puro pensamento] as formas lógicas que ele nunca poderia ter 
produzido por si mesmo. Por meio desse serviço estrangeiro mas secreto, as 
produções do puro pensamento recebem uma frescura sensível, sem a qual elas 



Gabriel Ferri Bichir 

 
156 

teriam sido menos do que sombras fugazes (...) Mas o puro pensamento vive 
separado da imaginação, pensamento impuro. Se ele não receber da última seu 
pão diário, morre irrecuperavelmente (TRENDELENBURG, 1871, p.358). 

  
Nessa passagem, fica evidente o argumento central de Trendelenburg, 

que consiste em acusar Hegel de haver se utilizado, de forma velada e não 
tematizada, do conceito de movimento local, abstraído da relação entre seres 
sensíveis. Mas isso não basta, pois há ainda outro passo decisivo, que se refere 
aos papéis da imaginação e da intuição nesse processo: “não era o movimento 
do puro pensamento, mas o movimento da intuição, um movimento 
geométrico que desenha formas no espaço da imaginação” 
(TRENDELENBURG, 1871, p.359). Assim, o tipo de movimento que Hegel 
busca descrever, e que recebe o nome de movimento do puro pensamento, só 
poderia ocorrer com a intervenção da intuição, que constrói no “espaço da 
imaginação” 5. O movimento na lógica não seria apenas ilusório, mas 
impossível enquanto tal, pois exige a concorrência de uma faculdade humana 
que fora excluída do processo e que retorna para reivindicar seu quinhão. 
 Em sua crítica, Trendelenburg retoma motivos kantianos a respeito 
da imaginação como elemento intermediário entre a sensibilidade e o 
entendimento. Na Crítica da Razão Pura, Kant atribui ao esquema a função de 
realizar tal papel, esquema que é descrito como uma determinação a priori 
produzida pela imaginação transcendental e capaz de assegurar a “unidade do 
diverso da intuição no sentido interno” (KANT, 2012, p.179). Embora não 
retome detalhes específicos dessa tradição, o que Trendelenburg parece sugerir 
é que o puro pensamento precisa que a imaginação lhe forneça a matéria para 
que a passagem de uma determinação a outra possa ser devidamente 
conceitualizada. O puro pensar, por si mesmo, seria incapaz de representar 
essa passagem, já que permaneceria isolado da intuição que lhe serve de base e 
permite sua construção. 

 
5 Para uma exposição detalhada do argumento de Trendelenburg e sua apropriação por Kierkegaard, 
ver: FERREIRA, G. Kierkegaard Descends to the Underworld: Some remarks on the Kierkegaardian 
appropriation of an argument by F. A. Trendelenburg. Cognitio, São Paulo, n.2, 2013, p.235-246. Lê-se, 
por exemplo, na p.241: “One can understand now the core of Trendelenburg’s argument: the motion of 
disappearing of one into another requires the mediation of pure intuition that constructs, builds or draws 
shapes in the space of imagination. It is absolutely imperative to note, once again, that the interdiction 
that Trendelenburg addresses is not to the passage across Being – Nothing – Becoming taken in itself, 
but to the possibility that for us, finite beings, it is possible to seize this moment immediately, without the 
assistance of pure intuition which takes place in the imagination, building – or somehow representing – 
the complex of progressive determinations as, precisely, “Passage” or “Movement” which, in turn, cannot 
appear, as such, from the analysis of these concepts’ marks of from the lack of such marks.” 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
157 

 O problema da análise de Trendelenburg é duplo: em primeiro lugar, 
desconsidera a ênfase hegeliana no fato de que o tipo de movimento que está 
em jogo na lógica é pré-espacial e pré-temporal. Ferreira (2013) afirma que essa 
não seria a principal objeção de Trendelenburg, e sim a questão da intuição. 
Ainda que esse seja o caso, faltou ao lógico alemão sensibilidade para perceber 
a especificidade do tipo de movimento que Hegel buscava captar, pois 
justamente o fato de não ser nem temporal, nem espacial mostra como ele não 
tem qualquer necessidade da intuição para descrever a passagem entre 
categorias. Isso o compreendeu Paulo Arantes: 
 

Embora Hegel estabeleça essa aproximação entre o puro devir lógico e o devir 
intuído, é preciso ter o cuidado de não rebater um sobre o outro. O conceito de 
devir não pode ser elaborado com o auxílio do conceito de tempo, o que 
resultaria em falsificar uma categoria lógica pela introdução de um componente 
extrínseco e, além do mais, sensível, embora abstrato; por outro lado, se 
falsificaria também a noção de tempo, esvaziando-o de seu conteúdo real para 
assimilá-lo a uma pura forma lógica: não é por acaso que Hegel o deduz 
inicialmente em uma Filosofia da Natureza (ARANTES, 2000, p.89). 

 
 Dessa forma: “desde o momento em que se impõe ao devir um 
esquema temporal, essa diferença, que seria preciso não perder de vista, 
desaparece, os dois termos se afastam um do outro, isolando-se no tempo” 
(ARANTES, 2000, p.112). Esse afastamento tem como fundamento uma 
compreensão ordinária do movimento, que só pode descrevê-lo a partir de 
uma sucessão de termos discretos ocupando momentos distintos e não 
contraditórios. Eis o segundo ponto que Trendelenburg não compreendeu — 
esse modelo não serve para explicar o devir propriamente lógico que Hegel 
tem em mente, o qual opera como uma passagem imediata de um termo a 
outro: 
 

Ele [o ser] é a indeterminidade e o vazio puros. – Não há nada a intuir nele, caso 
aqui se possa falar de intuir; ou ele é apenas este mesmo intuir puro, vazio. 
Tampouco há algo nele que se possa pensar ou ele é, igualmente, apenas este 
pensar vazio. O ser, o imediato indeterminado, é, de fato, nada e nem mais nem 
menos do que nada (HEGEL, 2016, p.85). 

 
 Hegel afirma explicitamente que nada há a intuir quando se trata do 
puro ser, que é a categoria mais abstrata de todas, absolutamente 
indeterminada. Atente-se também para a linguagem empregada: Hegel sequer 



Gabriel Ferri Bichir 

 
158 

afirma, nesse momento, que o ser passa para o nada, ele diz simplesmente que 
ele é nada. O mesmo se passa no caso inverso: “Nada é, com isso, a mesma 
determinação ou, antes, ausência de determinação e, com isso, em geral, o 
mesmo que o ser puro é” (HEGEL, 2016, p.85). Por fim, vejamos como 
descreve o devir propriamente dito: “Sua verdade é, então, este movimento do 
desaparecer imediato de um no outro: o devir; um movimento no qual ambos 
são diferentes, porém, através de uma diferença que igualmente se dissolveu 
imediatamente” (HEGEL, 2016, p.86). Esse movimento é sempre descrito 
como algo imediato e, para tanto, emprega-se o verbo “ser”, dando-se a 
entender que um já é imediatamente o outro, ou já passou imediatamente no 
outro sem qualquer etapa intermediária6. Trendelenburg, como muitos outros 
em sua época, não conseguiu captar a especificidade e a originalidade do que é 
descrito por Hegel, e por isso o acusou de operar com um modelo incompleto, 
como se Hegel já não houvesse abandonado o paradigma a partir do qual essa 
compreensão do movimento adquiria validade. Talvez Lebrun tenha sido 
quem melhor captou a radicalidade dessa nova concepção:  
 

A dialética não atalha nem anula nenhuma distância: deixa de pensar a diferença 
tendo como pano de fundo uma distância. Não pretende destruir o imediato 
presente: ela se opõe ao sentido que se concedia à sua presença. Isso é pensar a 
coisa: renunciar às abordagens, às descrições, às apreciações que a deixariam, 
ontologicamente, no lugar. Que valem então, aos olhos do dialético, as 
constatações de descontinuidade que lhe são opostas: há Deus e há as coisas; há 
o Estado e há a sociedade civil? Esses chamados à ordem só o atingiriam se ele 
se empenhasse em colmatar os abismos, subverter as distâncias, o que 
corresponderia a deixar a tais distâncias, a tais abismos, a consistência que o 
judaísmo, por exemplo, deixa ao Finito, precisamente quando o nega. Ora, ao 
consentir com isso, o dialético se tornaria, devido a tal fato, um prestidigitador: 
“olhem suas oposições; delas vou fazer identidades”. O exercício seria tanto 
mais estonteante quanto o ponto de partida permanecesse não criticado. Por 
isso, só é fácil pegar Hegel em falso ao imaginá-lo como alguém que, inicialmente, 
aceita a nossa topografia conceitual para, em seguida, brincar de desfigurá-la 
(LEBRUN, 2006, p.104-105). 

 
 Trendelenburg quer que Hegel aceite os pressupostos de uma lógica 
pré-dialética, para, então, mostrar como se equivocou. Mas Lebrun demonstra 

 
6 Deve-se levar em consideração o fato de que o próprio conceito de movimento não permanece o 
mesmo ao longo da Ciência da Lógica, pois esse caráter imediatamente relacional das determinações 
ainda não está presente na Doutrina do Ser, mas é posto efetivamente a partir da Doutrina da Essência. 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
159 

muito bem como desde o ponto de partida tudo já estava diferente, pois os 
antigos pressupostos haviam sido abandonados ou incorporados ao impetuoso 
‘moedor’ do sistema. Destarte, quando Hegel fala em movimento, não se 
poderia, sem injustiça, imputar-lhe outras concepções senão aquela que será 
posta pelas próprias categorias em seu processo de desenvolvimento. É fato 
que Lebrun parece exagerar o elemento heterogêneo de Hegel, como se fosse 
de fato possível recusar por completo o velho “teclado de expressão”, o que 
não é o caso. Apesar disso, traz à luz a principal característica do modo 
dialético de pensar o movimento: descrever uma forma de negatividade entre 
termos contraditórios que não passa pela figuração de uma distância a ser 
vencida. Ora, essa é uma das características centrais que diferencia a oposição 
(ainda presa à reflexão exterior) da contradição mesma. Assim, o ser não 
precisa superar uma distância para tornar-se nada, já que no mesmo momento 
em que é fitado já passou para o nada, jamais coincidindo plenamente consigo 
mesmo desde o início. 
 Tendo estabelecido o solo sobre o qual Kierkegaard apoia-se para 
criticar Hegel, vejamos agora qual seria sua própria visão acerca do 
movimento, seguindo o que afirma no Pós-Escrito a respeito do salto: 
 

A transição da possibilidade à realidade efetiva é, como ensina corretamente 
Aristóteles, ϰίνησις, um movimento. Isso não pode, absolutamente, ser dito na 
linguagem da abstração, ou ali compreendido, dado que a abstração não pode 
dar ao movimento nem tempo nem espaço, que o pressupõem ou são 
pressupostos pelo movimento. Há uma parada, um salto (KIERKEGAARD, 
2016, p.59). 

 
 Como se nota, a descrição do que seria o movimento depende em 
larga medida de certas teses de Aristóteles, algo recorrente em outros 
momentos do corpus kierkegaardiano7. O primeiro aspecto a ser destacado 
refere-se ao fato de Kierkegaard restringir a discussão aristotélica a apenas um 
de seus elementos, a saber, a definição dada no Livro III da Física, deixando de 
lado as análises mais aprofundadas das diversas modalidades de mudança que 
se seguem nos livros seguintes. Com efeito, neste livro Aristóteles define o 
movimento como “A atualização do que existe potencialmente, na medida em 
que existe potencialmente” (ARISTÓTELES, 1952, p.278/201a10). Embora 
Aristóteles nunca fale de um “salto” (isso fica por conta de Kierkegaard, 

 
7 Ver, por exemplo, A Repetição: “Nesse sentido, podemos afirmar que a noção grega da kínesis, que 
corresponde à categoria moderna da transição, merece a máxima atenção” (KIERKEGAARD, 2009, 
p.64). 



Gabriel Ferri Bichir 

 
160 

apoiando-se em Lessing e no próprio Hegel), sua preocupação está de fato 
nesse momento de passagem no qual algo que só era em potência (dynamis) 
passa a ser em ato (enérgeia); por isso seus exemplos são retirados de ações 
ainda em progresso: “aprendendo”, “ensinando”, “construindo” etc. Uma 
segunda constatação, não menos interessante, refere-se ao fato de Kierkegaard 
confundir a díade ato/potência com atual/possível. Como esclarece Waaler 
(1998), esse equívoco parte da leitura de Kierkegaard dos trabalhos de Møller e 
de Tennemann sobre filosofia grega, nos quais descrevem essa transição 
precisamente nos termos de possibilidade para atualidade. Aprofundaremos as 
consequências dessa interpretação no item seguinte. No momento, cabe 
refletir sobre o peso dessa escolha para a dialética de Kierkegaard.  
 No mesmo artigo, Waaler prossegue sua argumentação defendendo 
que essa modalidade de passagem estaria mais bem descrita sob um paradigma 
leibniziano (atualização de um possível dentro de infinitos outros) do que 
propriamente aristotélico. Para nós, trata-se de uma questão secundária, 
embora não seja absurdo supor que haja elementos de ambos os filósofos 
nessas considerações. Dois pontos devem ser retidos a partir de tal discussão: 
em primeiro lugar, Kierkegaard acredita que se trataria de uma transição 
concreta em oposição à abstração hegeliana, restrita ao pensamento. A 
atualização de uma possibilidade seria, pois, a verdadeira representação do 
movimento existencial, e poder-se-ia pensar em inúmeros exemplos presentes 
nas três esferas da existência para ilustrá-lo (o estético seria aquele preso na 
possibilidade, que não consegue passar para o atual, enquanto o ético 
reivindicaria a escolha do casamento como a atualização da mais importante 
possibilidade na vida de um indivíduo etc.). Em segundo lugar, este não seria 
um movimento imanente, mas transcendente, pois dependeria da escolha 
particularizada de um agente. Em sua forma definitiva, tal movimento 
descreveria uma autêntica repetição:  
 

O problema ao qual se dá ênfase não é outro, nem mais nem menos, do que o 
da repetição. A meu modo de ver, o jovem tem razão de sobra para não buscar a 
solução deste problema nem na filosofia grega, nem na moderna. Porque os 
gregos, segundo dissemos, realizavam o movimento contrário. Um pensador 
grego teria escolhido nesse caso a solução da recordação, sem que sua 
consciência o inquietasse minimamente. A filosofia moderna, por sua parte, não 
faz nenhum movimento, mas faz apenas, no geral, falar de eliminações e 
superações e, se alguma vez realiza um movimento, este sempre permanece 
dentro dos limites da imanência. A repetição, ao contrário, é e sempre será uma 
transcendência (KIERKEGAARD, 2009, p.141-142). 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
161 

 
 Com efeito, essa repetição mobiliza, paradoxalmente, interioridade e 
transcendência em um mesmo movimento. De qualquer modo, a ideia central 
de Kierkegaard é a necessária ruptura com a noção de imanência, já que a 
mudança que se dá pela atualização não só supera o que veio antes, mas 
elimina o possível ao fim do processo8 (assim como em Aristóteles, pois a casa 
em potência deve desaparecer para que a casa em ato possa surgir). 
Diferentemente do movimento hegeliano, não haveria um momento de 
internalização e conservação das etapas precedentes, fato que caracteriza sua 
noção de Aufhebung9. Exatamente por constituir uma espécie de “negação 
absoluta” do que vem antes, Kierkegaard utilizará a imagem do salto para 
caracterizar tal passagem. No entanto, isso depõe contra sua intenção dialética, 
pois regride a uma concepção na qual a distância a ser vencida volta a ocupar 
uma posição central. Kierkegaard afirma-o explicitamente: 
 

Visto abstratamente, não há por certo nenhum conflito decisivo entre pontos de 
vista, porque a abstração justamente descarta aquilo em que reside a decisão: o 
sujeito existente; mas não obstante, a transição imanente é uma quimera, uma 
fantasia, como se o ponto de vista, por si mesmo, determinasse necessariamente 
sua transição para um outro, dado que a categoria da transição é, ela mesma, 
uma quebra na imanência, é um salto (KIERKEGAARD, 2013, p.310). 

 

 
8 “What happens in a pathos-filled transition, however, is not simply that the possibility of a past moment 
is turned into present actuality. On the contrary, a pathos-filled transition marks a moment of discontinuity 
with the past, a new beginning. Rather than being the actualization of a possibility, a pathos-filled 
transition therefore comes about through the annihilation of possibility” (ERIKSEN, 2000, p.125). 
Discordamos do ponto de vista de Eriksen quando separa atualização e destruição do possível, pois 
ambos estavam correlacionados já em Aristóteles, algo que é mantido por Kierkegaard. Para além disso, 
contudo, é importante notar como Eriksen recupera uma distinção feita apenas en passant por 
Kierkegaard nos Papirer, a saber, entre transição “dialética” (que concerne a necessidade imanente) e 
“cheia de pathos” (o salto do possível ao atual; devir). Ver, por exemplo: Diários VIII.2 B 85; VIII.2 C 1.  
9 Kierkegaard tece uma série de considerações irônicas a respeito da expressão hegeliana: “Explicar 
algo significa superá-lo? Bem sei que a palavra aufheben tem, na língua alemã, diversos significados, 
até mesmo opostos; com bastante frequência se tem lembrado que ela tanto pode significar tollere 
quanto conservare. Não estou informado de que a palavra dinamarquesa ophœve permita tal 
ambiguidade, mas por outro lado sei que nossos filósofos dano-germânicos a empregam no sentido da 
palavra alemã. Se o possuir significados opostos é uma boa qualidade para uma palavra, isso eu não 
sei, mas quem quer expressar-se com precisão prefere evitar o uso de uma tal palavra nas passagens 
decisivas. Temos uma expressão singela, popular, com a qual, humoristicamente, designamos o 
impossível: ter a boca cheia de farinha e assoprar ao mesmo tempo; a especulação realiza uma façanha 
semelhante ao utilizar uma palavra que também designa o seu oposto” (KIERKEGAARD, 2013, p.233-
234). 



Gabriel Ferri Bichir 

 
162 

 Na perspectiva de Kierkegaard, pois, a concepção hegeliana de 
movimento teria sérias consequências para o domínio ético e religioso da 
existência. O movimento imanente das categorias impediria uma concepção 
autêntica de liberdade, dado que só conheceria a necessidade inexorável de 
algo que já está assegurado de antemão. Ironicamente, porém, Kierkegaard 
torna-se ele mesmo vítima desse dispositivo: a atualização de uma potência 
nunca poderia ensejar um movimento efetivamente dialético, pois não passa da 
efetivação de algo que, no fundo, já estava lá desde o início. A casa só pode ser 
construída se seu plano já estiver claramente traçado antes do processo; o ato 
de casar-se já estava previsto como uma ação essencial à esfera ética, ainda que 
pudesse ser recusado se se optasse por permanecer na esfera inferior. Assim, a 
forma geral do movimento já deve estar dada e ser mapeada de acordo com 
sua previsibilidade, não abrindo espaço para a verdadeira contingência:  
 

Não há nada de contraditório no fato de que algo em potência tenha se tornado 
ato, ou de uma substância expressar seus possíveis em seus atributos de que os 
atributos de uma substância são as atualizações em devir de seus possíveis. O 
processo de atualização a que se refere Hegel não é simplesmente a atualização 
de uma substância, mas a negação imanente de si através de sua própria 
atividade. A princípio, pode parecer que é da passagem entre potência e ato que 
Hegel fala ao tematizar contradições como: “Algo se move a si mesmo não 
enquanto está aqui neste agora e em outro agora depois, mas enquanto está e 
não está aqui neste agora, enquanto é igual e não é igual a este aqui” (Ibid., 
p.76). Estar em movimento é ocupar potencialmente o outro agora, o outro 
aqui; logo, por me projetar em direção ao outro aqui, eu já o conteria em mim 
mesmo. Mas se assim fosse, não haveria porque falar em contradição. A 
existência de um movimento potencial não exclui a presença atual numa 
localização (SAFATLE, 2016, p.147). 

 
 O modelo aristotélico/leibniziano impede a manifestação da 
contradição por operar com uma passagem simples e sucessiva do não-ser ao 
ser. A dialética hegeliana, por outro lado, com sua insistência na passagem 
imediata de um termo a outro, não só resguarda o momento da contradição 
mas faz dela o motor mesmo de todo o processo. Ora, que contradição 
poderia existir entre uma casa em potência e em ato, ou entre um homem 
solteiro que atualiza sua possibilidade e vem a casar-se? Em seu ímpeto de 
resguardar a transcendência, reafirmar a distância e negar qualquer tipo de 
necessidade, Kierkegaard faz de sua teoria um reflexo pálido da existência que 
busca descrever. A contradição é, desse jeito, sufocada antes mesmo de ver a 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
163 

luz do dia, impedida de aparecer porque o movimento de atualização só 
conhece a forma do Mesmo. 
 Valeriam tais considerações também para o movimento próprio à fé, 
descrito tão esmeradamente em Temor e Tremor? Esse movimento, diz o próprio 
Kierkegaard, caracterizaria a dialética “mais fina e apreciável de todas” 
(KIERKEGAARD, 1976, p.48), sendo descrito de uma maneira muito 
peculiar: 
 

Porque nosso homem se resignou infinitamente a tudo, com o fim de recuperá-
lo imediatamente em virtude do absurdo. Efetua sem cessar o movimento da 
infinitude, mas com uma precisão e segurança tais que recupera no mesmo 
segundo o finito, sem que sequer se suspeite a existência de outra coisa 
(KIERKEGAARD, 1976, p.56). 

 
 Em contraste com o “cavaleiro da resignação”, que realiza um 
movimento em vista da infinitude, mas não retorna, o “cavaleiro da fé” 
retornaria, já transformado, para o finito. Aqui estamos muito distantes da 
caracterização aristotélica; com efeito, o vocabulário empregado é 
inegavelmente hegeliano. Kierkegaard vale-se da ideia de uma alienação 
necessária em vista da infinitude que exigiria um retorno ao finito, no qual essa 
infinitude seria internalizada, de forma análoga ao que Hegel descreve como o 
duplo movimento do conceito (exteriorização e retorno a si). Nesse processo, 
a identidade inicial é destruída: o tal cavaleiro não será mais o mesmo, já que, 
em vista do absurdo, encontrou o infinito em meio ao próprio finito de onde 
partiu.  
 Novamente, a caracterização explícita que Kierkegaard faz do 
movimento fica aquém do desenvolvimento de sua obra. Isso não significa 
denunciar um hegelianismo latente em Kierkegaard, mas constatar as fissuras 
de um pensamento no qual a dialética apresenta um impulso original – muitas 
vezes rigorosamente idêntico ao modelo de Hegel – que é, constantemente, 
sufocado pela própria letra do texto, comprometido de antemão com divisões 
demasiado estritas, ou teses demasiado dogmáticas, que não raramente 
precisam ser prematuramente abandonadas para não perder o objeto que 
buscam expressar. No caso em questão, era evidente que a descrição por meio 
da díade ato/potência seria inadequada para captar as nuances do vaivém 
cristão, que impõe um modelo próprio de compreensão. Ao contrário do que 
se poderia pensar, é apenas nos momentos em que se mantém fiel ao objeto 
que Kierkegaard é capaz de romper as correntes invisíveis que o mantêm atado 
aos umbrais da dialética. 



Gabriel Ferri Bichir 

 
164 

 
Do Ser à Essência 

 
 Resta uma última crítica a Hegel a ser analisada, que poderia ser 
tomada como aprofundamento da temática do item anterior. Ela concerne à 
relação entre o movimento e seu médium, quer dizer, se ele pertence à categoria 
do ser ou da essência. A resposta de Kierkegaard é enfática: 
 

Se um plano, na medida em que ele vem a ser, se altera em si mesmo, então não 
é mais este plano o que vem a ser; mas se ao contrário ele vem a ser sem se 
alterar, então qual é a mudança do devir? Esta mudança não é então mudança na 
essência, mas no ser, e é mudança do não existir para o existir (...) Mas um tal 
ser, que contudo é não ser, é a possibilidade; e um ser que é ser, é o ser real, ou a 
realidade; e a mudança do devir é a passagem da possibilidade à realidade 
(KIERKEGAARD, 2011, p.101-102). 

 
 Aqui, Kierkegaard retoma a ideia da mudança como passagem do 
possível para o atual, ainda que acrescentando uma nova tese: “Esta mudança 
não é então mudança na essência, mas no ser”. Como se sabe, o alvo desse 
ataque são Hegel e sua diferenciação entre determinações do Ser e da Essência, 
que, juntas, constituem a parte Objetiva da Ciência da Lógica. O pano de fundo 
de tal discussão é o estatuto das categorias de possibilidade (Mulighed) e 
necessidade (Nødvendighed) em relação ao devir histórico; com efeito, 
Kierkegaard busca demonstrar que não existe qualquer necessitarismo no 
movimento da história, já que este seria radicalmente contingente e operaria 
segundo o esquema aristotélico descrito no último item. Assim, sua premissa é 
a de que o “devir é uma mudança, mas o necessário simplesmente não pode 
mudar-se, dado que se relaciona (...) consigo mesmo da mesma maneira” 
(KIERKEGAARD, 2011, p.102). Trata-se de uma variação da mesma temática 
analisada anteriormente a respeito das esferas do pensamento (marcada pela 
necessidade) e da existência (livre). A diferença consiste na descrição do 
estatuto categorial próprio ao movimento, que teria sido mal compreendido 
por Hegel ao restringi-lo ao puro pensar, ceifando sua liberdade, fato que, ao 
menos aos olhos de Kierkegaard, comprovar-se-ia na descrição do trajeto do 
espírito na história. 
 Kierkegaard associa o ser ao devir e a essência ao necessário, no qual 
o devir seria impossível. Como já dito anteriormente, na passagem do possível 
para o atual – que constitui a kínesis –, esse possível deve necessariamente ser 
destruído e produzir um resultado concreto, que se relaciona ao possível da 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
165 

mesma maneira que o ser ao não ser. Esse resultado, contudo, não poderia ser 
descrito como necessário, já que, segundo Kierkegaard, a atualização do 
possível que o engendrou era desde o início contingente e poderia não ter 
ocorrido (o necessário sendo, pelo contrário, aquilo que não poderia não ser o 
que é). Trocando em miúdos: “Nenhum devir é necessário; nem antes de 
devir, pois desse jeito não pode devir; nem depois que deveio, pois neste caso 
não deveio” (KIERKEGAARD, 2011, p.104). Por conseguinte, a divisão 
estanque deve ser sustentada, pois a necessidade é tomada como uma categoria 
absoluta e em total contradição com o devir, compreendido como parte 
integrante da esfera da liberdade e da existência. Hélène Politis resume o 
argumento da seguinte forma: 
 

O necessário é invariável; sua essência é que ele é tal qual ele é (...) Nada devém 
por necessidade, o necessário exclui toda mudança (...) Quanto à possibilidade e a 
efetividade, elas não são diferentes em essência, mas no ser (...) O devir (não a 
necessidade) põe em relação possibilidade e efetividade, mas assegurando uma 
passagem de um ao outro, jamais sua unidade. A proposição hegeliana segundo 
a qual a necessidade é a unidade da possibilidade e da efetividade é recusada em 
prol desta: o devir é a passagem da possibilidade à efetividade. Trata-se de uma 
mutação, não na essência, mas no ser, e essa mudança do devir responde a 
condições específicas na medida em que é a passagem de um não-ser-aí a um ser-aí 
(...) Um ser que é sob o modo do não ser é o possível; o ser que está sob o modo do ser-aí é o 
ser efetivo. Isso significa que há, no devir, uma passagem do possível ao efetivo 
como mutação de um ser que é não-ser a um ser que é-aí (POLITIS, 2009, 
p.165). 

 
 Como nota a comentadora, há um intento explícito de se inverter a 
conhecida afirmação de Hegel segundo a qual a necessidade seria a “unidade 
da possibilidade e da efetividade”. O necessário é banido da fórmula e tem-se, 
portanto, apenas um possível que passaria ao efetivo resguardando o momento 
de liberdade. É evidente que Kierkegaard subverte o significado dos termos 
hegelianos: o possível é associado ao não-ser enquanto algo em potência e o 
efetivo, ao ser atual (virkelig), que corresponderia ao existente como ser-aí. A 
conclusão desse raciocínio visa demonstrar que a história também não se daria 
sob a forma da necessidade, mas da pura contingência, não deixando de ser 
possível ainda depois do devir já ter se efetivado. No entanto, Kierkegaard só 
pode sustentar tal tese por operar com noções equivocadas e pré-dialéticas do 
que seriam as determinações do ser e da essência e as categorias da 
possibilidade e da necessidade. 



Gabriel Ferri Bichir 

 
166 

 Ao longo do desenvolvimento lógico das determinações da essência, 
Hegel esforça-se por descrever com precisão no que exatamente consistiria 
essa passagem do possível para o efetivo e por que ela poderia ser expressa em 
termos de necessidade. Do ponto de vista do conceito, a mera possibilidade 
não seria nada mais do que a “pensabilidade” de algo, absolutamente pobre e 
abstrata. Mas a representação, signo das filosofias do entendimento, hipostasia 
essa determinação e considera-a a “mais rica e mais abrangente” (HEGEL, 
2012, p.269) de todas, já que se estende a praticamente qualquer conteúdo. O 
mesmo se dá com a contingência: enquanto algo meramente exterior, é apenas 
aquilo que “não tem em si mesmo a razão de seu ser, mas em outro” 
(HEGEL, 2012, p.271); disso deriva uma compreensão inicial do efetivo 
(wirklich) como algo parcial e marcado por essa exterioridade que separa de 
maneira injustificada a forma dos acontecimentos de seus conteúdos. Mas, 
como lembra Hegel, “superar esse contingente é a tarefa do conhecimento” 
(HEGEL, 2012, p.271). 
 Através de seu desenvolvimento imanente, a categoria da 
possibilidade ganha em determinação e transmuta-se em “possibilidade real”, 
que seria “a concreta totalidade da forma para si, o imediato transpor-se do 
interior para o exterior, e do exterior para o interior” (HEGEL, 2012, p.274). 
Não se trata mais da possibilidade formal, que abria um campo de possíveis 
existentes apenas no pensamento e sem qualquer tipo de concretude; agora, a 
possibilidade atinge a “efetividade da Coisa”, seguindo seu conceito como uma 
forma em contato estrito com o conteúdo, produzindo uma nova unidade 
imediata que será descrita por meio do termo “necessidade”. Tanto a 
possibilidade como a efetividade enriqueceram-se em seus conteúdos, e não 
mais correspondem a uma exterioridade não mediatizada, e sim a um exterior 
que encontrou sua verdade no interior, e vice-versa. É importante notar que, 
embora a necessidade surja como saldo positivo desse processo, trata-se ainda 
da necessidade em sua forma mais rudimentar, como uma necessidade ainda 
“cega” e vazia de determinações. O processo dialético demonstrará como essa 
necessidade também se enriquecerá e abandonará seus momentos imediatos 
(que assumem formas como o destino). Hegel descreverá três formas pelas 
quais ela passará até atingir sua verdade como liberdade (ou seja, até que o que 
é em si torne-se de fato para ela): a relação de substancialidade (exemplificada 
pela substância espinosana, para a qual os acidentes são pura exterioridade), a 
relação de causalidade (na qual a substância, enquanto causa, põe-se 
negativamente como efeito) e a interação (alternância infinita entre as causas e 
os efeitos, na qual cada termo nega o outro e passa ao seu oposto). 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
167 

 Apenas após esse árduo processo poder-se-á falar de necessidade 
propriamente dita, a qual corresponde a livre determinação do conceito em seu 
movimento de autodeterminação: “Eis a transfiguração da necessidade em 
liberdade; liberdade essa que não é simplesmente a liberdade da negação 
abstrata, mas antes a concreta e positiva liberdade” (HEGEL, 2012, p.287). 
Nessa passagem, encerra-se a lógica da essência que mostrou sua verdade 
como existência, reunida nessa nova unidade que é o conceito. Como se nota, 
as acusações de Kierkegaard não resistem a uma análise mais minuciosa do 
texto hegeliano: Kierkegaard parte de uma oposição simples entre possível e 
necessário que permaneceria na dimensão do entendimento; nela, o possível 
não seria nada além dessa pletora aberta pelo pensamento sem qualquer 
direção definida e a necessidade não passaria de uma necessidade vazia que já 
determina todo o caminho de antemão, opondo-se à liberdade. Mas o caminho 
da necessidade hegeliana mostra o inverso: inicialmente como uma 
determinação que sufoca o acidental, o contingente, o necessário incorpora-o 
de tal forma que se efetiva como autêntica liberdade mediante essa passagem 
necessária do interior no exterior, no qual forma e conteúdo estão intimamente 
ligados. Sendo assim, o desenvolvimento do campo dos possíveis é articulado 
da seguinte maneira: 
 

Se se quiser, se passa do juízo de reflexão “o possível é... impossível”, em que o 
possível é pressuposto, situação compatível com um possível real mas não com 
um possível efetivo – a “o possível é... possível”, em que o possível se efetiva ou 
é posto enquanto possível. A terceira situação seria representada pelo juízo “o 
possível é... efetivo”, em que o possível é posto enquanto efetivo (FAUSTO, 
1987, p.195). 

 
 Esse movimento de construção da necessidade a partir da 
possibilidade expõe a plasticidade do desenvolvimento que Hegel tem em 
mente: algo inicialmente impossível numa dada configuração só pode efetivar-
se por meio da transformação do próprio campo de possíveis que lhe 
bloqueava o aparecimento; forma e conteúdo estão, portanto, profundamente 
conectados. Entram em cena, aqui, os conceitos de posição e pressuposição, 
pois o processo é de passagem ou efetivação de um impossível (o possível 
pressuposto) ao possível posto enquanto efetivo (lido retroativamente como 
necessário). Nesse esquema, não há qualquer elemento que forneça a priori as 
coordenadas do movimento, que devem permanecer abertas e sujeitas a 
constantes reinscrições. A esse respeito, Zizek diz o seguinte: 
 



Gabriel Ferri Bichir 

 
168 

Para sermos consistentemente hegelianos, no entanto, precisamos dar mais um 
passo crucial e insistir que a Necessidade histórica não preexiste ao processo 
contingente de sua efetivação, isto é, que o processo histórico é, em si, “aberto”, 
indeterminado – essa mistura confusa “gera sentido na medida em que se revela” (...) 
É assim que deveríamos ler a tese de Hegel de que, no curso do 
desenvolvimento dialético, as coisas “tornam-se aquilo que são”: não que um 
desdobramento temporal simplesmente efetive uma estrutura conceitual 
atemporal preexistente – essa estrutura conceitual é em si o resultado de 
decisões temporais contingentes (ZIZEK, 2013, p.59). 

 
 O movimento de transfiguração do possível em necessário seria, pois, 
um movimento retroativo no qual a necessidade é posta após o aparecimento 
do contingente, e não anteriormente. Eis a diferença central entre o conceito 
hegeliano de necessidade e a compreensão do senso comum: sua necessidade 
não abole o contingente, mas libera sua potencialidade intrínseca, 
reconhecendo que a partir do momento em que ele se efetiva algo deve 
radicalmente mudar.  
 A história para Kierkegaard é sempre um mundo aberto de infinitas 
possibilidades, como se esses possíveis, na medida em que se realizam, não 
modificassem toda a forma pela qual o campo dos possíveis se articula. Uma 
dialética efetiva entre possível e necessário implica que a efetivação de um 
possível terá força para modificar tanto o campo da necessidade como o do 
contingente; nem o que até então era considerado necessário permanecerá 
enquanto tal, nem o que parecia mera contingência continuará sendo-o 
indefinidamente. Assim, trata-se de uma necessidade construída que não solapa 
a radicalidade da contingência que a antecedia. Uma revolução é capaz de 
reorganizar todo o campo dos possíveis que a precedia: se pensarmos na 
Revolução Francesa, por exemplo, e na maneira como os revolucionários 
imaginavam encenar o momento romano de deposição de César (o tirano) e a 
defesa da República (com Brutus e seus camaradas), veremos como ela, de 
certa forma, reabriu o tempo histórico e colocou novamente em circulação 
sonhos e desejos de uma época muito anterior. Naquele momento, eles eram os 
republicanos romanos, repetiam seu gesto de liberdade e a afirmavam contra a 
opressão da monarquia e da aristocracia; se a revolução nunca tivesse ocorrido, 
os mortos teriam permanecido mortos, restritos a seus papéis anteriores. Um 
autêntico acontecimento, portanto, é capaz de reabrir as portas do passado e 
colocá-lo novamente em jogo: ele também é fruto de uma disputa, nunca 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
169 

adquirirá um estatuto perene a ponto de jamais poder ser novamente 
transmutado.10  
 Essa mesma divisão entre possibilidade e necessidade reflete-se nas 
análises de Kierkegaard acerca dos termos ser e essência, que fazem pouco-
caso da sua contrapartida na Ciência da Lógica. Em primeiro lugar, ser é, para 
Hegel, uma determinação do pensamento que parte de sua forma mais baixa (o 
puro ser, que é nada) enquanto qualidade e que se desenvolve até tornar-se 
medida e encontrar sua verdade na essência. Esta subverte intencionalmente o 
que a tradição filosófica entendeu por essência: não se trata de uma ousía ou 
essentia que se esconde por trás do existente como aquilo que lhe concede sua 
quididade. Pelo contrário, Hegel esforçar-se-á por mostrar que essa essência, 
inicialmente mera unidade indeterminada, também terá um desenvolvimento 
dialético próprio que mostrará que sua verdade está no próprio fenômeno, que 
ela só é enquanto tal quando se exterioriza e retorna desse processo necessário 
de alienação. O objetivo é justamente dissolver a oposição estanque, clássica na 
história da metafísica, entre essência e aparência, sensível e suprassensível, 
oposição esta que assumiu diferentes formas, mas que até certo ponto se 
manteve desde Platão até Kant. Para Hegel, portanto, não há nada “além” 
disso que aparece; é nesse próprio aparecer que a essência deve ser buscada, 
como algo que se revela, que se põe num processo de autodeterminação que 
conduz a sua verdade como coincidência com a própria efetividade 
(Wirklichkeit). Note-se como Hegel caracteriza a relação entre ser e essência: 
 

A verdade do ser é a essência. O ser é o imediato. Na medida em que o saber quer 
conhecer o verdadeiro, o que o ser é em si e para si, ele não se detém no imediato 
e em suas determinações, mas o penetra com a pressuposição de que atrás desse 
ser ainda está algo diferente do próprio ser, de que esse pano de fundo constitui 
a verdade do ser. Esse conhecimento é um saber mediado, pois ele não se 
encontra imediatamente junto e dentro da essência, mas começa a partir de um 
outro, a partir do ser, e tem de fazer um caminho prévio, o caminho do ir além 

 
10 Por isso, seria injusta a caracterização kierkegaardiana de Hegel como um “profeta do retrospecto” 
que só tem olhos para o passado. A necessidade enquanto construção que não anula o contingente 
abre o tempo para o acontecimento, é o contrário do fechamento que Kierkegaard lhe imputa. A 
“ambiguidade do devir” sobre a qual Kierkegaard tanto insiste não desaparece, mas é mantida 
precisamente porque o devir será compreendido como um constante processo de reinscrição no qual 
nenhum dos termos tem seu sentido último determinado de uma vez por todas. O mesmo “delírio 
báquico” que Hegel descreve na Fenomenologia do Espírito vale nesse caso: aqui também todos os 
membros estão ébrios e, ainda assim, “esse delírio é ao mesmo tempo repouso translúcido e simples” 
(HEGEL, 2013, p.50). Nem puro repouso em que nenhum acontecimento é possível, nem puro 
movimento no qual nenhum tipo de estabilização pode ser alcançado, mas ambos ao mesmo tempo, eis 
a verdadeira complexidade do movimento histórico ao qual alude Hegel. 



Gabriel Ferri Bichir 

 
170 

do ser ou, antes, de entrar no mesmo. Somente enquanto o saber se interioriza a 
partir do ser imediato, encontra, através dessa mediação, a essência. – A língua 
[alemã] conservou a essência (Wesen) no tempo passado, “gewesen”, do verbo ser; 
pois a essência é o ser que passou, mas ser que passou atemporalmente 
(HEGEL, 2017, p.31). 

 
 O ser, no esquema maior da Lógica, corresponderia ao imediato, 
enquanto a essência faz a mediação entre o ser e o conceito. Sua verdade é ser 
o ser que passou – passagem esta que, é sempre bom lembrar, não se dá pela 
constatação de uma distância a ser transposta. A essência sempre já foi aquele 
ser que ela é e o ser tende em seu movimento a transfigurar-se na essência que 
já sempre foi, embora apenas em si e não para ele mesmo. No desenrolar do 
segundo livro, essa essência, inicialmente simples, mostrar-se-á como reflexão, 
em seguida como o que aparece e por fim como o que se manifesta. 
Precisamente para resguardar a ideia de um movimento próprio pertencente à 
essência, Hegel afirma que sua verdade consiste única e exclusivamente em 
mostrar-se, sair de si mesma transmutando-se em seu contrário. Kierkegaard 
ignorará tal desenvolvimento e sustentará que o devir deve permanecer uma 
determinação exclusiva do ser: 
 

Na doutrina do ser tudo é o que não muda. (Isso é algo que até Werder admitia 
(...) Na doutrina da essência há Beziehung [relação] – As irregularidades na 
lógica de Hegel. Essencialmente esse segmento são apenas dicotomias – causa-
efeito – ocasião-resultado – efeito recíproco é um problema, talvez pertença a 
outro lugar. O conceito é uma tricotomia. Ser não pertence à lógica em 
absoluto. Deve-se começar com uma dicotomia (KIERKEGAARD, 1970, 
p.2217/IV C 79). 

 
 Como deixa claro esse esboço dos Papirer, o problema de Kierkegaard 
não foi uma mera incompreensão da letra do texto hegeliano: ele reconhece a 
importância da Beziehung para as determinações da essência e registra também 
as etapas aludidas acima a respeito do conceito de necessidade. Toda a questão 
pode ser condensada na seguinte frase: “O ser não pertence à lógica de forma 
alguma”. Partindo desse pressuposto, Kierkegaard não poderia condescender 
de forma alguma com os “malabarismos” hegelianos, que tratam o ser como 
uma determinação de pensamento (portanto não como ser-aí imediato) e a 
essência como sua verdade. Kierkegaard aceita que o existente seja também 
trespassado pelo pensamento, mas sua insistência na ideia de um choque 
exterior entre este e o ser o impede de aprofundar seu caráter mediatizado, 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
171 

ponto a partir do qual Hegel inicia sua análise. Por não compreender aquilo 
que Hegel entende como mediação, Kierkegaard sustenta que a relação entre 
ser e pensar no existente é uma oposição que não conduz a qualquer unidade 
superior. Com isso, sufoca o que havia de efetivamente dinâmico na dialética. 
 
 
Considerações Finais 
 
 A título de conclusão, cabe dizer que a obra de Kierkegaard apresenta 
uma dificuldade gigantesca ao intérprete pelo fato de que expõe um embate 
constante entre uma lógica de extração aristotélica e outra de fonte hegeliana11. 
A letra do texto normalmente penderá para a primeira, pois aborda as 
categorias de maneira inerte e recusa-se a conceber qualquer espécie de 
desenvolvimento imanente de seus objetos, como se a tal “esfera do 
pensamento” estivesse de antemão condenada a ser um campo infértil. Ao 
mesmo tempo, porém, Kierkegaard entrevê um movimento dialético em 
muitas de suas categorias existenciais (como o desespero e a angústia). Diante 
de tal fato, o intérprete deve estar constantemente alerta para não ceder à 
tentação de tomar literalmente tudo o que é dito, nem de se empenhar por 
defender o autor a todo o custo. 
  Muito se tem dito a respeito da propriedade com a qual falava 
Kierkegaard dos filósofos que lia, mas isso deveria ser uma constatação banal a 
partir do qual a verdadeira investigação crítica deveria começar, não o ponto de 
chegada de um caminho que mobiliza todo um arsenal teórico para provar o 
óbvio, tendo como efeito colateral a perda da tensão inerente ao objeto. Tem-
se, com isso, um Kierkegaard purificado de toda contradição e plenamente 
coerente em suas críticas do começo ao fim; mas o preço a ser pago é alto: não 
só a análise inversa – Kierkegaard visto sob olhos hegelianos –  é falsificada, 
como se perde o jogo dialético entre forma e conteúdo que caracteriza 
qualquer leitura de fato fiel ao seu objeto. 

 
11 “Em linhas gerais, o conceito de lógica de Kierkegaard pode ser apresentado como comprometido, por 
um lado, com uma posição formalista mais geral, bastante próxima à concepção clássica que remonta a 
Aristóteles e permanece praticamente inalterada até o século XIX. Por outro lado, Kierkegaard emprega 
ainda – não sem certo viés grego – o procedimento dialético que, obviamente, não pode ser 
compreendido sem a referência ao contexto da filosofia do Idealismo Alemão” (FERREIRA, 2015, p.166). 
Em seguida, Ferreira fornece três características principais para descrever tal lógica: sua 
heterogeneidade com o domínio do atual, o fato de constituir um órganon (o que atesta seu caráter 
instrumental) e o fato de ser um conhecimento não essencial (obviamente em comparação com a 
existência). O único problema dessa análise é ignorar os momentos nos quais Kierkegaard contradiz 
essas determinações valendo-se de uma autêntica lógica dialética, que segue o objeto em seu 
desenvolvimento imanente. 



Gabriel Ferri Bichir 

 
172 

 
 
Referências 
 
ARANTES, P. Hegel: a ordem do tempo. São Paulo: Hucitec, 2000. 
ARISTÓTELES. “Physics”. In: The works of Aristotle. Volume I. Chicago: The 
Great Books, 1952. 
ERIKSEN, N.N. Kierkegaard’s Category of Repetition: A Reconstruction. New 
York/Berlin: Walter de Gruyter, 2000. 
FAUSTO, R. Marx: lógica e política. Tomo II. São Paulo: Brasiliense, 1987. 
FERREIRA, G. Em busca de uma Existentiel-Videnskab: Kierkegaard e a Ontologia do 
Inter-Esse. 2015. 243p. Tese de Doutorado em Filosofia - Departamento de 
Filosofia, UNISINOS, São Leopoldo, 2015. 
_________. “Kierkegaard Descends to the Underworld: Some remarks on the 
Kierkegaardian appropriation of an argument by F.A Trendelenburg”. In: 
Revista Cognitio, v.14 (2), p.235-246, 2013. Disponível em: < 
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/view/18375/13
670> 
HEGEL, G.W.F. Ciência da Lógica. Volume 2 - A doutrina da Essência. Petrópolis: 
Vozes, 2017. 
_________. Ciência da Lógica. Volume 1 - A doutrina do Ser. Petrópolis: Vozes, 2016.  
_________. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Vozes, 2013. 
_________. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio (1830). Volume I – 
A Ciência da Lógica. São Paulo: Loyola, 2012. 
HOULGATE, S. The opening of Hegel’s Logic. From Being to Infinity. Indiana: 
Purdue University Press, 2006. 
KANT, I. Crítica da Razão Pura. Petrópolis: Vozes, 2012. 
KIERKEGAARD, S. Pós-Escrito conclusivo não científico às Migalhas Filosóficas. Vol.2. 
Petrópolis: Vozes, 2016.  
_________. Pós-Escrito conclusivo não científico às Migalhas Filosóficas. Vol.1. Petrópolis: 
Vozes, 2013. 
_________. Migalhas Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 2011. 
_________. La Repetición. Madrid: Alianza Editorial, 2009. 
_________. Stages on life’s way. Princeton: Princeton University Press, 1988. 
_________. Diario de un seductor / Temor y Temblor. Madrid: Guadarrama, 1976. 
_________. Papers and Journals. Vol. 2. London: Indiana University Press, 1970. 
LEBRUN, G. A Paciência do Conceito: ensaio sobre o discurso hegeliano. São Paulo: Unesp, 
2006. 



Dissertatio [61] 145-173 | 2025 

 
173 

POLITIS, H. Le Concept de Philosophie Constamment Rapporté à Kierkegaard. Paris: 
Editions Kimé, 2009. 
SAFATLE, V. O circuito dos afetos. Corpos políticos, desamparo e o fim do indivíduo. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 
STEWART, J. Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered. New York: Cambridge 
University Press, 2003. 
TRENDELENBURG, A. “The Logical Question in Hegel’s System”. Part 2. In: 
The Journal of Speculative Philosophy, v.6 (1), p.82-93, 1872 (versão digital).  
_________. “The Logical Question in Hegel’s System”. Part 1. In: The Journal of 
Speculative Philosophy, vol.5 (4), p.349-359, 1871 (versão digital). 
WAALER, A. “Aristotle, Leibniz and the Modal Categories in the Interlude of the 
Fragments”. In: Cappelørn, N.J; Deuser, H (eds.). Kierkegaard Studies: Yearbook 
1998. Berlin and New York: Walter de Gruyter, 1998, p.276-291. 
ZIZEK, S. Menos que nada: Hegel e a sombra do materialismo dialético. São Paulo: 
Boitempo, 2013. 
 
 

Email: gabriel.bichir@yahoo.com 
 

Recebido: 04/2025 
Aprovado: 12/2025 


