
A SÁLPINX, O CHOFAR E AS ESTRELAS:  

O SOM E O TOM DE UMA PRECE  

EM JACQUES DERRIDA 

 

Enrique Nuesch 

Universidade Estadual do Paraná 

 

 

Resumo: Este texto procura elaborar a compreensão de uma analogia e de uma imagem auditiva 

construídas por Jacques Derrida ao fim de “Prénom de Benjamin” e de seu “Post-scriptum”, na segunda 

parte de Force de Loi (DERRIDA, 1994). Nesse momentos, Derrida sugere a possibilidade de uma 

interpretação do Holocausto como uma manifestação da Violência Divina (analogia) e diz que as 

palavras de Benjamin soam “como o chofar da tarde” (imagem auditiva). Para compreender essa 

analogia e essa imagem auditiva, são retomadas passagens de outras obras de Derrida, que se 

consideram como “paralelas” pelo fato de serem instâncias em que Derrida faz referência ao chofar, 

presentes em D’un ton apocalyptique adopté naguère en philosophie (DERRIDA, 1983) e Béliers 

(DERRIDA, 2003). A comparação entre essas instâncias não pode ser feita diretamente, simplesmente 

colocando-as lado a lado. Por isso, a aproximação entre elas se faz mediada pelo exame de construções 

analógicas e imagéticas presentes em outros trabalhos de Derrida, assim como do exame de seus 

próprios procedimentos de interpretação, os quais são aplicados aos mesmos textos do filósofo. 

Palavras-chave: Derrida, Benjamin, tom, analogia. 
 

Abstract: This text aims to elaborate the comprehension of an analogy and an auditory image 

constructed by Jacques Derrida at the ending of “Prénom de Benjamin” and in the “Post-scriptum” which 

follows in the second part of Force de Loi (DERRIDA, 1994). In those moments, Derrida suggests the 

possibility of an interpretation of the Holocaust as a manifestation of Divine Violence (analogy), and says 

that the words of Benjamin sound “like the shophar at night” (auditory image). To comprehend these 

analogy and auditory image, text passages from other works by Derrida are invoked, for they are 

considered to be “parallel” as they are other instances of reference to the shophar, which are present in 

D’un ton apocalyptique adopté naguère en philosophie (DERRIDA, 1983) and in Béliers (DERRIDA, 

2003). A comparison of these instances cannot be made directly, simply putting them side by side. For 

this reason, their approximation is mediated through an examination of Derrida’s own interpretive 

procedures, which are then applied to his own texts. 

Keywords: Derrida, Benjamin, tone, analogy. 

 

 

 

 

 

 

© Dissertatio [61]  37-75  |  2025 



Enrique Nuesch 

38 
 

Para Lili Reales, hace mucho tiempo. 

 

 

1. Introdução 

 

Quando Derrida propôs-se a comentar, interpretar e mostrar a força 

(auto)desconstrutiva de “Zur Kritik der Gewalt” de Walter Benjamin (1977 

[1921]), advertiu desde um princípio que seria uma leitura “um pouco arriscada 

[un peu risquée]” (DERRIDA, [1994] 2007, p. 61). A advertência vem nos 

“Prolégomènes” a “Prénom de Benjamin”, texto que formaliza essa leitura 

“arriscada” e, em sua forma editorial definitiva, da editora Galilée (publicada 

em 1994), compõe a segunda parte do livro Force de Loi1.  

Derrida registra um dos “riscos” envolvidos, o risco previsível de ler, 

em um congresso sobre o nazismo, a solução final e os limites da 

representação, um texto que tem, como uma de suas teses, que haveria no 

ensaio de Benjamin – vítima do nazismo – uma certa animosidade para com a 

democracia parlamentar (a mesma que fora golpeada e pouco depois 

pervertida e por fim eliminada pelo nazismo). Esse primeiro risco, pois, é 

respeitante à performance da leitura do texto num determinado lugar e 

momento. Mas também pode-se entender que aí se tinha em mente outro 

risco, atinente a como o texto seria entendido uma vez que estivesse mais ou 

menos2 fixado e posto em circulação, quer dizer, sujeito ao toque da leitura e 

                                                           
1 As traduções dos textos de Derrida do francês para o português serão citadas a partir das edições 
correspondentes de sua obra em nossa língua (quando existem), sempre colocando em colchetes o ano 
de publicação em francês ao lado do ano de publicação da tradução (exemplo: DERRIDA, [XXXX] 
YYYY, p. ZZ). No caso de Force de Loi, citamos a tradução de Leyla Perrone-Moisés (2007). Quando o 
texto citado for de obras de Derrida ainda não traduzidas ou de que não dispusemos de uma edição 
traduzida, a tradução será nossa. Os trechos em língua original (francês ou inglês: logo abaixo, na nota 
seguinte, explicamos que o “Post-Scriptum” a Force de Loi surgiu, impresso, pela primeira vez, apenas 
em língua inglesa) serão postos em nota de rodapé, em todos os casos. Textos de outros autores em 
língua estrangeira serão citados diretamente traduzidos por nós e o original será colocado em rodapé 
quando for importante poder confrontá-lo. 
2 “Mais ou menos fixado”, porque o caminho do texto para compor edição Galilée de 1994 envolve tanto 
traduções do francês para o inglês como retoques e cortes, seja no corpo do texto, seja em notas de 
rodapé. Alguns confrontos podem ser vistos em Nuesch (2025). Aqui, nos referiremos ao texto como 
“Prénom de Benjamim”, mas sempre há se ter no pano de fundo do pensar que tanto na Cardozo Law 
Review de 1990, como no livro Deconstruction and the Possibility of Justice (CORNELL et al., 1992), o 
texto apenas se assinalava como segunda parte de um texto maior: na Cardozo, o texto bilíngue “Force 
de loi: le ‘fondement mystique de l’àutorité”/Force of law: the ‘mystical foundation of authority’” se divide, 
em francês, seções “I” e “II”, enquanto que em inglês se divide em “Part One” e “Part Two”; no livro, de 
1992, ainda sob o guarda-chuva de “Force of Law”, o texto se divide em “I” e “II”. O livro Acts of Religion 
(DERRIDA e ANIDJAR, 2002), com inclusão dos retoques de 1994, especifica em uma “Note” ao início 
de “Force of Law” que o texto daquela segunda seção ou “parte” fora distribuído, mas não lido por 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

39 
 

releitura do outro. Esse segundo risco, claro, é uma condição de todo texto, 

porém aqui essa condição é “risco” em função da marca inevitavelmente 

pungente da própria instância inicial recém mencionada, além da remarca dessa 

marca feita pela inclusão de um “Post-Scriptum” que desenvolve e faz 

convergirem de forma conclusiva as teses do texto com o tema do congresso. 

Quiséramos lembrar aqui de dois exemplos, separados em 20 anos, de 

escrutínio do texto de Derrida, instanciando o segundo “risco”. Não muito 

depois da primeira publicação, bilíngue (é necessário assinalar por motivos a 

serem retomados mais à frente) do texto na Cardozo Law Review (DERRIDA, 

1990) e no livro de 1992 editado por Drucilla Cornell (CORNELL et al., 

1992), Gllian Rose publicou seu exame das razões de Derrida sobre o ensaio 

de Benjamin na revista New Literary History (ROSE, 1993), e aí afirma: “Mesmo 

se nos limitássemos ao ensaio de Benjamin sobre a violência, Derrida 

representa mal a sua operação” (ROSE, 1993, p. 461, tradução nossa). Tão 

violenta é a reação ao texto de Derrida, que chega a concluir fazendo paródia 

das próprias palavras dele, reescrevendo uma das últimas orações da tradução 

em língua inglesa: 

 

(...) devemos pensar, saber, representar para nós mesmos, formalizar, julgar as 

possíveis cumplicidades entre todos esses discursos e o pior (aqui, a solução 

final) (DERRIDA, 1990, p. 1045, tradução nossa)3. 

 

Somente se resistirmos à tentação da ontologia da ‘contaminação originária’ 

poderemos começar a discernir as cumplicidades de nossa história política. Para 

fazer isso, precisamos ser capazes de representar, formalizar, pensar, saber, julgar – 

todas as atividades para as quais o desconstrucionismo messiânico nos 

desqualificaria (ROSE, 1993, p. 463, cursiva nossa, tradução nossa). 

 

                                                                                                                           
Derrida, sob o título “First name of Benjamin/Prénom de Benjamin” aos participantes do congresso que 
primeiro ouviram as razões de “Force de loi” (congresso em Nova Iorque, 1989) e logo lido em um 
congresso em Los Angeles (1990). Tanto para a revista como para o livro de 1992 há a seção do “Post-
Scriptum”, porém a Cardozo só apresenta essa seção em inglês (sem o francês, como com todo o texto 
antecedente) e, ademais, o que em 1994 Derrida assinala como “Prolégomènes”, antecedendo a tudo, 
na Cardozo é uma nota de rodapé sem esse assinalamento, apenas uma nota ao título da seção 
(“II”/“Part Two”). Assim mesmo, como nota e sem o assinalamento, aparece no livro de 1992 o que se 
tornará os “Prolégomènes”. Já o livro de 2002 segue a edição francesa de 1994 no que diz respeito a 
isso. Uma questão que fica sem resolução nisso tudo é essa: se, como se diz em 2002 (e aí não fica 
claro se é Anidjar ou Derrida quem fala), a segunda seção/“parte” já possuía o título “Prénom de 
Benjamin”, por que não se o assinala na publicação da Cardozo, nem no livro de 1991?  
3 “(...) we must think, know, represent for ourselves, formalize, judge the possible complicities between all 

this discourses and the worst (here the final solution)” (DERRIDA, 1990, p. 1045). 



Enrique Nuesch 

40 
 

Idelber Avelar, por sua vez, no capítulo 3 de seu The Letter of Violence 

(AVELAR, 2004) – sempre assinalando (talvez em consonância com o tema 

do luto que circunscreve o capítulo do livro em si) a perda do que Derrida 

pudera haver dito sobre Benjamin tivesse ele lido seu ensaio de 1921 de outra 

forma – especifica o que seria um tratamento lasso e permissivo para com as 

distinções que Benjamin estipulara, em função de conduzir o seu ensaio 

exatamente para figurar como um texto que “como muitos outros de 

Benjamin, é ainda demasiado heideggeriano, demasiado messiânico-marxista 

ou arqueo-escatológico para mim” (DERRIDA apud AVELAR, 2004, p. 102, 

tradução nossa). Não apenas para conduzi-lo a esse “heideggereanismo” e 

demais epítetos, mas também para confirmar que há algo em “Zur Kritik der 

Gewalt”, vinculado ao seu contexto de produção e afinidades intelectuais de 

seu autor que, por um lado, tanto antecipava em duas décadas a solução final 

como, em seu momento, contemporizara com ou configurara o clima de 

hostilidade ao parlamentarismo que em parte houvera propiciado a ascensão 

do partido nazista. Nisto último, nota-se, tanto Rose, que não se encontra na 

bibliografia de Avelar, quanto este, apontam uma ilegitimidade da aproximação 

que Derrida faz entre os pensamentos de Cohen e Benjamin, e, assim mesmo, 

a imputação a cada um deles de uma afinidade ao clima de hostilidade ao 

parlamentarismo – ambas coisas, a aproximação e as afinidades, sob a rubrica 

do conceito de uma “psique judaico-alemã” (ROSE, 1993, p. 458-459; 

AVELAR, 2004, p. 104-105).  

Ambas inquirições ao texto de Derrida dedicam à seção do “Post-

Scriptum” o que, a nosso ver, são as palavras (ou razões) mais virulentas. Rose, 

por seu lado, diz que é aí onde o texto de Derrida desautoriza a sua própria 

elaboração da justiça como desconstrução: 

 

No ‘Post-scriptum’, a consequência de que a oposição entre essas duas leis (a 

qual é, também, a oposição entre a violência divina e a ordem da representação, 

da democracia parlamentear e da linguagem em decadência) levaria a pensar o 

Holocausto no sentido bíblico, de fato como um holocausto, uma manifestação 

divina e um sacrifício, conduzem Derrida a refutar implicitamente toda a 

originariedade escatológica e a ‘contaminação’ empregados para definir a 

desconstrução como justiça (ROSE, 1993, p. 462, cursiva da autora, tradução 

nossa). 

 

Avelar, após citar um elenco disposto por Derrida do que Benjamin 

“teria provavelmente entendido ser a solução final” (DERRIDA, 1990, p. 

1041, tradução nossa), arremata: “é surpreendente, mas não é possível fazer 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

41 
 

uma lista mais exata de todas a coisas que, para Benjamin, o nazismo não foi” 

(AVELAR, 2004, p. 102, tradução nossa), quer dizer, nada poderia estar mais 

longe do que Benjamin “pensaria” da solução final em face do que ele de fato 

pensou e escreveu acerca do nazismo.  

Apesar de a recensão das reações a “Prénom de Benjamin” não ser aí 

detalhada, a edição crítica-comemorativa (aos 100 anos) de “Zur Kritik der 

Gewalt” publicada em 2021 sintetiza assim: “Num apêndice a ‘Force of Law’ 

que causou alguma controvérsia, Derrida connecta o tema da violência incruenta 

com as câmaras de gás usadas pelo regime nazista (veja-se “Force of Law,” 

1040–45)” FENVES, 2021, p. 35, n. 87, cursiva nossa, tradução nossa)4. 

O que faz desse tramo final de “Prénom de Benjamin” uma espécie 

de vórtice para as marteladas críticas, segundo pensamos, ademais de o 

raciocínio em si mesmo – que, em poucas palavras se poderia dizer que é “há 

no ensaio de Benjamin uma cumplicidade, ainda que inintencional, com a 

ascensão do nazismo” – é a escolha de como o enunciar. Para além do 

raciocínio e dos “riscos” com ele assumidos, a construção de certas analogias 

enquanto conclusão é o que chamamos acima de remarca do “risco”. Nas 

palavras de Fenves agora citadas, o que é a “conexão” entre “violência 

incruenta” e “câmaras de gás” é a mais notável. O que Fenves chama de 

“conexão” (“Derrida conecta...”) não é senão uma analogia, a qual, por sua vez, 

não é mais do que produto do ato de interpretação. Nesse caso específico, em 

termos formais, a operação que Derrida realiza é a de propor a possibilidade de 

uma interpretação (uma que se construiria por meio de analogias) e logo 

afirmar como uma tal possibilidade causa terror: 

 

Quando pensamos nas câmaras de gás e nos fornos crematórios, essa alusão a 

uma exterminação que seria expiatória porque incruenta deve causar-nos tremor. 

Ficamos terrificados pela ideia de uma interpretação que faria do holocausto 

uma expiação e uma assinatura indecifrável da justa e violenta ira de Deus 

(DERRIDA, 1990, p. 1045, tradução nossa)5. 

 

A “interpretação” como tal (holocausto – expiação) se constrói sobre 

o pensar da analogia entre um extermínio sem sangue e o aparato das câmaras 

de gás e fornos crematórios. Mas essa interpretação que está aí proposta é, ao 

                                                           
4 Não se compreende por que Fenves usa “appendix" para “Post-scriptum”, expressão empregada por 
Derrida desde a publicação na Cardozo Law Review, mantida ainda na Force de Loi francesa de 1994.  
5 “When one thinks of the gas chambers and the cremation ovens, this allusion to an extermination that 
would be expiatory because bloodless must cause one to shudder. One is terrified at the idea of an 
interpretation that would make of the holocaust an expiation and an indecipherable signature of the just 
and violent anger of God” (DERRIDA, 1990, p. 1045). 



Enrique Nuesch 

42 
 

mesmo tempo e em certo sentido, suspensa: Derrida fala do terror causado 

pela “ideia de uma interpretação”. Nem ele, nem ninguém (pelo menos até 

onde nós pudemos investigar6) colocou em prática essa “ideia” e, 

paradoxalmente, é só ele mesmo, Derrida, quem a colocou em prática, por 

meio da analogia. 

Nunca se deve esquecer que “Prénom de Benjamin”, entre outras 

coisas, é também um texto sobre tradução e, por isso mesmo, sobre a tarefa do 

tradutor e sobre “A tarefa do tradutor” (“Die Aufgabe des Übersetzers”, 

ensaio de Benjamin de 1923) – aqui, as complexidades de traduzir “Gewalt”. 

Por ora, recordamo-nos disso porque a expressão inglesa do “Post-Scriptum” 

de 1990 se mantém em 1994: 

 

Quando pensamos nas câmaras de gás e nos fornos crematórios, como ouvir 

sem estremecer essa alusão a um extermínio que seria expiatório porque não-

sangrento? Ficamos terrificados com a ideia de uma interpretação que fizesse do 

holocausto uma expiação, e uma indecifrável assinatura da justa e violenta cólera 

de Deus (DERRIDA, [1994] 2007, p. 144)7. 

 

Qual seja o peso que o emprego de “ideia” tem aqui, cremos que 

justamente o fato de Derrida assumir o “risco” de sua leitura descartaria o uso 

em um sentido lato, intercambiável por algo como “noção”, “possibilidade” 

(tal como nós mesmos usamos há pouco), “ensejo” etc. Antes, diríamos que 

aqui fala o fenomenólogo e hermeneuta que também faz parte do complexo de 

vozes conhecido como Jacques Derrida. Do jogo entre os textos de Benjamin 

e ecos entre pensadores que Derrida diz marcarem a proveniência dessa 

reflexão sobre Benjamin8, a fenomenologia hermenêutica de Derrida 

contempla – e o Ego que aí opera está aberto ao terror e a ele se corresponde 

com um fremir – o eidos, dentre cujas variações encontra-se essa interpretação, a 

da analogia que “conecta” isto e aquilo. Por haver um “risco”, inerente não só 

a si mesmo, Derrida, mas inerente ao próprio ato de fazer a analogia e a 

intepretação, enquanto operações de leitura em geral, é que se encontram 

                                                           
6 Muito distinta da operação de Derrida é o debate iniciado por Ellen Kennedy (1987a e 1987b) na revista 
Telos em 1987. Como recenseado por Wilde (2011), Kennedy examinou de perto a proximidade entre 
membros da Escola de Frankfurt e Carl Schmitt, Benjamin incluso, o que teve réplicas contundentes (de 
Habermas também) e ainda tréplica da autora. 
7 “Quand on pense aux chambres à gaz et aux fours crématoires, comment entendre sans frémir cette 
allusion à une extermination qui serait expiatrice parce que non-sanglante? On est terrifié a l'idée d'une 
interprétation qui ferait de l'holocauste une expiation et une indéchiffrable signature de la juste et violente 
colère de Dieu” (DERRIDA, 1994, p. 145, cursiva nossa). 
8 Vejam-se os pontos 1 e 2 elencados como parágrafos finais da nota de 1990 que se tornará os 
“Prolégomènes” de 1994 (DERRIDA, 1990, p. 977; DERRIDA, 1994, p. 72-74).  



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

43 
 

momentos ao longo de “Prénom de Benjamin” em que Derrida fala em uma 

“responsabilidade” a ser “deixada” a quem as realize: 

 

Para além dessa simples analogia, Benjamin aqui quer conceber uma finalidade, uma 

justiça de fins que não se vincule mais à possibilidade do direito (...) Para 

explicar essa ‘função não-mediata da violência’, Benjamin novamente lança mão 

do exemplo da linguagem cotidiana, como se fosse apenas uma analogia (...). Deixemos 

a Benjamin a responsabilidade desse conceito: a manifestação da cólera, de alguma 

forma, desinteressada, imediata e incalculada (DERRIDA, 1990, p. 1024-1025, 

cursivas nossas, tradução nossa)9. 

 

A “conexão” analógica relembrada acima também vai para “além [au-

delà]” da simples analogia. Como se aufere dos exemplos das duas leituras 

críticas (Rose e Avelar), esse “além” bem pode chegar ao excesso de conferir 

uma “responsabilidade” (quer dizer, as “cumplicidades”) ao texto de Benjamin 

que lhe excederia por completo a intenção10.  

No entanto, esse “ir além” também pode, se bem se “ouvir” a letra de 

Derrida, levar a outro caminho, para “além” da questão da justeza de sua 

leitura de Benjamin. Novamente, se for pesada uma “responsabilidade” pela 

analogia, não seria exagerado julgar, por razões biográficas óbvias, de “mau 

gosto” a que segue: 

 

Eu segui aí, precisamente, e da forma mais cautelosa possível, uma trajetória 

desconcertante. Uma trajetória que é aporética e, ao mesmo tempo, produtora de 

estranhos eventos em sua mesma aporia, uma espécie de auto-destruição, se não de um 

suicídio do texto” (DERRIDA, 1990, p. 977, cursiva nossa, tradução nossa)11. 

 

                                                           
9 Beyond this simple analogy, Benjamin here wants to conceive of a finality, a justice of ends that is no 
longer tied to the possibility of droit (...). To explain this ‘nonmediate function of violence’, Benjamin again 
takes the example of everyday language as if it were only an analogy (...). Let us leave the responsibility 
for this concept to Benjamin [Laissons à Benjamin la responsabilite de ce concept]: the in some way 
disinterested, immediate and uncalculated manifestation of anger (DERRIDA, 1990, p. 1024-1025, 
cursivas nossas). 
10 E aqui pode-se complementar os dois “exemplos” que abordamos (de Rose e Avelar): Agamben fala 
das “most dangerous equivocations”, entre elas, o “peculiar misunderstanding” de Derrida, “aproximating 
[divine violence] with the Nazi ‘Final Solution’” (AGAMBEN, 2007, p. 54, tradução de Heller-Roazen). 
11 “I followed there precisely, and as cautiously as possible, a dismaying trajectory, one that is at the 
same time aporetic and productive of strange events in its very aporia, a kind of self-destruction, if not a 
suicide of the text” (DERRIDA, 1990, p. 977). No texto de 1990, apesar de bilíngue, essa passagem só 
consta em inglês; é a nota que se fez “Prolégomènes” no texto de 1994: “(...) sinon de suicide du texte” 
(DERRIDA, 1994, p. 74). 



Enrique Nuesch 

44 
 

Por outro lado, junto com a “conexão”, mais do que a (provável) 

impropriedade, vê-se também a criação de uma imagem: se nela introjeta-se a 

imagem dos fornos e das câmaras de gás – que evidentemente não poderia 

constar no ensaio de Benjamin – aqui cria-se a imagem do texto que se-

desconstrói (quer dizer, por si mesmo) tal como (analogamente a) um suicídio. 

Outra imagem criada: uma cena epistolográfica – Carl Schmitt enviando, e 

Benjamin recebendo-a, uma “carta de felicitações” após a leitura de “Zur 

Kritik der Gewalt” (DERRIDA, 1990, p. 978; DERRIDA 1994, p. 76) – que 

não é senão, e também, a cena de um equívoco, conformada pelo ecoar da 

citação da citação12.  

Ao se retomar a passagem da “conexão”, não só a introjeção do 

aparato de extermínio é imagem, mas, acima de tudo, a criação da imagem do 

hermeneuta que freme e se aterroriza: “Quando pensamos nas câmaras de gás 

e nos fornos crematórios, como ouvir sem estremecer essa alusão a um extermínio 

que seria expiatório porque não-sangrento?” (DERRIDA, [1994] 2007, p. 

144)13. Junto ao terror pela “ideia de uma interpretação” está o fremir, o qual 

tem como causa o “ouvir” – vocábulo cujo jogo entre “entender” e “ouvir” 

Derrida já explorara em outro lugar (DERRIDA, 1972, p. 4). Ao 

ouvir/entender a alusão, pois, dá-se uma resposta sonora: “frémir (XIIe s., 

Voy. de Charl.), do lat. fremēre (proprem. « ressoar, fazer barulho »)” 

(DAUZAT, 1938, p. 343, tradução nossa); “fremō, is, ĕre, fremūī, ītum. v. intr. 

1. fazer ruído, rumor ou estrondo (...); 2. ressoar, retumbar, gritar (...)” 

(PORTO EDITORA, 2001, p. 296). É uma cena de audição e resposta sonora. 

A essa imagem-cena sonoro-auditiva aí criada, soma-se outra, a que 

daqui por diante, nesse ensaio, passará a nos ocupar: “Logo, aí estão as últimas 

palavras, a última frase. Como o chofar à noite ou à beira de uma prece que já não 

ouvimos, ou ainda não ouvimos [qu’on n’entend plus ou pas encore]” (DERRIDA, 

1990, p. 1037, cursiva nossa, tradução nossa).14 Sem a virulência de Rose, e 

sem o fremir de Derrida, perguntamo-nos: comment entendre essa imagem de 

                                                           
12 Registrara-o já o mesmo Wilde: “proof that Schmitt read Benjamin’s essay is lacking (as is evidence 
that he congratulated him on it —no letter of congratulations, for instance, has surfaced— and so this 
appears to be no more than a persistent rumor that probably originated with Jürgen Habermas, who may 
have confused Benjamin’s letter of congratulation to Schmitt of December 1930 with a letter of Schmitt to 
Benjamin) [continua em nota] The source of Derrida’s remark is probably an essay by Jürgen Habermas, 
who claims that ‘Carl Schmitt was... forced to congratulate the young Walter Benjamin with his essay on 
G. Sorel’” (WILDE, 2011, p. 368-369; 379, n. 8). 
13 “Quand on pense aux chambres à gaz et aux fours crématoires, comment entendre sans frémir cette 
allusion à une extermination qui serait expiatrice parce que non-sanglante?” (DERRIDA, 1994, p. 145). 
14 “Then there are the last words, the last sentence. Like the shophar at night or on the brink of a prayer 
one no longer hears or does not yet hear [qu'on n'entend plus ou pas encore]” (DERRIDA, 1990, p. 1037, 
cursiva nossa). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

45 
 

Benjamin soando como o chofar à noite/entardecer? Quer dizer, como ouvir 

essa figuração? E quem ouve? O sujeito a que se referia o “on” de “Quand on 

pense aux chambres à gaz (...) On est terrifié à l’idee (...)”, seria o sujeito deste 

“on” que percebe o som do chofar e está à beira da prece “qu’on n’entend plus 

ou pas encore”? Nessa noite (ou entardecer), há estrelas? 

Tudo o que vem nas seções seguintes é nossa tentativa de ouvir e 

fazer algum sentido da proposição desse complexo imagético-sonoro-auditivo. 

Mais do que procurar razões no texto de Benjamin (ainda que algo disso se 

fará) e mais do que retomar a justeza ou falta dela na leitura que Derrida faz de 

Benjamin, trataremos de ouvir a reverberação ou ressoar dos rumores de 

Derrida e desse toque do chofar no que, parece-nos, é uma câmara sonoro-

textual de Derrida. Guardadas as proporções, e ainda em um tom algo 

parodiante, quereremos repetir, a respeito de Derrida, uma tarefa que ele se 

deu em relação a Celan em um de seus últimos escritos, Béliers: 

 

Não podemos fazer, aqui, aquilo que deveríamos fazer, a saber escutar esse poema 

na câmara de ecos de toda a obra de Celan, através daquilo que ele herda 

enquanto o reinventa, em cada um de seus temas, tropos, mesmo vocábulos que 

por vezes são forjados ou pareados na ocorrência única de um poema 

(DERRIDA, 2003, p. 59, cursiva do autor, tradução nossa)15. 

 

Tampouco nós podemos o que deveríamos, mas podemos, pelo menos, 

capturar alguns dos registros necessários ao caminho em direção do que é 

devido. Não seria demais ecoar que, aqui, também a nossa trilha é “um pouco 

arriscada”. 

 

 

2. Eco, pintura, tableau 

 

A começar por um detalhe marginal, marginal ao ponto de poder-se 

ignorar por sua irrelevância, por poder-se dispensá-lo como a um algo fortuito 

e circunstancial, quiséramos lembrar que a primeira publicação, fixação em 

texto, do que viria a ser Force de Loi e, enquanto parte, “Prenóm de Benjamin”, 

em sendo bilíngue (como já apontado acima) dá-se a ler, por assim dizê-lo, 

como uma grande repetição. Deixando de lado, por ora, um dos problemas da 

                                                           
15 “Nous ne pouvons pas faire ici ce que nous devrions faire, à savoir écouter ce poème dans la chambre 
d'échos de tout l'oeuvre de Celan, à travers ce dont il hérite en le réinventant, par chacun de ses thèmes, 
tropes, vocables mêmes, et parfois forgés ou accouplés dans l'unique occurrence d'un poème” 
(DERRIDA, 2003, p. 59, cursiva do autor). 



Enrique Nuesch 

46 
 

relação original-tradução, retenhamos isso: enunciada em francês, enunciada 

em inglês, a imagem-sonora das palavras de Benjamin soando como um chofar 

à noite dá-se a ler, a ouvir, a entendre, por duas vezes – uma em francês, uma em 

inglês. Novamente, talvez por fortuitidade, mesmo quando Derrida publica 

Force de Loi em livro monolíngue, também soa duas vezes – 1) no texto 

principal e 2) nos “Prolégomèmenes”, enquanto estes são expansão da grande 

nota de rodapé ao subtítulo “Part Two” de 1990, à qual, entre outras 

modificações, incorpora-se uma parte da enunciação da imagem já feita no 

texto principal: 

 

[dos “Prolégomènes”] As últimas palavras, a última frase desse texto (...), ressoam 

como o chofar ao entardecer ou na véspera de uma prece que não se ouve mais ou ainda não 

(DERRIDA, [1994] 2007, p. 68, cursiva nossa). 

 

[do texto principal] Depois, são as últimas palavras, a última frase. Como o chofar 

da tarde, mas na véspera de uma prece que não se ouve mais. Que não o ouçamos mais, ou que 

não o ouçamos ainda, que diferença isso faz? (DERRIDA, [1994] 2007, p. 132, cursiva 

nossa)16. 

 

A repetição pode ganhar contornos menos circunstanciais se for 

ouvida, como cremos que deveríamos, em harmonia com o som do eco, um eco 

de Eco – a oréade (ou ninfa) que nutria amores por Narciso – que Derrida 

explora em “Pregnances” (2006 [1993])17. Aqui, lembrava-se Derrida que 

 

                                                           
16 [Dos “Prolégomènes”]: “Les derniers mots, la dernière phrase de ce texte (...) résonnent comme le 
shophar au soir ou a la veille d’une prière qu’on n’entend plus ou pas encore” (DERRIDA, 1994, p. 74, 
cursiva nossa). [Do texto principal]”: “Puis ce sont les derniers mots, la dernière phrase. Comme le 
shophar du soir, mais à la veille d’une prière qu’on n’entend plus. Qu’on ne l’entende plus ou qu’on ne 
l’entende pas encore, quelle différence?” (DERRIDA, 1994, p. 133, cursiva nossa). 
17 Primeiro publicado como livro, ainda que o texto seja curto, em 1993, em edição limitada; novamente 
como livro em 2004, em edição de maior circulação. Aqui, referimos a nova publicação, já póstuma, na 
revista Littérature (n. 124, 2006, p. 7-15), a qual foi autorizada por Marguerite Derrida, e citamos a 
tradução de Marcelo Jacques de Moraes (DERRIDA, 2012, p, 193-205). Fixamos essa pequena 
cronologia porque, ao que parece, esse uso de “Échographie” por Derrida antecede o livro Échographies 
de la télévision (DERRIDA e STIEGLER, 1996), mas a entrevista em que o usa é de 1993. Há também 
um fio que aqui não poderemos seguir: “écographie” também traduz-se por ultrassonografia. Em 
“Prégnances”, como o indica a palavra, esse significado (além da escrita/traço dos ecos e de Eco) está 
em questão, porquanto também aí Derrida trata da maternidade, daquilo de que os corpos femininos 
ecoados pelos lavis de Deblé estão grávidos etc. O fio – “Prenóm de Benjamin”, dita uma leitura do 
“avenir” do texto de Benjamin (DERRIDA, 1994, p. 90), não seria também, em sua verve de criação 
imagético-sonora, uma écographie do que a “interpretação” aterrorizante ouve enquanto o-que-virá-a-
nascer?  



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

47 
 

Ela tinha fingido citar, a partir de Narciso, ali onde o fragmento repetido voltava a se 

tornar uma frase inteira, inventada, original e dita, para quem podia ouvi-la, em seu próprio 

nome assinado Eco, sem que a prova de sua marca jamais pudesse expô-la à 

vingança divina (DERRIDA, [2006] 2012, p. 199, cursiva nossa)18. 

 

Lembra-o enquanto explora uma série de lavis de Colette Deblé que, a 

seu ver, como Eco, ecoa, se apropria de, e redesenha a história do corpo 

feminino nas artes. Se Eco faz da citação das últimas palavras que ouve algo 

seu, a operação de Deblé, que ela mesma descreve e Derrida cita, faz-se no 

registro da imagem pictural: 

 

Inventando uma outra lógica da citação2, ela cita aqueles grandes capitães da 

representação, aqueles pintores autorizados, mas sem citá-los (...) 

[diz essa nota “2”, citando Deblé]: 2. ‘A citação pictórica não poderia ser uma 

citação literal como é a citação literária, pois ela passa pela mão e pela maneira 

de citar do citador (DEBLÉ apud DERRIDA, [2006] 2012, p. 198, cursiva 

nossa)19. 

 

Não é, pois, como Eco, talvez admitidamente como Eco, que Derrida 

cita (lembre-se, acima) “as últimas palavras, a última frase” de Benjamin, e 

delas diz que são “como o chofar” ou ressoam “como o chofar”, quer dizer, 

faz delas suas, e como suas faz delas uma imagem-sonora (o chofar da 

noite/entardecer)? Mas como poderia estar ele, tal como faz Deblé segundo o 

mesmo Derrida, citando “mas sem citar”, quer dizer, citando Benjamin sem 

citar a Benjamin, uma vez que, textualmente, aí estão citadas de fato as últimas 

palavras, a última frase de “Zur Kritik der Gewalt”? Como se lê já no 

parágrafo seguinte, ao instante em que são as últimas palavras de Benjamin, 

também seriam elas uma assinatura, que em sua homo-graf(on)ia, por uma 

“chance da língua e do nome próprio”, juntam Walter e “die waltende”, e 

assim não seria mais somente Walter quem assina: 

 

                                                           
18 “Elle avait fait semblant de citer, d'après Narcisse, là où le fragment répété redevenait une phrase 
entière, inventée, originale et dite, pour qui pouvait l'entendre en son propre nom signé Écho, sans que la 
preuve de son sceau pût jamais l'exposer à la vengeance divine” (DERRIDA, 2006, p. 11, cursiva nossa). 
19 “Inventant une autre logique de la citation2, elle les cite, ces grands capitaines de la représentation, ces 
peintres autorisés, mais sans les citer (...). [Diz essa nota “2”, citando Deblé]: 2. «La citation picturale ne 
saurait être une citation littérale comme est la citation littéraire, parce qu'elle passe par la main et la 
manière du citateur» (Lumièr de l'air, Editions Dumerchez/Lárbre Voyageur, p. 7)” (DEBLÉ apud 
DERRIDA, 2006, p. 10, cursiva nossa). 



Enrique Nuesch 

48 
 

Essa última mensagem assina, e bem perto do prenome de Benjamin, Walter. 

Mas ela nomeia também a assinatura, a insígnia e o selo, nomeia o nome, e 

aquilo que se chama ‘die waltende45’. 

[diz essa nota “45”, que é nota “1” no orignal de 1994]: Chance da língua e do 

nome próprio, álea do cruzamento do mais comum e do mai singular, lei do 

destino único, o ‘jogo’ entre walten e Walter (...) (DERRIDA, [1994] 2007, p. 132, 

cursiva do autor)20. 

 

Não seria mais somente Walter quem assina, dizíamos, e não seria 

também somente Walter quem é citado quando se reproduzem as “últimas 

palavras, a última frase”. Ao mesmo tempo, e talvez aqui indo além e mesmo 

contra as palavras de Deblé, a diferença entre a citação “pictórica” e a citação 

“literária” se vê suspensa, quer dizer, seja qual for a “substância da expressão” 

(usando o termo para lembrar a problemática de Hjelmslev tratada em De la 

Grammatologie21), a citação sempre há de passar “pela mão e pela maneira do 

citador” – e quem cita aqui, Derrida, ou pelo menos o hermeneuta que sob sua 

assinatura vive e ao qual aqui tratamos de seguir, foi generoso em manifestar a 

sua “maneira”, tracejando pela sua “mão” mais de uma paisagem ou quadro a 

partir dos textos que cita.  

Se acima víamos que Derrida cria a cena do toque do chofar, 

pertinente aqui seria citar, por exemplo, a sua síntese retrospectiva de Force de 

Loi e Spectres de Marx feita em Échographies de la télévision. Em meio à lembrança 

das complexidades envolvidas em sua distinção entre “Droit” e “Justice” e a 

relação destas com o messianismo e o “Evento [L’événement]”, surge uma 

ambientação do conceito:  

 

É nesse ponto que um pensamento do evento sempre abre um certo espaço 

messiânico, tão abstrato, formal e desértico, como pouco ‘religioso’, como deve 

ser, e é nisso que também essa pertença messiânica não se aparta da justiça, a 

qual eu distingo aqui novamente do direito (como propus fazer em Force de Loi e 

em Spectres de Marx, do qual a primeira afirmação está em seu fundo) 

(DERRIDA, 1996, p. 19, cursiva do autor, tradução nossa)22. 

                                                           
20 “Elle signe, cette ultime adresse, et tout près du prénom de Benjamin, Walter. Mas ele nome aussi la 
signature, l’insigne et le sceau, elle nomme le nom, et ce qui s’appelle «die waltende1»”. [Diz essa nota 
“1”]: “1. Chance de la langue et du nom propre, aléa au croisement du plus commun et du plus singulier, 
loi do destin unique, le «jeu» entre walten et Walter (...)” (DERRIDA, 1994, p. 133, cursiva do autor). 
21 Ver Derrida (1967, p. 85-86). 
22 “C’est à ce point q’une pensée de l’événement ouvre toujours un certain espace messianique, aussi 
abstrait, formel et désertique, aussi peu «religieux» qu’il doive être, et c’est à ce point aussi que cette 
appartenance messianique ne se sépare pas de la justice, que je distingue ici encore du droit (comme je 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

49 
 

Para o nosso dever, porém, de mais pertinência ainda é acompanhar a 

homenagem póstuma a Gadamer, o reencontro hermenêutico sob a abóbada 

de Celan, em Béliers (2003). É que aí, ecoando Gadamer23 em suas premissas, a 

citação do poema a se interpretar começa pelas últimas palavras, o último 

verso: “Postulemos que o verso final traga em si todo o sentido do poema” 

(DERRIDA, 2003, p. 34, tradução nossa). Derrida tratará do poema “Grosse, 

glühende Wölbung”, tratará de interpretá-lo a partir do último verso: “die Welt 

ist fort, ich muss dich tragen”.  

Seu primeiro passo, permitindo-se iniciar pela tradicional24 atenção ao 

tempo dos verbos, já desde o retorno do seu “começo” no último verso à 

primeira estrofe, estabelece a imagem que perseguirá ao longo de toda a leitura 

do poema: “De partida, sem verbo, a presença muda e silenciosa de um tableau 

(imagem ou pintura)” (DERRIDA, 2003, p. 52, cursiva do autor, tradução 

nossa). Ao mesmo tempo em que repete um “gesto” de Gadamer, tem-se aqui 

a “mão” do “citador” tracejando, desenhando ou pintando essa “imagem ou 

pintura”, o “tableau”, a partir das palavras que cita. Terminada a primeira seção 

da leitura, estabelecido o “tableau” que estaria ao fundo do poema, procede-se 

à interpretação dos personagens que o povoam e com ele se relacionam. O 

“tableau” será uma “constelação” (visto que há na primeira estrofe a 

“Schwarzgestirn-Schwarm” – a multidão de estrelas negras), logo será uma 

constelação “zodiacal” (visto que na segunda estrofe surge o “Widder” – tanto 

“carneiro”, animal de sacrifício, como “Aries”), e logo, o que é zodiacal e por 

isso horoscópico, invoca o “calendário”, as datas (Aries – 21 de março). Nessa 

sequência (DERRIDA, 2003, p. 57-59), de que precisamos saltar alguns 

detalhes, Derrida encontra o ensejo para lembrar tanto de que aqui está 

ressoando o problema da “databilidade” em Heidegger, como de que há todo 

um tratamento das datas na obra poética de Celan, ao qual o mesmo Derrida 

dedicou um longo ensaio, Schibboleth (DERRIDA, 1986). Este ensaio, mais 

abaixo, o relembraremos.  

Fixemo-nos em que esse “Widder” (traduzido por Derrida como 

“bélier”), constelação e animal de sacrifício, animal calendárico, entre outras 

                                                                                                                           
propose de le faire dans Force de loi et dans Spectres de Marx dont c’est au fond la première 
affirmation)” (DERRIDA, 1996, p. 19, cursiva do autor). 
23 “Si j'ai cru devoir commencer par citer, puis par répéter le dernier vers de ce poème, Die Welt ist fort, 
ich muss dich tragen, ce fut aussi pour suivre fidèlement, voire pour tenter d'imiter, jusqu'à un certain 
point et aussi loin que possible, un geste que Gadamer répète à deux reprises dans son livre sur Celan” 
(DERRIDA, 2003, p. 29, cursiva do autor).  
24 Um exemplo de “tradicional” que se pode lembrar aqui, dos tantos possíveis junto ao Gadamer 
evocado por Derrida, é a leitura de Leo Spitzer de “Noche oscura” (San Juan de la Cruz), publicada 
como parte do ensaio “Three poems on ecstasy” (SPITZER, 1962, p. 139-179). 



Enrique Nuesch 

50 
 

coisas, é entendido por Derrida como o paciente de uma ação (não sem 

resistência do animal) – além de se lhe queimar uma imagem na testa, entre os 

chifres, é um objeto de sacrifício de cenas bíblicas (Gênese e Levítico): 

 

Entre a vida mais animal, que vem a ser nomeada mais de uma vez, e a morte ou 

o luto que assombra o último verso (Die Welt ist fort, ich muss dich tragen), o 

carneiro, seus cornos e a queimadura invocam e revivem, sem dúvida, o 

momento de uma cena sacrificial na paisagem do Antigo Testamento 

(DERRIDA, 2003, p. 61-62, cursiva do autor, tradução nossa)25. 

 

É “sem dúvida [sans doute]” que o animal, seus chifres e a 

queimadura, revivem e relembram o momento da cena sacrificial. Ao mesmo 

tempo momento e memento e, importante para nós, metonímia – do “carneiro” e 

seus “cornos”, nessa “paisagem” (poder-se-ia dizer “desértica”?), desliza-se ao 

chofar: 

 

Através de toda a cultura do Antigo Testamento, os cornos do carneiro se 

tornam esse instrumento com o qual a música prolonga um sopro e carrega a 

voz. Nisso que se assemelha a um canto pontuado como uma frase, o apelo do 

chofar se eleva em direção do céu; ele relembra os holocaustos e ressoa na 

memória de todos os judeus do mundo (DERRIDA, 2003, p. 63, tradução 

nossa)26. 

 

Prolongamento musical do sopro ou do hálito, assim como da voz, o 

som do chofar se assemelha a (ou lembra) um canto que é pontuado como 

uma frase. Atentemo-nos a essa analogia e a essa descrição quase formal do 

toque do chofar. A invocação do “sopro”, junto a paralelos com os livros da 

Torá/Bíblia, inclusive o Gênese, levaria a uma especulação sobre o sopro da 

vida e tudo o que essa imagem traria consigo. Por aí não podemos enveredar 

(outro “deveríamos” a deixar pelo caminho), mas a “voz” é inelutável: 

carregada pelo prolongamento musical do sopro, a voz (ana)logo torna-se 

“canto” e este (ana)logo se torna “frase”. É certo que em terminologia musical 

                                                           
25 “Entre la vie la plus animale qui vient d'être plus d'une fois nommée et la mort ou le deuil qui hantent le 
dernier vers (Die Welt ist fort, ich muss dich tragen), le bélier, ses cornes et la brûlure rappellent et 
ravivent sans doute le moment d'une scène sacrificielle dans le paysage de l'Ancien Testament” 
(DERRIDA, 2003, p. 61-62, cursiva do autor). 
26 “À travers toute la culture de l'Ancien Testament, les cornes du bélier deviennent cet instrument dont la 
musique prolonge un souffle et porte la voix. Dans ce qui ressemble à un chant ponctué comme une 
phrase, l'appel du shofar s'élève vers le ciel, il rappelle les holocaustes et résonne dans la mémoire de 
tous les Juifs du monde (DERRIDA, 2003, p. 63)”. 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

51 
 

pode-se falar em “ponto”, “contraponto”, “pontuação” e “frase”; por outro 

lado, aqui, com ou sem importação de linguagem técnica da música, também 

fica subentendido (quer dizer, lido-ouvido) que a voz se manifesta como 

escrita, com pontuação27. Como não o seria, se o mesmo Derrida assinala, 

linhas adiante (2003, p. 63), que o toque do chofar se associa (entre outras 

coisas) à recitação/leitura de Gen. 22 – o sacrifício de Isaac? Música que 

prolonga a voz em canto-frase – prosseguindo agora com a passagem – e se 

eleva em direção do céu, o toque do chofar não deixa de ser, tanto quanto 

chamado, um envio, uma mensagem, uma epístola. 

Derrida (2003, p. 63-64) se fecha em apenas dois exemplos, em dois 

toques, dentro de tudo o que está implicado na “cultura do Antigo 

Testamento” e na ritualística judaica em que se emprega o instrumento: o 

chofar do primeiro dia do ano novo judaico (no qual se lembra da cena de 

Isaac) e o chofar do fim do Yom Kippur. Dois toques, pois, que não queremos 

pensar como qualquer simbolismo judaico do número dois, mas antes pensar 

como uma delimitação para a criação da imagem-cena. Derrida seleciona dois 

toques, e neles se fecha, para trazer ao poema e, em consonância com sua 

leitura (principalmente) de Schibboleth, remarca a sua temporalidade calendárica, 

delineando uma situação existencial em que um personagem está na borda de 

tudo e do todo: 

 

O rito mais conhecido, mas não o único, repete-se na primeira data do 

calendário, no ano novo judaico, quando se lê, em todas as sinagogas do mundo, 

a história do sacrifício de Isaac (Gênese, XXII). O chofar anuncia, também, o fim 

do Yom Kippour. Ele se associa, consequentemente, para todos os judeus do 

mundo, à confissão, à expiação, ao perdão demandado, concedido ou recusado. 

Aos outros ou a si mesmo. Entre essas duas datas fatídicas, entre o ano novo e o 

dia do Grande Perdão, a escrita de Deus no livro da vida pode, de uma hora 

para a outra, carregar a uns e não a outros. Cada judeu se sente na borda de 

tudo, na borda do todo, entre a vida e a morte, como entre o renascimento e o 

                                                           
27 A pontuação, esse elemento não-fonético que desde a Grammatologie se aponta como uma das 
instanciações do “espaçamento” que, de saída, desfaz a subordinação da escrita à fala-voz, abrindo 
passo ao pensamento da arqui-escritura: “Avant même de parler, comme nous le ferons plus loin, d'une 
infidélité radicale et a priori nécessaire, on peut déjà en remarquer les phénomènes massifs dans 
l'écriture mathématique ou dans la ponctuation, dans l'espacement en général, qu'il est difficile de 
considérer comme de simples accessoires de l'écriture. Qu'une parole dite vive puisse se prêter à 
l'espacement dans sa propre écriture, voilà qui la met originairement en rapport avec sa propre mort” 
(DERRIDA, 1967, p.  59, cursiva do autor).  



Enrique Nuesch 

52 
 

fim, entre o mundo e o fim do mundo, a saber, na aniquilação enlutada do outro 

ou de si mesmo (DERRIDA, 2003, p. 63-64, cursiva do autor, tradução nossa)28. 

 

Tão importante quanto o significado das datas, parece-nos, é o 

encontro delas: se elas marcam início e fim, seu cruzamento ou síntese 

disjuntiva faz surgir a imagem da borda. A seleção dos dois toques, de início e 

fim, faz dos dois um único toque que, ao mesmo tempo, faz-nos duvidar se de 

fato há como ouvir a substância sonora do toque. Antes, da “semelhança” 

entre o toque e o “canto pontuado como uma frase”, parece ouvirem-se os 

“pontos” ou, talvez ainda, o ponto – o intervalo entre sopros, seja para articular 

o sopro como frase, seja para retomar o fôlego quando o sopro se extingue e, 

igualmente, a voz, quando falta o ar e há, então, silêncio, um silêncio que se 

segue ao fim de tudo e antecede o começo de tudo, que é parte daquilo que 

findou e parte daquilo que começa. 

 

 

3. Um tom 

 

Se foi tratando de ouvir o eco do toque do chofar de “Prénom de 

Benjamin” que viemos a Béliers, é justamente um tal silêncio, intervalo, ponto 

ou espaçamento de toques que deve para lá nos devolver: 

 

(...) ressoam como o chofar ao entardecer ou na véspera [au soir ou a la veille] de uma 

prece que não se ouve mais ou ainda não (DERRIDA, [1994] 2007, p. 68, cursiva 

nossa). 

 

Como o chofar da tarde, mas na véspera [du soir, mais à la veille] de uma prece que não se 

ouve mais. Que não o ouçamos mais, ou que não o ouçamos ainda, que diferença isso faz? 

(DERRIDA, [1994] 2007, p. 132, cursiva nossa)29. 

                                                           
28 “Le rite le plus connu, mais non le seul, se répète à la première date du calendrier, au Jour de l'an juif 
où l'on lit, dans toutes les synagogues du monde, le récit de la ligature d'Isaac (Genèse, XXII). Le shofar 
annonce aussi la fin de Yom Kippour. Il s'associe dès lors, pour tous les Juifs du monde, à la confession, 
à l'expiation, au pardon demandé, accordé ou refusé. Aux autres ou à soi-même. Entre deux dates 
fatidiques, entre le Jour de l'an et le jour du Grand Pardon, l'écriture de Dieu peut, d'une heure à l'autre, 
dans le livre de la vie, porter les uns et ne point porter les autres. Chaque juif se sent alors au bord de 
tout, au bord du tout, entre la vie et la mort, comme entre la renaissance et la fin, entre le monde et la fin 
du monde, à savoir l'anéantissement endeuillé de l'autre ou de lui-même” (DERRIDA, 2003, p. 63-64, 
cursiva do autor). 
29 “(...) résonnent comme le shophar au soir ou à la veille d’une prière qu’on n’entend plus ou pas encore 
(DERRIDA, 1994, p. 74, cursiva nossa-)”. “Comme le shophar du soir, mais à la veille d’une prière qu’on 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

53 
 

Há essa pequena variação entre os ecos “internos” ao texto: o chofar 

“à noite [ou entardecer] ou à véspera de uma prece” e o chofar “da noite, mas 

à véspera de uma prece”. O chofar toca, tanto enquanto prolongamento da 

voz, quer dizer, da prece, como enquanto chamamento da prece. Que se 

tenham aqui ablativo, genitivo, ou, mas, de ambos casos e conjunções emerge 

esse cruzamento: à véspera da prece que não mais se ouve/entende ou ainda não 

se ouve/entende. Sobre a pergunta que se segue, que arremata o parágrafo da 

segunda instância30 (“quelle différence?), caberia perguntar-se: é ela de fato 

apenas “retórica”, quer dizer, apenas a afirmação de que não há diferença? Seria 

ingênuo contradizer o que parece óbvio e perguntar-se se ela não é, também, e 

muito mais, um apelo ou demanda pela diferença? Qual diferença? Justamente 

a diferença que, bem pensada, deixa de ser, a diferença entre não mais e ainda não. 

Estes marcadores de tempo deixam de ser relevantes, pertinentes, enquanto 

são expressões de uma concepção linear do tempo, com sua sequencialidade 

constituída pelo passado que escoa para o não mais, o presente como ponto-

agora e o futuro que vem do ainda não.  É isso que está em jogo, segundo 

ouvimos, na pergunta “retórica”: que não mais e ainda não se referem a uma 

temporalidade que é, no máximo, derivada de outra temporalidade, e Derrida 

não poderia indicá-la, ou pelo menos sugeri-la, senão invocando o exemplo 

dos exemplos: o som. O som é o fenômeno exemplar da reflexão husserliana 

sobre a “Zeitbewusstsein”, reflexão essa que Heidegger acompanhara desde os 

esboços da redação de Sein und Zeit. Ambos tratam de desencobrir uma 

temporalidade primordial e originária em relação ao tempo “vulgar” 

(Heidegger) ou “objetivo” (Husserl). Em “Prénom de Benjamin”, tratar-se-ia, 

claro da irrelevância da diferença entre não mais e ainda não em face de uma 

temporalidade originária pensada por Benjamin31.  

Se fosse inevitável voltar a um exame cerrado da leitura de Derrida de 

“Zur Kritik der Gewalt”, a sugestão dessa temporalidade originária nos 

                                                                                                                           
n’entend plus. Qu’on ne l’entende plus ou qu’on ne l’entende pas encore, quelle différence?” (DERRIDA, 
1994, p. 133, cursiva nossa). 
30 “Segunda” por conveniência de organização aqui. Segunda que é “primeira”, já que os 
“Prolégomènes” vieram “depois”, são as pro legomena que vieram “depois” da primeira alocução de 
“Prénom de Benjamin”. Tanto o fato de essa seção do texto, os “Prolégomènes”, vir em cursiva em 
Force de Loi (de 1994) como o fato de ela estar toda envolvida em colchetes são tratados em sua 
relevância por Zacharias (2007, p. 109-110). 
31 A bibliografia do “confronto” Benjamin-Heidegger sobre o tempo e a historicidade é grande e quase 
sempre parte da epistolografia Benjamin-Scholem (Benjamin lera o impresso da aula venia legendi de 
Heidegger sobre o tempo histórico em Freiburg, 1915, e julgara-o completamente errado em tudo). Os 
específicos, em termos de paralelos e contrastes, estão extensamente registrados no volume organizado 
por Andrew Benjamin e Peter Osborne (1994) e Andrew Benjamin e Dimitris Vardoulakis (2015). Uma 
síntese contrastiva se encontra em Leite (2019). 



Enrique Nuesch 

54 
 

devolveria a considerar como é que Derrida pensa o “messianismo” de 

Benjamin. Estamos, porém, na trilha sonora dos ecos, os reflexos marginais 

dessa leitura “principal” na câmara textual de Derrida. O que ele ouve em sua 

leitura como “escatologia” e “messianismo” importa-nos, mas não exatamente 

em seu sentido cheio, quer dizer, de novo, na avaliação sobre a “justeza” de 

como se estampam esses dois conceitos sobre o texto de Benjamin. Antes, 

interessa um “tom” que transpassa os ecos. 

Pode ser que tenhamos nos apressado em entender “veille” por 

“véspera”32, e seria melhor pensar em sua origem enquanto “vigilância”33: 

“veille” não seria só o que antecede (o dia, a hora, o momento-que-antecede-

a), mas também um estar-atento, dando ao “On” de “qu’on ne l’entende” – 

esse “on”, que em sua indefinição abrange je, toi, nous, vous e todas as formas de 

indicar um sujeito – o sentido existencial de uma espera. A vigilância, então, 

está atenta à prece que não se ouve mais ou ainda não se ouve. Abolido o 

tempo linear, porém, não há “direção” de onde ouvir: o que não-se-ouve-mais 

bem poderia ser um eco do “passado”, quer dizer, “de trás”; o que não-se-

ouve-ainda bem poderia ser um chamado do “futuro”, quer dizer, “da frente”. 

Sem essas referências, no entanto, sem a linha, o que se lembra (memória) e o 

que se espera (expectativa) não pertencem a uma ordem sequencial, ou pelo 

menos essas “direções”, o “de onde” do endereçamento, já não têm o valor 

em seu emprego nas acepções circunscritas pela concepção linear do tempo. 

Apenas se espera, na vigilância, entre não mais e o ainda não. Se víamos em 

Béliers que o toque do chofar “se eleva em direção do céu; ele relembra os 

holocaustos e ressoa na memória de todos os judeus do mundo” (DERRIDA, 

2003, p. 63, cursiva nossa, tradução nossa), o som, a prece, a mensagem, a 

epístola – o esperado em vigilância – poder simplesmente “vir de cima”, de um 

“cima”, no entanto, que não é apenas um “céu”, mas um “céu” enquanto o 

“firmamento” de estrelas. 

Se nos perguntássemos agora mais incisivamente por que Derrida traz 

o chofar ao texto de Benjamin, quer dizer, o que “justificaria” a sua presença 

aí, a resposta passaria, cremos, pelo que ele vê como a “perspectiva” na qual o 

texto se inscreve: 

 

Esse texto de Benjamin não é somente assinado por um pensador dito e que se 

diz de certa maneira judeu (e é do enigma dessa assinatura que eu gostaria de 

                                                           
32 Mas nisso não estaríamos nos desviando da tradução brasileira “autorizada”, de Perrone-Moisés 
(DERRIDA, 2007, p. 68; p. 132). 
33 “veille (XIIe s., Ben., action de veiller; veille d’un jour, repris au lat. eccl.  vigilia, V. VIGILE), veiller (id., 
Chr. De Troyes), du lat. vigilia, vigilare” (DAUZAT, 1938, p. 742). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

55 
 

falar especialmente). Zur Kritik der Gewalt inscreve-se também numa 

perspectiva judaica que opõe a justa violência divina (judia), que destrói o direito, à 

violência mítica (da tradição grega), que instaura e conserva o direito 

(DERRIDA, [1994] 2007, p. 62, cursiva nossa)34. 

 

Esse é o parágrafo que encerra o item 1 da lista de razões pelas quais 

Derrida diz estar propondo a sua leitura do ensaio. É certo que há outras, mas 

esta primeira, no começo dos “Prolégomènes” inicia, de certa maneira, a 

analogia que já tanto lembramos e dá o contorno mais marcado do peso que o 

“judaísmo” de Benjamin teria no seu ensaio. A “oposição” de que ali fala 

Derrida seria instanciada por Benjamin ao comparar o mito de Niobe e o 

episódio da rebelião de Corá. As implicações do destaque que Benjamin dá à 

“ausência de sangue” no caso de Corá são múltiplas dentro do contexto de 

gênese de seu ensaio35, e delas aqui não podemos tratar, com exceção de 

lembrar de um aspecto, destacado por Fenves na edição comemorativa do 

centenário do texto: 

 

Após a terra se abrir e engolir Corá, não somente não ficam quaisquer rastros 

celestes ou terrenos desse evento, mas também não há qualquer comemoração 

cerimonial. Não há arco-íris nos céus, como após o Dilúvio; não há devastação da 

planície, como após a destruição de Sodoma; acima de tudo, tampouco há 

rememoração anual, como na Páscoa judaica. De acordo com Números 26:10, 

Corá e seu bando se tornaram ‘signo’, mas a Bíblia não especifica o que é que 

eles significam. Benjamin preenche essa lacuna tornando-os em figuras de de-

expiação – que nada tem a ver com arrependimento, propiciação, absolvição, satisfação, 

conciliação, perdão e correlatos. O dia de sua destruição não é um Yom Kipur (FENVES, 

2001, p. 33-34, cursiva nossa, tradução nossa). 

 

Para um evento com essas determinações, empregado por Benjamin 

para tratar de abrir caminho ao entendimento36 de uma manifestação da 

violência (divina) pura e imediata, não haveria, em princípio, possibilidade de 

                                                           
34 “Ce texte de Benjamin n’est pas seulement signé par un penseur qu’on dit et qui se dit d’une certaine 
manière juif (et c’est de l’énigme de cette signature que je voudrais surtout parler). Zur Kritik der Gewalt 
est aussi inscrit dans une perspective judaïque qui oppose la juste violence divine (juive), celle qui détruit 
le droit, à la violence mythique (de tradition grecque), celle qui instaure et conserve le droit” (DERRIDA, 
1994, p. 68, cursiva nossa). 
35 Referimo-nos aqui ao comentário de Petar Bojanić (2018, p. 99-114) 
36 “Entendimento” em termos de seu ensaio, não enquanto descrição da experiência de compreender a 
manifestação da violência divina, a qual, sabe-se, do ponto de vista de quem a testemunhasse, seria 
incompreensível.  



Enrique Nuesch 

56 
 

recordatório, seja qual for a ritualística, inclusive os toques de chofar 

invocados em Béliers. Não se trataria aqui simplesmente de um “erro” de 

“interpretação das escrituras”, como se Derrida estivesse, em registro de 

“comentador do texto bíblico”, alinhando, sob uma mesma categoria, eventos 

de ordens distintas dentro das narrativas bíblicas. O que há, fora de qualquer 

pretensão a comentário bíblico, é um alinhamento de ordem material, quer 

dizer, para aquém do significado conceitual/teológico dos eventos, estão as 

imagens empregadas para descrevê-los e que entram como material de 

construção da analogia no “Post-Scriptum” de “Prénom de Benjamin”. 

Questão de citações, novamente. 

Quando cita Benjamin diretamente, Derrida coloca dentro das aspas 

da citação a referência do texto bíblico: “(...) «como exemplo dessa violência, o 

julgamento de Deus contra a tribo de Corá (Números, XVI, 1, 35) (...)»” 

(DERRIDA, [1994] 2007, p. 143)37. Essa referência ao texto de Números, no 

entanto, não está presente no ensaio de Benjamin na edição Suhrkamp (1977), 

tampouco foi incluída na edição comemorativa do centenário, a qual os 

editores afirmam ter sido elaborada pela consulta direta a manuscritos (NG e 

FENVES, 2021, p. ix). De fato, no aparato crítico, eles adicionam em nota 

qual seria a referência: Núm., 16, 1-50. Derrida faz o episódio findar no 

versículo 35 (e não no 50, como na Vulgata) porque a referência que ele 

inseriu, por mais de um indício, parece provir das traduções da Bíblia/Torá de 

Andre Chouraqui, ou de Edouard Dhorme38. Ambos, de fato, terminam o 

capítulo 16 no versículo 35, com a combustão de 250 aliados de Corá, 

seguindo os textos masoréticos, nos quais os outros 14700 mortos de praga 

(que se somaram aos engolidos pela terra e aos 250) são postos no capítulo 17. 

Chouraqui, numa escolha que em muito ressoa com a ambiência “desértica” 

que antes mencionávamos, também prefere antepor ao título usado na 

Septuaginta (“Números/Arithmoi”) o título usado na Torá: “Au désert” (ba-

midbar, em hebraico), enquanto que Dhorme assinala em nota que o título seria 

                                                           
37 “«(...) comme exemple de cette violence le jugement de Dieu contre la bande de Coré (Nombres XVl, 
1, 35) (...)»” (DERRIDA, 1994, p. 145). 
38 Por exemplo, são elas as que emprega em D’un ton apocalyptique adopté naguère en philosophie 
(1983) (aqui, do Novo Testamento, de Chouraqui) e Le parjure et le pardon (2019, seminários de 1997-8) 
(aqui, o Antigo Testamento, de ambos). Usa a de Chouraqui (para o Antigo Testamento) e de Segond 
(de 1910, também para o Antigo Testamento) em “Des Tours de Babel” (1985/1987). Essa tradução de 
Segond, por exemplo, estende o capitulo 16 até o versículo 50. Outra possibilidade é que a referência 
tenha sido inserida no texto da tradução de “Zur Kritik der Gewalt” empregada por Derrida, de Maurice 
de Gandillac (Gallimard, 1971), à qual não temos acesso. Se fosse este o caso, de todos os modos, a 
deliberação por manter uma tal delimitação do episódio ficaria igualmente marcada, já que na primeira 
nota a “Prénom de Benjamin”, Derrida afirma que modificou a tradução ligeiramente “seulement pour des 
raisons qui tiennent à notre propôs” (DERRIDA, 1994, p. 75, n. 1). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

57 
 

“dans le désert”. Sobre o texto-fonte de Benjamin, de todos os modos, para 

esse episódio, só se pode especular39, mas, para ele, evidentemente há quatro 

elementos da maior importância aqui: o estatuto dos exterminados (levitas 

“privilegiados”), a execução sem aviso (apenas Moisés e Aarão são “avisados” 

por Deus), não haver sangue e, por isso mesmo, não restar vestígio (e, logo, 

fundação de Direito). A importância desses elementos para o arrazoado de 

Benjamin, não a podemos atender aqui. Interessa-nos é que Derrida, ao 

delimitar o episódio como um todo no capítulo 16, restringe os “detalhes” da 

“execução” a dois procedimentos: pelo engolir da terra, pela combustão. São 

esses, de fato, os aspectos materiais que entram como elementos para a 

construção da analogia que perfaz a “ideia da interpretação” aterrorizante: o 

espaço fechado das câmaras (a terra que engole), a combustão (os 250 que são 

consumidos pelo fogo de Deus). Que Benjamin mencione o episódio sem 

circunscrevê-lo explicitamente aos versículos 1-35 faz duvidar se, quando diz 

que Deus “não se detém na destruição [macht nicht Halt vor der 

Vernichtung]” (BENJAMIN, 1977 [1921], p. 199, tradução nossa), esse “Halt” 

se refira a deter-se nos 250 (por que não na dimensão superlativa dos 14700?). 

Que em Derrida se leia essa circunscrição, no entanto, não nos sugere senão 

que o fim, para ele (diga-se, para seu texto), é marcado pelas cinzas, quer dizer, 

pela queima total, hólos-kauston. Isso não apenas reforçaria a dimensão material-

imagética necessária à construção da analogia (de novo: independentemente de 

ser ela “aceitável”), mas também que, enquanto demarcação, enquanto 

delimitação e singularização de uma passagem textual, o episódio e seu registro 

textual se tornam um objeto de re-citação, um holocausto entre os que o toque 

do chofar, como víamos com Béliers, “rappelle”: “ele relembra [il rappelle] os 

holocaustos e ressoa na memória de todos os judeus do mundo” (DERRIDA, 

2003, p. 63, tradução nossa). 

Nem Benjamin em seu ensaio, nem Derrida interpretando-o, fazem 

qualquer exame detido do episódio de Corá40, quer dizer, para além dos 

“fatos”, a observação de como se configura a narrativa textualmente. Se nos 

atrevêssemos a perguntar-nos, em eco, tal como Derrida se pergunta em 

relação a Benjamin, “o que haveria dito Derrida se o examinasse?”41, cremos 

que, entre outras coisas, Derrida repararia numa estrutura citacional ali 

presente, semelhante à que há no Apocalipse de João, examinado em D’un ton 

                                                           
39 Tanto o comentário de Fenves (2021) como o de Bojanić (2018) sugerem que Benjamin era, no 
mínimo, um bom conhecedor da Torá, lendo-a até em hebraico com algum auxílio de vocabulários.  
40 As notas de Julia Ng e Peter Fenves ao ensaio de Benjamin marcam a presença do episódio de Corá 
como uma ocorrência única no corpus benjaminiano: “it is not clear what drew Benjamin’s attention to 

Koraḥ’s rebellion, which is mentioned nowhere else in his extant work” (Ng e FENVES, 2021, p. 291) 
41 “Comment Benjamin en aurait-il parlé?”, no caso da Solução Final (DERRIDA, 1994, p. 70). 



Enrique Nuesch 

58 
 

apocalyptique adopté naguère en philosophie (1983). A narração (vv. 20-35) conta que 

Deus fala a Moisés, e que Moisés fala à comunidade, mas o faz acrescentando 

coisas que Deus, conforme as palavras que a narração Lhe atribui, não disse a 

Moisés, e logo, ainda de acordo com a narração, Deus faz exatamente o que 

Moisés acrescentou. No texto, a separação das palavras de Moisés do 

acontecimento da “execução” se dá por um ponto, o que, nos termos da 

narração se equivale ao silêncio – assim que a voz de Moisés cessa, ao fim da 

citação das palavras dele, os acontecimentos se desenrolam e, textualmente, 

nas exatas palavras de seu acréscimo, como repetição de suas palavras 

(dispomos aqui a tradução francesa de Chouraqui, com uma em português em 

paralelo):  

 

Moshè dit: «En cela vous pénétrerez que 

IHVH-Adonaï m’a envoyé pour faire tous ces 

actes, non pas mon coeur. 29 Si ceux-là 

meurent de la mort de tout humain, si la 

sanction de tout humain les sanctionne, 

IHVH-Adonaï ne m’aura pas envoyé. 30 Si 

IHVH-Adonaï crée une créature, que la glèbe bée 

de sa bouche, les engloutit avec tout ce qui est à eux, et 

qu’ils descendent vivants au Shéol, vous pénétrerez 

que ces hommes ont réprouvé IHVH-Adonaï. 

» 31 Et c’est quand il achève de dire toute ces paroles, 

la glèbe qui est sous eux se fend, 32 la terre ouvre sa 

bouche et les engloutit, eux et leurs maisons, avec tous 

les humains qui sont à Qorah et tout l’acquis. 33 Ils 

descendent, eux-mêmes avec tout ce qui est à eux, 

vivants au Shéol. La terre les couvre; ils se 

perdent au milieu de l’assemblée. 34 Tout 

Israël, autour d’eux, s’enfuit à leur voix; oui, ils 

avaient dit: « Que la terre nous engloutisse ! » 

35 Un feu sort de IHVH-Adonaï et mange les 

deux cent cinquante hommes, les présentateurs 

d’encens. (CHOURAQUI, 2007 [1989], versão 

eletrônica, cursiva nossa). 

E Moisés disse: “Com isto sabereis que o 

Eterno me enviou a fazer todos estes feitos, e 

que não os tenho feito de mim mesmo: 29 se 

estes morrerem como todos os homens 

morrem, e se o destino deles for como o 

destino de todos os homens, então não é o 

Eterno que me enviou; 30 mas se Deus criar 

uma criação inédita, e a terra abrir a sua boca e os 

tragar com tudo o que é deles e descerem vivos ao abismo 

– então sabereis que estes homens iraram o 

Eterno!” 31 E quando ele acabou de falar todas estas 

palavras, a terra fendeu-se debaixo deles, 32 e a terra 

abriu sua boca e tragou a eles e as suas casas – a todos 

os homens de Côrah e a todos os seus bens. 33 E eles, 

junto com tudo que era deles, desceram vivos ao  

abismo, e a terra cobriu-os e desapareceram do 

meio da congregação. 34 E todo Israel, que 

estava ao redor deles, fugiu por causa do som 

estrondoso, pois diziam: Que a terra não nos 

trague! – e saiu um fogo do Eterno e consumiu 

aos 250 homens que ofereceram o incenso. 

(GORODOVITS e FRIDLIN, 2012, versão 

eletrônica, cursiva nossa). 

 

 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

59 
 

Moisés se apresenta como “enviado”42 e, ao mesmo tempo que traz a 

mensagem (no v. 23, Deus disse a Moisés que falasse à comunidade, dizendo-

lhes para afastar-se dos revoltosos), as suas palavras logo se tornam feitos, mas 

não dele, senão de Deus, ainda que não tenham sido elas as palavras que Deus 

lhe dissera. A quem Moisés cita em seu anúncio? A quem a narração – quer 

dizer, a escrita que tudo isso registra – cita ao citar as palavras de Moisés? A si 

mesma, enquanto a instância que testemunhou o que Deus disse a Moisés, o 

que Moisés disse à comunidade e inclusive, já de antemão, os próprios 

acontecimentos?  Evidentemente, ignorando-se a letra, focando-se no 

“espírito” da escritura, nada disso importaria; tal como, nessa mesma 

evidência, poder-se-ia dispensar, por exemplo, o esculcar de aspas de citação, 

sobre o texto de Chouraqui do Apocalipse de João, que Derrida faz em D’un 

ton....43. Mas tanto aí, como no exame hipotético que aqui ensaiamos, de mais 

importância é a estrutura citacional, que em algum ponto, em seu registro, 

suspende a certeza da origem do envio: 

 

Não sabemos a quem chega o envio apocalíptico (posto que não é da ordem do 

saber), ele salta de um lugar de emissão ao outro (e um lugar é sempre 

determinado a partir da emissão presumida), ele vai de uma destinação, de um 

nome e de um tom a outro, ele reenvia sempre ao nome e ao tom do outro que 

lá está, mas como tendo estado lá e ainda devendo vir, já não estando ou ainda 

não estando no presente da narrativa (DERRIDA, 1983, p. 75-76, tradução 

nossa)44. 

 

Se nos atrevemos aqui a arriscar essa analogia, trazendo ou enviando 

o “tom apocalítpico” a “Prénom de Benjamin”, sugerindo que esse texto o 

envia a “Zur Kritik der Gewalt”, é porque, como víamos, as “últimas 

palavras”, a “última frase”, que ressoam “como o chofar” são, para Derrida, 

quem assina – quem assina para além ou antes de Walter. Não queremos com 

isso dizer que, para Derrida, o texto de Benjamin seja, de alguma forma, uma 

espécie de Apocalipse, quer dizer, numa outra analogia, entre “Zur Kritik der 

                                                           
42 Esse “envoyé” é a tradução do hebraico, tanto de Chouraqui como de Dhorme, do que na Septuaginta 
se traduz para o grego como “apésteilé” (da semântica de “apóstolo”). 
43 “le jeu des guillemets dans la traduction pose tous les problèmes que vous pouvez imaginer” 
(DERRIDA, 1983, p. 89). Os exemplos de Chouraqui citados aí, por exemplo, não coincidem com o que 
faz Segond em sua tradução do Novo Testamento.  
44 “On ne sait pas (car ce n’est plus de l’ordre du savoir) à qui revient l’envoi apocalyptique, il saute d’un 
lieu d’émission à l’autre (et un lieu est toujours déterminé à partir de l’émission présumée), il va d’une 
destination, d’un nom et d’un ton à l’autre, il renvoie toujours au nom et au ton de l’autre qui est là mais 
comme ayant été là et devant encore venir, n’étant plus ou pas encore là dans le présent du récit” 
(DERRIDA, 1983, p. 75-76). 



Enrique Nuesch 

60 
 

Gewalt” e o Apocalipse de João, mesmo que, ao fim de “Prénom de 

Benjamin”, Derrida fale até de quem pode “des-selar [desceller]”. O exame do 

Apocalipse de João é um meio de mostrar o que para Derrida é a condição 

apocalíptica de todo texto, quer dizer, a estrutura angélica da escrita em geral: 

 

Não sabemos muito bem quem empresta a sua voz e seu tom ao outro no 

Apocalipse, não sabemos quem endereça o que a quem. Mas por uma reversão 

catastrófica, aqui mais necessária do que nunca, podemos também pensar isso: 

quando já não sabemos mais quem fala e quem escreve, o texto se torna 

apocalíptico. E se os envios reenviam sempre a outros envios sem destinação 

decidível, a destinação ficando por vir, então essa estrutura angélica, essa do 

apocalipse joanino, não é, também ela, a de toda cena de escritura em geral? 

(DERRIDA, 1983, p. 77, cursiva nossa, tradução nossa)45. 

 

O Apocalipse de João é uma instanciação da condição apocalíptica de 

escrita, não um paradigma. Esse ensaio em que se examina o Apocalipse de 

João, tem em seu fio principal a leitura de Kant, de como ele, em um pequeno 

texto, censurava a quem, em seu tempo, adotava um tom grandioso, passando-

se por filósofo – para resumir: contra os “mistagogos [mystagogen]”, que 

auferem a verdade de uma fonte mística e, por tanto, em uma espécie de 

“revelação”, e daí a afinidade com o discurso “apocalíptico”, tanto porque 

esses discursos, por vezes, anunciam o fim de alguma disciplina, e da própria 

filosofia, como porque, para Kant, a proliferação desses discursos significam a 

morte da filosofia, seu aparecimento são o sinal do fim. O que Derrida mostra, 

em grandes linhas, é que aquilo a que Kant tanto se opõe, e a verve de 

“desmistificação” de suas razões, pode estar, o primeiro, no coração do 

próprio discurso “legitimamente” filosófico e que a segunda, em sua mesma 

forma, pode dirigir-se contra o próprio discurso “legitimamente” filosófico, 

inclusive o que fala em nome da “desmistificação”. Ainda em grandes linhas: o 

caráter apocalíptico está em ambos “lados” e a sua “denúncia” jamais poderá 

escapar a esse caráter. Lembra-o, inclusive, com passagens do Apocalipse em 

que se assinalam os “falsos mensageiros” que vieram antes de João, quer dizer, 

que o mensageiro sempre pode ser acusado, sempre pode haver uma 

“desmistificação” dirigida a ele (e aqui não estaríamos muito longe das 

                                                           
45 “On ne sait plus très bien qui prête sa voix et son ton à l’autre dans l’Apocalypse, on ne sait plus très 
bien qui adresse quoi à qui. Mais par un renversement catastrophique ici plus nécessaire que jamais, on 
peut aussi bien penser ceci: dès qu’on ne sait plus qui parle ou qui écrit, le texte devient apocalyptique. 
Et si les envois renvoient toujours à d’autres envois sans destination décidable, la destination restant à 
venir, alors cette structure toute angélique, celle de l’apocalypse johannique, n’est-ce pas aussi celle de 
toute scène d’écriture en général?” (DERRIDA, 1983, p. 77, cursiva nossa). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

61 
 

acusações do bando de Corá em contra de Moisés). E isso vai além, podendo 

alcançar a própria desconstrução, pois nem ela escapa a um “pode ser/talvez 

[peut-être]” quando se trata de diferenciá-la do discurso tradicional de 

“desmistificação”: “Se agora inquirirmos sobre outro limite da desmistificação, 

um limite (pode ser) mais essencial e que distinguiria (pode ser) uma desconstrução 

de uma simples desmistificação progressista, no estilo das Luzes (...)” 

(DERRIDA, 1983, p. 83, cursiva nossa, tradução nossa)46. O confronto desse 

ensaio com “Prénom de Benjamin” mostraria (peut-être) que Derrida, ao 

passo que trata de delimitar, com Benjamin, mas também em Benjamin uma 

“fundação mística da autoridade”, estaria, indecidivelmente, nos dois “lados”, 

aí colocando-se por um movimento que não seria propriamente “seu”, mas da 

própria condição apocalíptica da escrita. 

 

 

4. S(ho)P(har) 

 

Dizíamos há pouco que a delimitação de Derrida do episódio de Corá 

aos vv. 1-35 pudera alinhar o toque do chofar de “Prénom de Benjamin” aos 

demais holocaustos relembrados pelos toques invocados em Béliers, assim 

como forneceria a base material-imagética para a elaboração da analogia 

polêmica no “Post-Scriptum” de “Prénom de Benjamin”. Logo, tratamos de 

pensar o envio de um tom apocalíptico de “Prénom Benjamin” a “Zur Kritik 

der Gewalt”: a frase final, que toca como o chofar e assina, se não no lugar de 

Walter, ao menos antes dele. Seria ao acaso, perguntamo-nos, que no mesmo 

exame da estrutura angélica do Apocalipse de João o chofar insista em tocar, 

ou que Derrida insista em ouvi-lo, um acaso ou fortuitidade tal como a que 

observamos no duplo toque mantido entre a primeira fixação, bilíngue, de 

“Prénom de Benjamin” e a edição final, revista e aumentada, em Force de loi? 

Tal como “Prénom de Benjamin”, e talvez o tema perpasse a 

totalidade da obra de Derrida, D’um ton... se trata, entre outras coisas, também, 

de tradução. Inclusive, cita literalmente o título do texto de Benjamin, “Die 

Aufgabe des Übersetzers” (DERRIDA, 1983, p. 10). A abertura do ensaio 

relembra que a Septuaginta, de acordo com André Chouraqui (e doravante, 

esperamos que se compreenda nossa insistência em mencioná-lo acima), 

traduziu para “apokalupsis” uma série de acepções do hebraico “gala”, tanto 

des(en)cobrir (no sentido de levantar a roupa, um véu, destampar o ouvido sob 

                                                           
46 “Si maintenant l’on s’enquiert d’une autre limite de la démystification, une limite (peut-être) plus 
essentielle et qui distinguerait (peut-être) une déconstruction d’une simple démystification progressiste 
dans le style des Lumières (...)” (DERRIDA, 1983, p. 83, cursiva nossa) 



Enrique Nuesch 

62 
 

os cabelos), como revelar e contemplar. Seria por aí, relembra Derrida citando 

a introdução de Chouraqui à sua tradução Novo Testamento, que o 

Apocalipse de João foi traduzido por “Contemplation de Yohanân”, pois João 

contempla o que lhe é des(en)coberto (DERRIDA, 1983, p. 13-14). “Por aí” 

porque Chouraqui fez um percurso tradutório cuja via Derrida caracteriza 

assim: traduzir do grego koiné para o francês, reconstituindo “um novo 

original hebraico sob o texto grego de que dispomos, e fazer como se estivesse 

traduzindo esse texto original fantasma” (DERRIDA, 1983, p. 12, n. 1, cursiva 

nossa, tradução nossa)47. E a transferência ou envio da mensagem desse texto 

“fantasma” ao francês é marcada por uma decisão de cujas consequências 

Derrida – tal como fez em relação ao que chama da “analogia” de Benjamin 

(passo que citamos já acima) – deixa a “responsabilidade” a Chouraqui: 

 

Eu vejo e eu ouço, flexionados no presente na tradução de Chouraqui, estão no 

passado no grego e no latim, o que não simplifica as premissas de uma análise1 

[diz essa nota “1”]: o que está em jogo, já por si mesmo, pode ser muito grave, 

sobretudo num texto escatológico ou apocalíptico. Chouraqui claramente 

assumiu a responsabilidade de tradutor, e aqui não podemos senão deixá-la a ele 

(DERRIDA, 1983, p. 74, cursiva do autor, tradução nossa). 

 

Je vois et j’entends, au présent dans la traduction de Chouraqui, sont au passé dans 

le grec et le latin, ce qui ne simplifie pas les prémisses d’une analyse.1 

[diz essa nota “1”]: L’enjeu, cela va de soi, peut en être très grave, surtout dans 

un texte eschatologique ou apocalyptique. Chouraqui a clairement assumé sa 

responsabilité de traducteur, on ne peut ici que la lui laisser (DERRIDA, 1983, 

p. 74, cursiva do autor). 

 

A questão nesse momento e em sua nota é uma diferença no 

tratamento do tempo nos verbos gregos, que segundo Chouraqui 

determinariam o tempo de uma ação de acordo com passado, presente e 

futuro, enquanto que o hebraico trataria a ação em dois “modos”, o realizado e 

o não realizado (Chouraqui: “l’accompli et l’inaccompli”48). A questão é, assim, 

“muito grave [très grave]” para Derrida.  

Como é ao detalhe marginal que viemo-nos sempre atentando, 

notamos que Derrida vai dispondo junto a algumas das frases da tradução de 

Chouraqui o texto grego e o latino. Dois exemplos – para além da questão dos 

                                                           
47 “un nouvel original hébreu, sous le texte grec dont nous disposons, et à faire comme s'il traduisait ce 
texte original fantôme” (DERRIDA, 1983, p. 12, n. 1, cursiva nossa) 
48 Da introdução à tradução do Novo Testamento (CHOURAQUI apud DERRIDA, 1983, p. 74, n.1) 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

63 
 

tempos apontada acima, importa a Derrida frisar que o “Vela!” de “Vela! E 

afirma as outras coisas que estão para morrer [Veille! Affermis le reste qui allait 

mourir]” se diz “esto vigilans” em latim (DERRIDA, 1983, p. 71, tradução 

nossa); para denotar a estrutura de envios e recebimentos e reenvios em “E ele 

o significa enviando-o por seu mensageiro [Il le signifie en l’envoyant par son 

messager (tradução nossa)]”, Derrida aponta que ela se lê em grego e latim 

como segue: “esemamen aposteilas dia tou angelou autou, significavit, mittens 

per Angelum suum” (DERRIDA, 1983, p. 75, tradução nossa). A grande 

maioria das passagens citadas diretamente não recebe esse tratamento, o que 

mostra que se reserva ao que é de mais importância. Uma passagem, no 

entanto que se comenta duas vezes, inclusive sendo re-citada com um adendo 

que diz mais do que o próprio Chouraqui diz, é esta: “Eu ouço atrás de mim 

uma grande voz, como a de um chofar. Ela diz: «Isso que tu ves, escreve-o em 

um volume, envia-o às sete comunidades»” (CHOURAQUI apud DERRIDA, 

1983, p. 73, tradução nossa)49. Sobre ela, diz Derrida a primeira vez: “Escreve 

e envia, dita a voz vinda de trás, das costas de João, como um chofar, grapson eis 

biblion kai pempson, scribe in libro: et mitte septem Ecclesiis” (DERRIDA, 1983, p. 73, 

cursiva do autor, tradução nossa)50. O que caracteriza essa grande voz, seu 

timbre e seu tom (ou seja, que é como um chofar), não recebe de Derrida os 

paralelos grego e latino. Talvez não sejam importantes, mas indiquemos nós 

aqui: no texto grego do Apocalipse o que caracteriza essa voz é que seja como 

o som de uma “salpinx” – “phonen megalen hos salpingos” (WESTCOTT e 

BROOKS, 1882; ROBINSON e PIERPONT, 2005) (por ora, fiquemos com 

sua tradução mais usada, “trombeta”).  Na segunda vez que essa passagem é 

lembrada, diz Derrida: “ele escreve, por um mensageiro, sob o ditado da 

grande voz vinda de trás de suas costas e que se alonga como um chofar, como um 

corno de carneiro” (DERRIDA, 1983, p. 79, cursiva nossa, tradução nossa)51 e 

aqui já não é citação direta, mas apenas a retomada do ditado da voz que se 

iniciara havia já vários versículos. Em outras palavras, Derrida, com sua mão, 

toca o chofar duas vezes, uma parafraseando o versículo após citá-lo, outra ao 

referir-se a passagens posteriores da mensagem que se iniciara na primeira vez. 

Nesta, o grego e o latim se colocam para o que segue imediatamente à 

caracterização da voz (ser “como um chofar”) no versículo citado, sem incluí-la; 

                                                           
49 “J’entends derrière moi une grande voix, comme celle d’un shophar. Elle dit: «Ce que tu regardes, 
écris-le sur un volume, envoie-le aux sept communautés...»” (CHOURAQUI apud DERRIDA, 1983, p. 
73). 
50 “Ecris et envoie, dicte la voix venue de derrière, dans le dos de Jean, comme un shophar, grapson eis 
biblion kai pempson, scribe in libro: et mitte septem Ecclesiis” (DERRIDA, 1983, p. 73, cursiva do autor). 
51 “il écrit, pour un messager, sous la dictée de la grande voix venue de derrière son dos et qui se tend 
comme un shophar, comme une corne de bélier” (DERRIDA, 1983, p. 79, cursiva nossa) 



Enrique Nuesch 

64 
 

na segunda, Derrida faz a metonímia que vimos em Béliers (ver acima), porém 

em sentido inverso: se lá ia-se do “bélier” ao chofar, cá vai-se do chofar ao 

“bélier”. 

Que os tempos verbais exijam um deslocamento de 

“responsabilidade” e sejam motivo de uma nota; que até confira alguns itens 

da contagem das vezes em que o termo hebraico “gala” aparece no Antigo 

Testamento52; que termos-chave das escolhas lexicais de Chouraqui sejam 

recuperados no contexto dos textos grego e latino (mas principalmente grego), 

como “envoyé” (apostoulos e Apostoulos), “temps” (kairos), “messager” 

(aposteilas), “écrire” (grapson), mas justamente o “shophar” e a sua escolha – 

exatamente o termo que caracteriza o som da voz que primeiro é ouvida por 

João – não mereçam uma consideração em um ensaio acerca do tom: esse é um silêncio 

que aqui ouvimos e nos intriga.  

Chouraqui já mostrara, em suas traduções do Antigo Testamento, que 

entende uma diferença entre “trompette” e chofar, por exemplo (de entre 

diversos): “5 Cantai ao Senhor com a lira, com a lira, com a voz do canto, 6 

com as cornetas, com a voz do chofar [6 aux trompettes, à la voix du 

shophar!]” (Sl, 98: 5-6). Para a mesma passagem, assim o fazem Dhorme e 

Segond (ambos: “trompettes” e “cor” – quer dizer, corno/chifre). Os três 

traduzem do hebraico “chatsotsrah” e “shophar”, respectivamente. 

Mencionamos esses dois junto a Chouraqui porque, como já apontamos, são 

outros dois tradutores que Derrida cita em algumas de suas obras. A 

Septuaginta, aqui, procede usando um mesmo nome, digamos, para o 

“instrumento de sopro” (“sálpinx” – trombeta, trompete, clarim e até tuba), 

registrando “σάλπιγξιν” (“salpinxin”, os “trompettes” em Chouraqui e demais) 

e “σάλπιγγος κερατίνης”, este segundo com a determinação de ser feito de 

chifre (“keratínis”) (RAHLFS, 1935, p. 106). As 11 ocorrências do lema 

σάλπιγξ no Novo Testamento53 foram traduzidas por Chouraqui para 

“shophar” (remanescem “trompette” em Dhorme e Segond). Destas 11, 

metade se encontra somente no Apocalipse de João: a voz que João primeiro 

ouve é como o chofar, os anjos tocam sete chofares (mas não se invoca o 

nome do instrumento em todos os toques).  

                                                           
52 “Como le rappelle André Chouraqui (...) le mot gala revient plus de cent fois dans la Bible hebraïque” 
(DERRIDA, 1983, p. 12-3, cursiva do autor), e, pouco mais à frente: “Et il semble dire en effet 
l'apokalupsis, le découvrement, le dévoilement, le voile levé sur la chose: d’abord, si on peut dire, le sexe 
de l’homme ou de la femme, mais aussi les yeux ou les oreilles (...) Et ce qui paraît le plus remarquable 
dans tous les exemples bibliques que j’ai pu retrouver et que je dois renoncer à exposer ici, c’est que le 
geste de dénuder ou de donner à voir (...) (DERRIDA, 1983, p. 13-4). 
53 Mt 24:31; 1 Co, 14:8; 1 Co, 15:52; 1 Ts, 4:16; Hb, 12:19; Ap, 1:10; Ap, 4:1; Ap, 8:2; Ap, 8:6; Ap, 8:13; 
Ap, 9:14, (WESTCOTT e BROOKS, 1882). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

65 
 

Ainda na abertura do ensaio, como apontávamos, Derrida 

denominava o procedimento de Chouraqui como a tradução de um texto 

original “fantasma”. Não se trata aqui (novamente) de julgar a “justeza” de 

uma interpretação como essa, mas de pensar a imagem aí criada: um fantasma, 

um espectro, intermediando, sendo o limiar, a fronteira entre o Novo 

Testamento e o francês, mas, ao mesmo tempo, o “original” (“texto original 

fantasma”) que subjaz ao Novo Testamento grego; quer dizer, mas sempre 

talvez (peut-être), que sempre aí estivera, de antemão – o hebraico – o judeu, 

por fim – junto/sob/ao-redor/inerente ao grego. Poder-se-ia alinhar essa 

imagem, do tradutor que exerce a sua tarefa a partir de um original fantasma, 

com o que Derrida dirá, não muito depois, sobre como Benjamin entende o 

tradutor em “Des tours de Babel” (1985), comentando “Die Aufgabe des 

Übersetzers” – o tradutor quisera tocar o “intocável”: 

 

O sempre intacto, o intangível, o intocável (unberührbar), é o que fascina e orienta o trabalho 

do tradutor. Ele quer tocar o intocável, o que remanesce do texto quando 

extraímos o sentido comunicável (ponto de contato, lembremos, infinitamente 

pequeno), quando transmitimos o que se pode transmitir, mesmo ensinar 

(DERRIDA, [1985] 1988, p. 224, cursiva nossa, tradução nossa)54. 

 

Quem se lembrasse para onde vão as razões de Derrida nesse ponto, 

recordaria que é em direção à complexidade metafórica (ou “ametafórica”) 

com que Benjamin (no ensaio de 1923) estaria tratando a tradução, enquanto 

um casamento entre original e tradução, e que da metafórica da fruta, da casca 

e da semente/núcleo, Derrida deriva um hímen que fica intocado, mesmo 

consumado o “casamento”. Um original fantasma, não seria, igualmente, 

“intocável”?  E se carregássemos para essa síntese entre as duas imagens (do 

intocável na tradução e da tradução do fantasma) esse epíteto, que quase passa 

por um mero adorno na descrição, o da “fascinação”, não poderíamos, logo, 

irmanar Chouraqui, o “traducteur” da citação acima e o próprio Derrida? Quer 

dizer, se aceitarmos que Chouraqui estaria “fascinado” com seu original 

fantasma (e a história francesa de “fasciner” não obstaria a um vínculo entre a 

“fascinação” e a visão do fantasma55), não poderíamos encontrar um ímpeto, 

                                                           
54 “Le toujours intact, l'intangible, l'intouchable (unberührbar), c'est ce qui fascine et oriente le travail du 
traducteur. Il veut toucher à l'intouchable, à ce qui reste du texte quand on en a extrait le sens 
communicable (point de contact, on s'en souvient, infiniment petit), quand on a transmis ce qui se peut 
transmettre, voire enseigner” (DERRIDA, [1985] 1998, p. 224, cursiva nossa). 
55 “Faire certains charmes qui font paroistre les choses autrement qu'elles ne sont à nos yeux, à nôtre 
imagination. Les sorciers fascinent les yeux pour faire apparoir des Demons” (FURETIÈRE [1690] apud 
LE ROBERT, 2025). 



Enrique Nuesch 

66 
 

um estado de ânimo similar em quem, sob o véu de um “sonho de instante”, 

coleciona ou traz à tona um intocável, quer dizer, um (in)tradutível entre o 

“gala” hebraico e o “galáctico” grego, “fascinado” pela constelação, ou seja, a 

disposição das estrelas?  

 

Talvez fosse necessário, e eu sonhei com isso um instante, levantar ou coletar 

todos os sentidos que se acumulam em torno desse gala hebraico, diante das 

colunas e dos colossos da Grécia, diante do galáctico sob todas as vias lácteas, as 

milky ways cuja constelação recentemente me tem fascinado (DERRIDA, 1983, 

p. 14-15, cursiva do autor, tradução nossa)56. 

 

É também “fascinado” com uma “semelhança” exterior a qualquer 

filologia que Derrida aproxima, poucos anos depois, o “schibboleth” 

(hebraico) e o “symbolon” (grego): 

 

Fascinado por uma semelhança ao mesmo tempo semântica e formal, que não 

possui qualquer razão de ser linguístico-histórica, qualquer necessidade 

etimológica, eu arriscarei uma aproximação entre a partilha como schibboleth e a 

partilha como symbolon. Nos dois casos de S-B-L, um passa uma penhor ao outro 

(DERRIDA, 1986, p. 59, cursiva do autor)57. 

 

Se na primeira “fascinação” (em D’un ton...) o “gala” e o “galactique” 

se aproximam em uma espécie de homo-(gra/fon)ia, na segunda, como o 

mesmo Derrida aponta, ela se dá por “S-B-L”; em ambos é uma parte da 

palavra em questão (“gala-”/S[i/ym]B[o/o]-L[eth/on]) o que faz a passagem 

entre as fronteiras. 

Haveria que fascinar-se, junto com Derrida, pensando se em algum 

sentido há algo de “SchiBbolLeth” em “ShoPHar”, quer dizer, na passagem de 

“ShoPhar” para “SalPinx” (na Sepuaginta) e de “SalPinx” para “ShoPhar” (no 

Novo Testamento de Chouraqui). 

As reflexões em torno de “Schibboleth” no ensaio Schibboleth, em 

parte, se nutrem do resgate da pronúncia dos efraimitas (Juízes, 12: 6), que não 

                                                           
56 “Il aurait peut-être fallu, et j’y ai songé un instant, lever ou relever tous les sens qui se pressent autour 
de ce gala hébreu, en face des colonnes et des colosses de la Grèce, en face de la galactique sous 
toutes les voies lactées, les milky ways dont la constellation m’avait naguère fascine” (DERRIDA, 1983, 
p. 14-15, cursiva do autor). 
57 “Fasciné par une ressemblance à la fois sémantique et formelle qui n'a'pourtant aucune raison d'etre 
linguistico-historique, aucune nécessité étymologique je risquerai un rapprochement entre le partage 
comme schibboleth et le partage comme symbolon. Dans les deux cas de S-B-L, on passe un gage à 
l'autre” (DERRIDA, 1986, p. 59, cursiva do autor). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

67 
 

diziam “Schibboleth”, mas “Sibboleth” ([s] em vez de [ʃ]), o que lhes custava a 

vida, por ser essa a palavra-passe para cruzar o rio Jordão no contexto bélico 

da narrativa (a pronúncia com [s] levava-os à morte). Entre as razões 

“linguístico-históricas” que se deixam de lado em favor das “semântico-

formais”, estão os modos de transliterar e registrar a pronúncia dos grafemas 

hebraicos. O que se lê no códice Leningrado (BLAIR, 2013, p. 605) para o 

versículo em questão, é ֹּ ש ֹּ֜תלֶב para “Shibboleth” e ֹּ ס ֹּ֜תלֶב para “Sibboleth”. 

Quando Derrida fala, acerca do episódio, de uma “diferença diacrítica entre 

schi et si”, assim como de uma “diferença diacrítica entre schibboleth e sibboleth” 

(DERRIDA, 1986, p. 45 e 106, cursiva do autor, tradução nossa), a 

diacriticidade se refere à pronúncia reconstruída a partir da grafia, já que a 

diferença entre “ֹּ ש” e “ֹּ ס” não é diacrítica; havê-la-ia se a diferença fosse entre 

שe depende, aqui, de  ”Symbolon“e  ”S(ch)ibboleth“ntre . O jogo formal e58ׂ שׁ

uma das formas de receber e hospedar59 o hebraico nas grafias ocidentais, que 

também pode ser “Shi/Çi60”, por exemplo. 

Em “Shophar” (רפָוֹש), a letra “פ” (“pe”) está grafada sem “dagesh”. A 

letra “pe” sem “dagesh”, quer dizer, sem um ponto no meio, tem a sua 

pronúncia como [f] (fricativa lábio-dental surda); em havendo o “dagesh” “ּפ”, 

sua pronúncia seria [ph] (oclusiva bilabial surda aspirada) (KHAN, 2020, p. 

213). A transliteração da palavra (fora a questão de ser Sho- ou Cho-), varia 

entre “Shofar” e “Shophar”, mesmo em Derrida, que em D’um ton... e 

“Prénome...” grafa com “ph” enquanto o faz com “f” em Béliers. A entrada 

para o hebraico da palavra, especula-se, há de ter sido por uma raíz semítica 

comum ao acádio “sapparu(m)”: “A palavra šôfār vem de š/sapparum ‘ovelha 

selvagem’ ou ‘bode’” (WULSTAN, 1973, p. 29, cursiva do autor, tradução 

nossa), sua transliteração tanto por Wulstan como por Black (et al, 2000, p. 

317) é como se leu na citação, e sua fonética, na Electronic Babilonian Library lê-

se “[sap.ˈpaː.ru]” (EBL, 2025). Parece haver, pois, um percurso, entre a 

recepção remota dessa palavra pelo hebraico e sua circulação entre textos, das 

diversas transliterações e envios tradutórios entre escribas antigos, medievais e 

                                                           
58 “In the course of time the voiceless lateral fricative /ś/ shifted to a sibilant and merged with /s/. This is 
indicated by the numerous interchanges between ס and ש in the spelling of ancient Hebrew (...). When 
the Masoretes devised their system of marking all phonetic distinctions in the received text, diacritic 
marks were invented to distinguish the two sounds represented by ש. With the dot placed over the upper 
left hand corner, the grapheme ׂש represented the former lateral fricative /ś/, though now pronounced [s]. 
With the dot placed over the upper right hand corner, the grapheme ׁש represented /š/” (RENDSBURG, 
2017, p. 73). 
59 De “hospitalidade” se trata, para Derrida, quando a questão é a multiplicidade de sentidos de “gala” e 
sua recepção pelo grego “apokalupsis”: “La langue grecque, se montre ici hospitalière au gala hebreu” 
(DERRIDA, 1983 p. 12, cursiva do autor). 
60 Na transliteração de Strong, entrada H5451 (STRONG, 1996, p. 461) 



Enrique Nuesch 

68 
 

modernos – o percurso de uma diambulação, em “Shophar”, de [p] para [ph] e 

deste para [f]. Quem se fascinasse com esse original “fantasma” de “Shophar”, 

aí ouviria “Shopphar”, com um [p], antecedendo ao [ph] que, em grego, não 

seria senão um “π”, como em σάλπιγξ (sálpinx); e, por uma “semelhança” algo 

formal e algo semântica, sem aparente razão “linguístico-histórica” ou 

“necessidade etimológica”, encontrar-se-ia com o S(ho)P(har) em S(ál)P(inx).  

Sem nota, sem colação com o grego ou o latim, Derrida é hospitaleiro 

ao “shophar” que há em “sálpinx”. Este instrumento, que em sua história 

grega se mostra metálico e reto61, curva-se em se tornando “shophar”, como 

vimos: “como um corno de carneiro” (DERRIDA, 1983, p. 79, tradução 

nossa), “as estranhas espiras, voltas e curvas, torsões e contorções, do corpo 

do corno” (DERRIDA, 2003, p. 63, tradução nossa)62. No sentido inverso, a 

“sálpinx” que há em “shophar” envia o tom “apocalíptico” – não 

propriamente “de João”, mas aquele que Derrida procura em D’un ton... – ao 

“shophar” de “Prénom de Benjamin”, aí mesmo onde Derrida revela, 

des(en)cobre, enfim, apokalúptei, em Benjamin a alternativa entre violência 

mítica (grega) e violência divina (judia) (DERRIDA, [1994] 2007, p. 62) e tem a 

sua visão de uma interpretação aterrorizante.  Nesse envio, em uma transversal 

à ordem das “razões”, pela qual “Prénom...” se estrutura na sequência 

“Prolégomènes” - Texto Principal - “Post-Scriptum”, haveria a ordem das 

ressonâncias e ecos do fantasma, segundo a qual o toque do “shophar” ao fim 

dos “Prolégomènes” inicia a visão, o des(en)cobrir que logo vai mostrando, 

pelo tratamento aporético dado às oposições benjaminianas por Derrida no 

texto principal, os contornos do que se está por revelar e, por fim, após o 

segundo toque do “shophar” ao fim do texto principal, a visão se mostra por 

completo na analogia do “Post Scriptum”, que não deixa de ter algo de 

“fascinante”: 

 

Ficamos terrificados com a ideia de uma interpretação que fizesse do holocausto 

uma expiação, e uma indecifrável assinatura da justa e violenta cólera de Deus. É 

neste ponto que esse texto, apesar de toda a sua mobilidade polissêmica e de 

todos os seus recursos de inversão, me parece assemelhar-se demasiadamente, até a 

                                                           
61 “The Greek trumpet (sálpinx) consisted of a fairly long, straight tube of narrow, cylindrical bore, ending 
in a prominent tulip-shaped bell. It was generally of bronze, with (according to Pollux) a bone 
mouthpiece” (WEST, 1992, p. 118). De uso mormente em contexto bélico, mas também como distintivo 
de homens livres no período romano (NORDQUIST, 1996). 
62 “les étranges spires, tours et détours, torsions ou contorsions du corps de la corne” (DERRIDA, 2003, 
p. 63). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

69 
 

fascinação e a vertigem, com aquilo mesmo contra o que é preciso agir e pensar, 

fazer e falar. (DERRIDA, [1994] 2007, p. 144, cursiva nossa)63. 

 

Há normas que demandam não terminar seções com citação, porém 

aqui, o que é citado, a essa altura do “nosso” texto, não seria mais de Derrida 

do que nosso, “seu” texto, passando por nossa “mão”. Resta, abaixo, 

completar o “tableau” sonoro que se trata de vislumbrar. 

 

 

Considerações finais 

 

Se logo antes de iniciar nosso perseguimento do que chamamos de 

“complexo imagético-sonoro-auditivo” da cena do toque do chofar em 

“Prénom...” perguntávamos se a noite/entardecer possuiria estrelas à vista, era 

em adiantamento ao que logo se veria, com Derrida, de “galáctico” em “gala”. 

A ressonância dessa gala(xia), de sua constelação, deve ser ouvida com a 

constelação que Derrida encontra no céu de Celan (Béliers), ligando o “bélier” 

ao “shofar”, este ao “sho(p)phar” apocalíptico, e este, por sua vez, ao 

“shophar” de “Prénom...”, todos em um toque do S(ho)P(har)/S(ál)P(inx). 

Béliers, “Prénom...” e D’un ton... distam, na ordem “editorial”, no 

calendário das fichas catalográficas, em anos entre si, e sobrepor os sentidos de 

seus chofares fugiria a toda ordem genética. A temporalização e o espaçamento 

na ordem da escritura, no entanto, fazem uma ordem toda outra: ainda não e 

não mais. Para compor o “tableau” sonoro-visual que aqui nos propusemos 

ouvir, ou a pintar a partir do que se “entendre (ouve-entende)”, então, houve 

que dar-se a uma atenção e a uma concentração – atenção às figuras e 

caracterizações imagéticas/sonoras, concentração de citações que fazem de 

vários toques um toque, concentração de várias datas em uma. Era em um 

“entre”, entre o chamamento-espectante (ainda não) e a memória-

esquecimento (não mais) de uma “prece [prière]”, que se ouvia o chofar de 

“Prénom...” – “o chofar ao entardecer ou na véspera de uma prece que não se 

ouve mais ou ainda não” – e é como prece que Derrida – citando Celan, que 

                                                           
63 “On est terrifié a l'idée d'une interprétation qui ferait de l'holocauste une expiation et une indéchiffrable 
signature de la juste et violente colère de Dieu. C’est à ce point que ce texte, malgré toute sa mobilité 
polysémique et toutes ses ressources de renversememt, me paraît finalement ressembler trop, jusqu'à la 
fascination et jusqu'au vertige, a cela même contre quoi il aut agir et penser, faire et parler” (DERRIDA, 
1994, p. 145-146, cursiva nossa). 



Enrique Nuesch 

70 
 

cita Benjamin64, que cita Malebranche – quisera entender atenção e 

concentração em Celan:  

 

Diversos eventos singulares podem se conjuntar, se aliar, se concentrar na 

mesma data (...). A essa multiplicidade reunida, nomeia-a Celan com uma 

palavra forte e carregada, a concentração. Um pouco além, ele fala na atenção 

(Aufmerksamkeit) do poema a tudo o que este vem a encontrar. Essa atenção 

será, mais que tudo, uma concentração que guarda na memória ‘todas as nossas 

datas’. A palavra pode vir ser terrível para a memória. Mas podemos ouvi-la ao 

mesmo tempo no registro onde falamos em reunião da alma, do coração, e da 

concentração do espírito, por exemplo na prece (Celan cita Benjamin citando 

Malebranche em seu ensaio sobre Kafka: ‘a atenção é a prece natural da alma’) e 

nesse outro sentido, em que a concentração reúne em torno do mesmo centro 

de anamnese uma multiplicidade de datas, ‘todas as nossas datas’ vêm a se 

conjuntar e uma só ocasião, em um só lugar (DERRIDA, 1986, p. 24-25, cursiva 

do autor, tradução nossa)65.  

 

Outra volta do parafuso, como diria Henry James, poder-se-ia dar 

aqui, em torno desta prece que concentra datas, da prece, esperada em 

vigilância, de “Prénom”, e do chofar de Béliers, que (como vimos) “relembra os 

holocaustos”. Nestas nossas palavras finais, no entanto, quiséramos apenas 

invocar a “prece” em sua “forma” de atenção e concentração, buscando os 

retoques (do pincel e do chofar) finais do “tableau” que se conforma entre os 

ecos da câmara textual de Derrida. 

                                                           
64 Benjamin que, na ordem das palavras, tal como “Schibboleth/Sibboleth” na Bíblia, é hápax legomena 
em Schibboleth e, na mesma ordem, na superfície do texto, está “ausente” de Béliers. E mesmo assim, 
em Béliers, figura em seu centro – bem entendendo que o centro jamais é o centro – também na citação, 
no exato momento em que sua presença, única em Schibboleth, é invocada, pelo próprio título do 
ensaio, para lembrar-se precisamente da concentração de datas: “Dans ce calendrier, on peut toujours 
chercher, trouver ou ne jamais trouver, sur une voie que j'avais explorée dans Schibboleth, Pour Paul 
Celan, toutes les dates secrètes (anniversaires et retours d'événements singuliers et cryptés, naissance, 
mort, etc.) (DERRIDA, 2003, p. 59, cursivas do autor). 
65 “Plusieurs événements singuliers peuvent se conjoindre, s'allier, se concentrer dans la même date (...). 
Cette multiplicité rassemblée Celan la nomme d'un mot fort et chargé, la concentration. Un peu plus loin, 
il parle de l'attention (Aufmerksamkeit) du poème pour ce qu'il vient à rencontrer. Cette attention serait 
plutôt une concentration qui garde en mémoire «tout nos dates». Le mot peut devenir un mot terrible 
pour la mémoire. Mais on peut l'entendre à la fois dans ce registre où on parle du rassemblement de 
l'âme, le coeur, et de la concentration de l'esprit, par example dans la prière (Celan cite Benjamin citant 
Malebranche dans son essai sur Kafka: «L' attention est la prière naturelle de l'âme») et en cet autre 
sens où la concentration rassemble autour du même centre d'anamnèse une multiplicité de dates, 
«toutes nos dates» venant se conjoindre ou consteller en une seule fois, en un seul lieu” (DERRIDA, 
1986, p. 24-25, cursiva do autor). 



Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

71 
 

Como “hipótese” que apenas sugere e logo deixa de lado, Derrida vê 

o poema citando a si mesmo, queimado como “Bild” na fronte do carneiro de 

Béliers, em meio aos dois chifres: 

 

A testa silicificada de um carneiro relembra, primeiramente, a constelação negra 

(Stirn, Schwartzgestirn) da abóbada celeste (...). Sobre a testa desse enigmático 

carneiro (pois ele pode ser também – é este um dos sentidos de Widder –, uma 

esfinge-carneiro da qual a mensagem fica por decifrar), o que é essa imagem, 

esse tableu (Bild) que ‘eu’ estampo, inscrevo e assino com fogo (brenn ich dies Bild 

ein) entre os cornos? Certamente, essa inscrição sempre pode ser uma figura ou 

uma forma (Bild) do poema que se produz ele mesmo no dizer, em uma maneira 

auto-deíctica e performativa, por assim dizer, sua assinatura, seu segredo selado, 

seu selo (DERRIDA, 2003, p. 60-61, cursivas do autor, tradução nossa)66. 

 

Num espelhamento da própria leitura de Celan que aí se faz, ecoaria 

entre os dois chifres – um para cada chofar, cada S(ho)P(har), um toque – a 

inscrição estrelada, constelada, galáctica, do texto que se escreve entre não mais 

e ainda não: a interpretação aterrorizante, apenas revelada, que ainda não se fez 

(quem a faria, dentre os que estão compreendidos no “On” de “Quand on 

pense...”?) e, ao mesmo tempo, já feita e que não mais é, como quem, acerca de 

uma “visão” galapokalyptica, diz “eu vi, eu ouvi”, e só pode falar dela, ou 

escrevê-la, enquanto memória de um passado no qual se testemunhara o 

futuro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
66 “Le front silicifié d'un bélier rappelle d'abord la noire constellation (Stirn, Schwartzgestirn) de la voûte 
céleste (...). Sur le front de ce bélier énigmatique (car il peut être aussi, c'est un des sens de Widder, un 
sphinx-bélier dont le message reste à déchiffrer), quelle est cette image, ce tableau (Bild) que «je» 
frappe, que j'inscris et signe au feu (brenn ich dies Bild ein), entre les cornes? Bien sûr, cette inscription 
peut toujours être une figure ou une forme (Bild) du poème lui-même qui se produit en disant, de façon 
auto-déictique et performative, en quelque sorte, sa signature ou son secret scellé, son sceau” 
(DERRIDA, 2003, p. 60-61, cursivas do autor). 



Enrique Nuesch 

72 
 

Referências 

 

AGAMBEN, G. The Omnibus Homo Sacer. Translated by Daniel Heller-Roazen. 

Stanford: Stanford University Press (SUP), 2017. 

AVELAR, I. The letter of violence. New York: Palgrave, 2004. 

BENJAMIN, A.; OSBORNE, P. (Eds.). Walter Benjamin’s Philosophy: 

Destruction and Experience. London: Routledge, 1994. 

_________; VARDOULAKIS, D. (Eds.). Sparks Will Fly: Benjamin and 

Heidegger. Albany: State University of New York Press, 2015. 

BENJAMIN, W. Zur Kritik der Gewalt, in: BENJAMIN, Walter. Gesammelte 

Schriften, Hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Zweiter 

Band. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977 [1921], p. 179-203. 

BLAIR, T. (Ed.). Hebrew-English Interlinear ESV Old Testament: Biblia Hebraica 

Stuttgartensia (BHS) and English Standard Version (ESV). Wheaton: 

Crossway, 2013. 

BOJANIĆ, P. Violence and Messianism: Jewish Philosophy and the Great 

Conflicts of the 20th Century. Translated by Edward Djordjevic. London: 

Routledge, 2018. 

CHOURAQUI, A. La Bible traduite et présentée par André Chouraqui. Paris: 

Desclée De Brouwer, 2007. E-book. 

DAUZAT, A. Dictionnaire étymologique de la langue française. Paris: Larousse, 1938. 

ÉDITIONS LE ROBERT. Fasciner. Dico en Ligne Le Robert. Disponível em: 

https://dictionnaire.lerobert.com/definition/fasciner. Acesso em: 5 fev. 2025 

DERRIDA, J. Béliers. Le dialogue ininterrompu: entre deux infinis, le poème, 

Paris: Galilée, 2003. 

_________. D’un ton apocalyptique adopté naguère en philosophie. Paris: Gailée, 1983 

_________. De la grammatologie, Paris: Minuit, 1967. 

_________. Des tours de Babel. In: Psyché. Inventions de l’autre. Nouvelle 

édition augmentée. Paris: Galilée, 1998, p. 203-235.  

_________. Force de loi: «le fondement mystique de l’autorite». Paris: Galilée, 

1994. 

_________. Force de loi: le “fondement mystique de l’autorite”/Force of Law: 

The “Mystical Foundation of Authority”, translated by Mary Quaintance, 

Cardozo Law Review, v. 11, n. 5-6, p. 919-1045, 1990. Disponível em: 

https://larc.cardozo.yu.edu/clr/vol11/iss5/2. Acesso em 19 Nov. 2024. 

_________. Force of Law: The “Mystical Foundation of Authority”, translated 

by Mary Quaintance, in: CORNELL, Drucilla et al. (Eds.). Deconstruction and the 

possibility of justice. New York: Routledge, 1992, p. 3-67. 

https://dictionnaire.lerobert.com/definition/fasciner
https://larc.cardozo.yu.edu/clr/vol11/iss5/2


Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

73 
 

_________. Force of Law: The “Mystical Foundation of Authority”, translated 

by Mary Quaintance. In: DERRIDA, J. (Auth.); ANIDJAR, GIL (Ed.).  Acts of 

Religion. New York: Routledge, 2001, p. 228-298. 

_________. Força de lei: o fundamento místico da autoridade. Tradução de 

Leyla Perrone-Moisés. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

_________. Marges: de la philosophie. Paris: Minuit, 1972. 

_________. Schibboleth. Pour Paul Celan. Paris: Galilée, 1986. 

_________. Prégnances. Sur quatre lavis de Colette Deblé. Littérature, n. 142, 

p. 7-15, jun. 2006. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/41705118. 

Acesso em: 7 abr. 2025. 

_________. Pregnâncias. Sobre quatro aguadas de Colette Deblé. In: Pensar em 

não ver: escrtitos sobre as artes do visível (1979-2004). Tradução de Marcelo 

Jacques de Moraes. Florianópolis: Editora da UFSC, 2012, p. 191-205. 

_________. Le parjure et le perdon. Séminaire (1997-1998). vol. I. Paris: Seuil, 

2019. 

DERRIDA, J; STIEGLER, B. Écographies de la Télévision. Entretiens filmes. 

Paris: Galilée, 1996. 

DHORME, E. La Bible. L’Ancien Testament. Édition publiée sous la direction 

d’Edouard Dhorme. t. I. Paris: Gallimard, 1956. 

_________. La Bible. Le Nouveau Testament. Édition publiée sous la direction 

d’Edouard Dhorme. t. II. Paris: Gallimard, 1959. 

ELECTRONIC BABILONIAN LIBRARY. sappāru. Disponível em: 

https://ebl.badw.de/dictionary/sapp%C4%81ru%20I. Acesso em: 10 dez. 

2024. 

FENVES, P. Introduction. In: BENJAMIN, Walter (Auth.); FENVES, Peter; 

NG, Julia (Eds.)  Toward the critique of violence. A critical edition. California: 

Stanford University Press (SUP), 2021, p. 1-37. 

GORODOVITS, D.; FRIDLIN, J. Bíblia Hebraica. Baseada no Hebraico e à 

luz do Talmud e das Fontes Judaicas. São Paulo: Sêfer, 2021. E-book. 

KAUFMANN, F. La Bible Chouraqui: genèse d’une traduction et de ses 

retraductions au regard des archives. Continents manuscrits, v. 21, 2023. 

Disponível em: http://journals.openedition.org/coma/10913. Acesso em: 18 

mar. 2025. 

KENNEDY, E. Carl Schmitt and the Frankfurt School, Telos: Critical Theory 

of the Contemporary, n. 71, p. 37-66, 1987, disponível em: 

http://journal.telospress.com/content/1987/71/37. Acesso em 19 nov. 2024. 

_________. Carl Schmitt and the Frankfurt School: A Rejoinder, Telos: Critical 

Theory of the Contemporary, n. 73, p. 101-116, 1987, disponível em: 

http://www.jstor.org/stable/41705118
https://ebl.badw.de/dictionary/sapp%C4%81ru%20I
http://journals.openedition.org/coma/10913
http://journal.telospress.com/content/1987/71/37


Enrique Nuesch 

74 
 

http://journal.telospress.com/content/1987/73/101.short/. Acesso em 19 

nov. 2024. 

LEITE, A. B. de C. D. Algumas afinidades filosóficas entre Martin Heidegger 

e Walter Benjamin. Artefilosofia, v. 14, n. 27, p. 134-152, 2019. Disponível em: 

https://periodicos.ufop.br/raf/article/view/1925. Acesso em: 7 abr. 2025. 

NG, J.; FENVES, P. Acknowledgments. In: BENJAMIN, Walter (Auth.); 

FENVES, P.; NG, J. (Eds.)  Toward the critique of violence. A critical edition. 

Stanford: Stanford University Press (SUP), 2021, p. ix. 

NORDQUIST, G. The Salpinx in Greek Cult. Scripta Instituti Donneriani 

Aboensis, v. 16, p. 241–256, 1996. Disponível em: 

https://doi.org/10.30674/scripta.67232. Acesso em: 2 abr. 2025. 

PORTO EDITORA. Dicionário Latim-Português. 2ª Ediçao. Porto: Porto 

Editora, 2001. 

RAHLFS, A. Septuaginta: id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX 

interpretes. Vol. 2, Libri poetici et prophetici. Stuttgart, 1935. Disponível em: 

http://digital.slub-dresden.de/id41624694X. Acesso em 7 de abril de 2025. 

RENDSBURG, G. A. Ancient Hebrew Phonology. In: KAYE, Alan S.; 

DANIELS, P. T. (eds.). Phonologies of Asia and Africa. Philadelphia: Eisenbrauns 

(PUP), 2017, p. 65-83. 

ROBINSON, M. A.; PIERPONT, W. G. The new testament in original greek. 

Byzantine textform. Massachusetts: Chilton, 2005. 

ROSE, G. Of Derrida’s Spirit. New Literary History, v. 24, n. 2, p. 447-465, 

1993. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/469415. Acesso em: 7 Abr. 

2025. 

SEGOND, L. La Sainte Bible. Ancien et Nouveau Testament. Paris: Sociétés 

Bibliques, 2010 [1910]. 

SPITZER, L. Three Poems on Ecstasy: John Donne, St. John of the Cross, 

Richard Wagner. In: SPITZER, Leo. Essays on English and American Literature. 

Princeton: Princeton University Press, 1962, p. 139-179. 

STRONG, J. The new Strong’s complete dictionary of Bible words. London: Thomas 

Nelson, 1996.  

WEST, M. L. Ancient Greek Music. Oxford: Clarendon Press, 1992. 

WESTCOTT, B. F.; HORT, F. J. A. The New Testament in the Original Greek. 

New York: Mcmillan and Co., 1882. 

WILDE, M. de. Meeting Opposites: The Political Theologies of Walter 

Benjamin and Carl Schmitt, Philosophy & Rhetoric, v. 44, n. 4, p. 363-381, 2011, 

disponível em: https://muse.jhu.edu/article/458270. Acesso em 19 Nov. 

2024.  

http://journal.telospress.com/content/1987/73/101.short/
https://periodicos.ufop.br/raf/article/view/1925
https://doi.org/10.30674/scripta.67232
http://digital.slub-dresden.de/id41624694X
https://muse.jhu.edu/article/458270


Dissertatio [61] 37-75 | 2025 

75 
 

WULSTAN, D. The Sounding of the Shofar. The Galpin Society Journal, v. 26, p. 

29-46, 1973. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/841111. Acesso em: 

1 abr. 2025. 

ZACHARIAS, R. “And yet”: Derrida on Benjamin’s Divine Violence. Mosaic: 

An Interdisciplinary Critical Journal, v. 40, n. 2, p. 103-116, jun. 2007. 

Disponível em: https://www.jstor.org/stable/44030232. Acesso em: 7 abr. 

2025. 

 

 

Email: enrique.nuesch@unespar.edu.br 

 

Recebido: 10/2025 

Aprovado: 12/2025 

http://www.jstor.org/stable/841111
https://www.jstor.org/stable/44030232

