A SALPINX, O CHOFAR E AS ESTRELAS:
O SOM E O TOM DE UMA PRECE
EM JACQUES DERRIDA

Enrigue Nuesch

Universidade Estadual do Parana

Resumo: Este texto procura elaborar a compreensdo de uma analogia e de uma imagem auditiva
construidas por Jacques Derrida ao fim de “Prénom de Benjamin” e de seu “Post-scriptum”, na segunda
parte de Force de Loi (DERRIDA, 1994). Nesse momentos, Derrida sugere a possibilidade de uma
interpretagdo do Holocausto como uma manifestagdo da Violéncia Divina (analogia) e diz que as
palavras de Benjamin soam ‘como o chofar da tarde” (imagem auditiva). Para compreender essa
analogia e essa imagem auditiva, sdo retomadas passagens de outras obras de Derrida, que se
consideram como “paralelas” pelo fato de serem instancias em que Derrida faz referéncia ao chofar,
presentes em D'un ton apocalyptique adopté naguére en philosophie (DERRIDA, 1983) e Béliers
(DERRIDA, 2003). A comparagéo entre essas instancias ndo pode ser feita diretamente, simplesmente
colocando-as lado a lado. Por isso, a aproximagao entre elas se faz mediada pelo exame de construgdes
analdgicas e imagéticas presentes em outros trabalhos de Derrida, assim como do exame de seus
proprios procedimentos de interpretacdo, os quais sdo aplicados aos mesmos textos do fildsofo.
Palavras-chave: Derrida, Benjamin, tom, analogia.

Abstract: This text aims to elaborate the comprehension of an analogy and an auditory image
constructed by Jacques Derrida at the ending of “Prénom de Benjamin” and in the “Post-scriptum” which
follows in the second part of Force de Loi (DERRIDA, 1994). In those moments, Derrida suggests the
possibility of an interpretation of the Holocaust as a manifestation of Divine Violence (analogy), and says
that the words of Benjamin sound “like the shophar at night” (auditory image). To comprehend these
analogy and auditory image, text passages from other works by Derrida are invoked, for they are
considered to be “parallel” as they are other instances of reference to the shophar, which are present in
D'’un ton apocalyptique adopté naguére en philosophie (DERRIDA, 1983) and in Béliers (DERRIDA,
2003). A comparison of these instances cannot be made directly, simply putting them side by side. For
this reason, their approximation is mediated through an examination of Derrida’s own interpretive
procedures, which are then applied to his own texts.

Keywords: Derrida, Benjamin, tone, analogy.

© Dissertatio [61] 37-75 | 2025



Enrigue Nuesch

Para Lili Reales, hace mucho tiempo.

1. Introdugao

Quando Derrida prop6s-se a comentar, interpretar e mostrar a forca
(auto)desconstrutiva de “Zur Kritik der Gewalt” de Walter Benjamin (1977
[1921]), advertiu desde um principio que seria uma leitura “um pouco arriscada
[un peu risquée]” (DERRIDA, [1994] 2007, p. 61). A adverténcia vem nos
“Prolégomenes” a “Prénom de Benjamin”, texto que formaliza essa leitura
“arriscada” e, em sua forma editorial definitiva, da editora Galilée (publicada
em 1994), compde a segunda parte do livro Force de Loi'.

Derrida registra um dos “riscos” envolvidos, o risco previsivel de ler,
em um congresso sobre o nazismo, a solucio final e os limites da
representacdo, um texto que tem, como uma de suas teses, que haveria no
ensaio de Benjamin — vitima do nazismo — uma certa animosidade para com a
democracia parlamentar (a mesma que fora golpeada e pouco depois
pervertida e por fim eliminada pelo nazismo). Esse primeiro risco, pois, é
respeitante a performance da leitura do texto num determinado lugar e
momento. Mas também pode-se entender que ai se tinha em mente outro
risco, atinente a como o texto seria entendido uma vez que estivesse mais ou
menos? fixado e posto em circulagio, quer dizer, sujeito ao toque da leitura e

1 As tradugdes dos textos de Derrida do francés para o portugués serdo citadas a partir das edigdes
correspondentes de sua obra em nossa lingua (quando existem), sempre colocando em colchetes o ano
de publicagdo em francés ao lado do ano de publicagdo da tradugdo (exemplo: DERRIDA, [XXXX]
YYYY, p. ZZ). No caso de Force de Loi, citamos a tradugao de Leyla Perrone-Moisés (2007). Quando o
texto citado for de obras de Derrida ainda ndo traduzidas ou de que ndo dispusemos de uma edigdo
traduzida, a tradugao sera nossa. Os trechos em lingua original (francés ou inglés: logo abaixo, na nota
seguinte, explicamos que o “Post-Scriptum” a Force de Loi surgiu, impresso, pela primeira vez, apenas
em lingua inglesa) serdo postos em nota de rodapé, em todos os casos. Textos de outros autores em
lingua estrangeira serédo citados diretamente traduzidos por nds e o original seré colocado em rodapé
quando for importante poder confronta-lo.

2 “Mais ou menos fixado”, porque o caminho do texto para compor edi¢do Galilée de 1994 envolve tanto
tradugdes do francés para o inglés como retoques e cortes, seja no corpo do texto, seja em notas de
rodapé. Alguns confrontos podem ser vistos em Nuesch (2025). Aqui, nos referiremos ao texto como
“Prénom de Benjamim”, mas sempre ha se ter no pano de fundo do pensar que tanto na Cardozo Law
Review de 1990, como no livro Deconstruction and the Possibility of Justice (CORNELL et al., 1992), o
texto apenas se assinalava como segunda parte de um texto maior: na Cardozo, o texto bilingue “Force
de loi: le ‘fondement mystique de l'autorité”/Force of law: the ‘mystical foundation of authority” se divide,
em francés, segdes “I" e “II", enquanto que em inglés se divide em “Part One” e “Part Two”; no livro, de
1992, ainda sob o guarda-chuva de “Force of Law”, o texto se divide em “I" e “II”. O livro Acts of Religion
(DERRIDA e ANIDJAR, 2002), com inclus&o dos retoques de 1994, especifica em uma “Note” ao inicio
de “Force of Law” que o texto daquela segunda segdo ou “parte” fora distribuido, mas n&o lido por

38



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

releitura do outro. Esse segundo risco, claro, ¢ uma condi¢do de todo texto,
porém aqui essa condicdo é “risco” em funcio da marca inevitavelmente
pungente da prépria instancia inicial recém mencionada, além da remarca dessa
marca feita pela inclusio de um “Post-Scriptum” que desenvolve e faz
convergirem de forma conclusiva as teses do texto com o tema do congtesso.

Quiséramos lembrar aqui de dois exemplos, separados em 20 anos, de
escrutinio do texto de Derrida, instanciando o segundo “risco”. Ndo muito
depois da primeira publicacdo, bilingue (é necessario assinalar por motivos a
serem retomados mais a frente) do texto na Cardozo Law Review (DERRIDA,
1990) e no livto de 1992 editado por Drucilla Cornell (CORNELL et al.,
1992), Gllian Rose publicou seu exame das razées de Derrida sobre o ensaio
de Benjamin na revista New Literary History (ROSE, 1993), e af afirma: “Mesmo
se nos limitdssemos ao ensaio de Benjamin sobre a violéncia, Derrida
representa mal a sua operacio” (ROSE, 1993, p. 461, traducdo nossa). T4o
violenta € a rea¢do ao texto de Derrida, que chega a concluir fazendo parédia
das préprias palavras dele, reescrevendo uma das dltimas oracGes da traducio
em lingua inglesa:

(...) devemos pensar, saber, representar para ndés mesmos, formalizar, julgar as
possiveis cumplicidades entre todos esses discursos e o pior (aqui, a solugao
final) (DERRIDA, 1990, p. 1045, tradu¢io nossa)>.

Somente se resistirmos a tentagdo da ontologia da ‘contaminagdo originaria’
poderemos comegar a discernir as cumplicidades de nossa histéria politica. Para
fazer isso, precisamos ser capazes de representar, formalizar, pensar, saber, julgar —
todas as atividades para as quais o desconstrucionismo messidnico nos

desqualificaria (ROSE, 1993, p. 463, cursiva nossa, tradu¢ao nossa).

Derrida, sob o titulo “First name of Benjamin/Prénom de Benjamin” aos participantes do congresso que
primeiro ouviram as razdes de “Force de loi” (congresso em Nova lorque, 1989) e logo lido em um
congresso em Los Angeles (1990). Tanto para a revista como para o livro de 1992 ha a segéo do “Post-
Scriptum”, porém a Cardozo s6 apresenta essa se¢do em inglés (sem o francés, como com todo o texto
antecedente) e, ademais, 0 que em 1994 Derrida assinala como “Prolégoménes”, antecedendo a tudo,
na Cardozo ¢ uma nota de rodapé sem esse assinalamento, apenas uma nota ao titulo da secéo
(“I’/*Part Two”). Assim mesmo, como nota e sem o assinalamento, aparece no livro de 1992 o que se
tornara os “Prolégoménes”. Ja o livro de 2002 segue a edigdo francesa de 1994 no que diz respeito a
isso. Uma questéo que fica sem resolugéo nisso tudo é essa: se, como se diz em 2002 (e ai n&o fica
claro se é Anidjar ou Derrida quem fala), a segunda secgdo/“parte” ja& possuia o titulo “Prénom de
Benjamin”, por que ndo se o assinala na publicagéo da Cardozo, nem no livro de 19917

3(...) we must think, know, represent for ourselves, formalize, judge the possible complicities between all
this discourses and the worst (here the final solution)” (DERRIDA, 1990, p. 1045).



Enrigue Nuesch

Idelber Avelar, por sua vez, no capitulo 3 de seu The Letter of Violence
(AVELAR, 2004) — sempre assinalando (talvez em consondncia com o tema
do luto que circunscreve o capitulo do livro em si) a perda do que Derrida
pudera haver dito sobre Benjamin tivesse ele lido seu ensaio de 1921 de outra
forma — especifica o que seria um tratamento lasso e permissivo para com as
distingbes que Benjamin estipulara, em funcdo de conduzir o seu ensaio
exatamente para figurar como um texto que “como muitos outros de
Benjamin, ¢é ainda demasiado heideggeriano, demasiado messianico-marxista
ou arqueo-escatologico para mim” (DERRIDA apud AVELAR, 2004, p. 102,
traducdo nossa). Ndo apenas para conduzi-lo a esse “heideggereanismo” e
demais epitetos, mas também para confirmar que ha algo em “Zur Kiritik der
Gewalt”, vinculado ao seu contexto de produgao e afinidades intelectuais de
seu autor que, por um lado, tanto antecipava em duas décadas a solugdo final
como, em seu momento, contemporizara com ou configurara o clima de
hostilidade ao patlamentarismo que em parte houvera propiciado a ascensdo
do partido nazista. Nisto ultimo, nota-se, tanto Rose, que nio se encontra na
bibliografia de Avelar, quanto este, apontam uma ilegitimidade da aproximagao
que Derrida faz entre os pensamentos de Cohen e Benjamin, e, assim mesmo,
a imputacdo a cada um deles de uma afinidade ao clima de hostilidade ao
patlamentarismo — ambas coisas, a aproximagio ¢ as afinidades, sob a rubrica
do conceito de uma “psique judaico-alema” (ROSE, 1993, p. 458-459;
AVELAR, 2004, p. 104-105).

Ambas inquiri¢coes ao texto de Derrida dedicam a secio do “Post-
Scriptum” o que, a nosso ver, sao as palavras (ou razoes) mais virulentas. Rose,
por seu lado, diz que ¢ af onde o texto de Derrida desautoriza a sua propria
elaboracio da justica como desconstrugio:

No Post-scriptum’, a consequéncia de que a oposigao entre essas duas leis (a
qual é, também, a oposi¢ao entre a violéncia divina e a ordem da representagao,
da democracia parlamentear e da linguagem em decadéncia) levaria a pensar o
Holocausto no sentido biblico, de fato como um holocansto, uma manifestagao
divina e um sacrificio, conduzem Derrida a refutar implicitamente toda a
originariedade escatolgica e a ‘contaminacao’ empregados para definir a
desconstruciao como justica (ROSE, 1993, p. 462, cursiva da autora, tradugao

nossa).
Avelar, apés citar um elenco disposto por Derrida do que Benjamin

“teria provavelmente entendido ser a solucdo final” (DERRIDA, 1990, p.
1041, tradugdo nossa), arremata: “é surpreendente, mas nio é possivel fazer

40



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

uma lista mais exata de todas a coisas que, para Benjamin, o nazismo nio foi”
(AVELAR, 2004, p. 102, traduc@o nossa), quer dizer, nada poderia estar mais
longe do que Benjamin “pensaria” da solucdo final em face do que ele de fato
pensou e escreveu acerca do nazismo.

Apesar de a recensdo das reagdes a “Prénom de Benjamin” ndo ser af
detalhada, a edi¢do critica-comemorativa (aos 100 anos) de “Zur Kiritik der
Gewalt” publicada em 2021 sintetiza assim: “Num apéndice a ‘Force of Law’
gue causou alguma controvérsia, Derrida connecta o tema da violéncia incruenta
com as camaras de gas usadas pelo regime nazista (veja-se “Force of Law,”
1040—45)” FENVES, 2021, p. 35, n. 87, cursiva nossa, traducdo nossa)*.

O que faz desse tramo final de “Prénom de Benjamin” uma espécie
de vértice para as marteladas criticas, segundo pensamos, ademais de o
raciocinio em si mesmo — que, em poucas palavras se poderia dizer que é “ha
no ensaio de Benjamin uma cumplicidade, ainda que inintencional, com a
ascensio do nazismo” — ¢ a escolha de como o enunciar. Para além do
raciocinio e dos “riscos” com ele assumidos, a constru¢io de certas analogias
enquanto conclusio ¢ o que chamamos acima de remarca do “risco”. Nas
palavras de Fenves agora citadas, o que é a “conexdo” entre “violéncia
incruenta” e “cdmaras de gas” é a mais notavel. O que Fenves chama de
“conexao” (“Derrida conecta..”’) ndo é sendo uma analogia, a qual, por sua vez,
ndo ¢ mais do que produto do ato de interpretagio. Nesse caso especifico, em
termos formais, a operacio que Derrida realiza ¢ a de propor a possibilidade de
uma interpreta¢io (uma que se construiria por meio de analogias) e logo
afirmar como uma tal possibilidade causa terror:

Quando pensamos nas camaras de gas e nos fornos crematérios, essa alusio a
uma exterminag¢do que seria expiatoria porque incruenta deve causar-nos tremor.
Ficamos terrificados pela ideia de uma interpretagio que faria do holocausto
uma expiagdo e uma assinatura indecifravel da justa e violenta ira de Deus
(DERRIDA, 1990, p. 1045, tradugio nossa)>.

A “interpretacdo” como tal (holocausto — expia¢io) se constroi sobre
o pensar da analogia entre um exterminio sem sangue e o aparato das camaras
de gas e fornos crematdrios. Mas essa interpretagdo que esta ai proposta é, ao

4 N&o se compreende por que Fenves usa “appendix" para “Post-scriptum”, expressdo empregada por
Derrida desde a publicagdo na Cardozo Law Review, mantida ainda na Force de Loi francesa de 1994.

5 “When one thinks of the gas chambers and the cremation ovens, this allusion to an extermination that
would be expiatory because bloodless must cause one to shudder. One is terrified at the idea of an
interpretation that would make of the holocaust an expiation and an indecipherable signature of the just
and violent anger of God” (DERRIDA, 1990, p. 1045).

41



Enrigue Nuesch

mesmo tempo e em certo sentido, suspensa: Derrida fala do terror causado
pela “ideia de uma interpretacio”. Nem ele, nem ninguém (pelo menos até
onde nés pudemos investigar®) colocou em pritica essa “ideia” e,
paradoxalmente, é s6 ele mesmo, Derrida, quem a colocou em pratica, por
meio da analogia.

Nunca se deve esquecer que “Prénom de Benjamin”, entre outras
coisas, ¢ também um texto sobre traducio e, por isso mesmo, sobre a tarefa do
tradutor e sobre “A tarefa do tradutor” (“Die Aufgabe des Ubersetzers”,
ensaio de Benjamin de 1923) — aqui, as complexidades de traduzir “Gewalt”.
Por ora, recordamo-nos disso porque a expressio inglesa do “Post-Scriptum”
de 1990 se mantém em 1994:

Quando pensamos nas camaras de gis e nos fornos crematérios, como ouvir
sem estremecer essa alusio a um exterminio que seria expiatério porque nao-
sangrento? Ficamos terrificados com a ideia de uma interpretagio que fizesse do
holocausto uma expia¢ao, e uma indecifravel assinatura da justa e violenta célera
de Deus (DERRIDA, [1994] 2007, p. 144)".

Qual seja o peso que o emprego de “ideia” tem aqui, cremos que
justamente o fato de Derrida assumir o “risco” de sua leitura descartatia o uso
em um sentido lato, intercambidvel por algo como “no¢io”, “possibilidade”
(tal como nés mesmos usamos hd pouco), “ensejo” etc. Antes, dirfamos que
aqui fala o fenomendlogo e hermeneuta que também faz parte do complexo de
vozes conhecido como Jacques Derrida. Do jogo entre os textos de Benjamin
e ccos entre pensadores que Derrida diz marcarem a proveniéncia dessa
reflexio sobre Benjamin®, a fenomenologia hermenéutica de Derrida
contempla — e o Ego que af opera estd aberto ao terror ¢ a ele se corresponde
com um fremir — o eidos, dentre cujas variagdes encontra-se essa interpretagio, a
da analogia que “conecta” isto ¢ aquilo. Por haver um “risco”, inerente nio s6
a si mesmo, Derrida, mas inerente ao proprio ato de fazer a analogia ¢ a
intepretacdo, enquanto operagbes de leitura em geral, ¢ que se encontram

& Muito distinta da operagdo de Derrida € o debate iniciado por Ellen Kennedy (1987a e 1987b) na revista
Telos em 1987. Como recenseado por Wilde (2011), Kennedy examinou de perto a proximidade entre
membros da Escola de Frankfurt e Carl Schmitt, Benjamin incluso, o que teve réplicas contundentes (de
Habermas também) e ainda tréplica da autora.

7 “Quand on pense aux chambres & gaz et aux fours crématoires, comment entendre sans frémir cette
allusion & une extermination qui serait expiatrice parce que non-sanglante? On est terrifié a I'idée d'une
interprétation qui ferait de I'holocauste une expiation et une indéchiffrable signature de la juste et violente
colere de Dieu” (DERRIDA, 1994, p. 145, cursiva nossa).

8 Vejam-se os pontos 1 e 2 elencados como paragrafos finais da nota de 1990 que se tornara os
“Prolégoménes” de 1994 (DERRIDA, 1990, p. 977; DERRIDA, 1994, p. 72-74).

42



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

momentos ao longo de “Prénom de Benjamin” em que Derrida fala em uma
“responsabilidade” a ser “deixada” a quem as realize:

Para além dessa simples analogia, Benjamin aqui quer conceber uma finalidade, uma
justica de fins que ndo se vincule mais a possibilidade do direito (...) Para
explicar essa ‘funcio nio-mediata da violéncia’, Benjamin novamente lanca mio
do exemplo da linguagem cotidiana, como se fosse apenas uma analogia (...). Deixemos
a Benjamin a responsabilidade desse conceito: a manifestagio da célera, de alguma
forma, desinteressada, imediata e incalculada (DERRIDA, 1990, p. 1024-1025,

cursivas nossas, traducio nossa)°.

conexio” analégica relembrada acima também vai para “além [au-
A ” analdgica relembrada acima tamb i para “além
dela]” da simples analogia. Como se aufere dos exemplos das duas leituras
criticas (Rose e Avelar), esse “além” bem pode chegar ao excesso de conferir
uma “responsabilidade” (quer dizer, as “cumplicidades”) ao texto de Benjamin
que lhe excederia por completo a inten¢ao!”.

No entanto, esse “ir além” também pode, se bem se “ouvit” a letra de
Derrida, levar a outro caminho, para “além” da questio da justeza de sua
leitura de Benjamin. Novamente, se for pesada uma “responsabilidade” pela
analogia, ndo seria exagerado julgar, por razdes biograficas ébvias, de “mau
gosto” a que segue:

Eu segui af, precisamente, ¢ da forma mais cautelosa possivel, uma trajetdria
desconcertante. Uma trajetria que ¢é aporética e, ao mesmo tempo, produtora de
estranhos eventos em sua mesma aporia, uma espécie de auto-destrui¢io, se nio de um

suicidio do texto” (DERRIDA, 1990, p. 977, cursiva nossa, tradugdo nossa)'l.

9 Beyond this simple analogy, Benjamin here wants to conceive of a finality, a justice of ends that is no
longer tied to the possibility of droit (...). To explain this ‘nonmediate function of violence’, Benjamin again
takes the example of everyday language as if it were only an analogy (...). Let us leave the responsibility
for this concept to Benjamin [Laissons a Benjamin la responsabilite de ce concept]: the in some way
disinterested, immediate and uncalculated manifestation of anger (DERRIDA, 1990, p. 1024-1025,
cursivas nossas).

10 E aqui pode-se complementar os dois “exemplos” que abordamos (de Rose e Avelar): Agamben fala
das “most dangerous equivocations”, entre elas, o “peculiar misunderstanding” de Derrida, “aproximating
[divine violence] with the Nazi ‘Final Solution” (AGAMBEN, 2007, p. 54, tradugao de Heller-Roazen).

14 followed there precisely, and as cautiously as possible, a dismaying trajectory, one that is at the
same time aporetic and productive of strange events in its very aporia, a kind of self-destruction, if not a
suicide of the text’ (DERRIDA, 1990, p. 977). No texto de 1990, apesar de bilingue, essa passagem so6
consta em inglés; é a nota que se fez “Prolégoménes” no texto de 1994: *(...) sinon de suicide du texte”
(DERRIDA, 1994, p. 74).

43



Enrigue Nuesch

Por outro lado, junto com a “conexdo”, mais do que a (provavel)
impropriedade, vé-se também a criagio de uma imagem: se nela introjeta-se a
imagem dos fornos e das cimaras de gas — que evidentemente nio poderia
constar no ensaio de Benjamin — aqui ¢ria-se a imagem do texto que se-
desconstréi (quer dizer, por si mesmo) tal como (analogamente a) um suicidio.
Outra imagem ¢réada: uma cena epistolografica — Carl Schmitt enviando, e
Benjamin recebendo-a, uma “carta de felicitagGes” apds a leitura de “Zur
Kritik der Gewalt” (DERRIDA, 1990, p. 978; DERRIDA 1994, p. 76) — que
ndo é sendo, e também, a cena de um equivoco, conformada pelo ecoar da
citacio da citacio!2

Ao se retomar a passagem da “conexdo”, nio sé a introjecio do
aparato de exterminio é imagem, mas, acima de tudo, a ¢riagdo da imagem do
hermeneuta que freme e se aterroriza: “Quando pensamos nas camaras de gas
e nos fornos crematorios, como ouvir sem estremecer essa alusio a um exterminio
que seria expiatorio porque nio-sangrentor” (DERRIDA, [1994] 2007, p.
144)13. Junto ao terror pela “ideia de uma interpretacdo” estd o fremir, o qual
tem como causa o “ouvir” — vocabulo cujo jogo entre “entender” e “ouvir”
Derrida ja explorara em outro lugar (DERRIDA, 1972, p. 4). Ao
ouvir/entender a alusdo, pois, di-se uma resposta sonora: “frémir (XII¢ s.,
Voy. de Charl), do lat. fremére (proprem. « tressoar, fazer barulho »)”
(DAUZAT, 1938, p. 343, traducdo nossa); “fremo, is, ére, fremai, ftum. v. intt.
1. fazer ruido, rumor ou estrondo (..); 2. ressoar, retumbar, gritar (..)”
(PORTO EDITORA, 2001, p. 296). E uma cena de audi¢io e resposta sonora.

A essa imagem-cena sonoro-auditiva ai criada, soma-se outra, a que
daqui por diante, nesse ensaio, passard a nos ocupar: “Logo, af estdo as ultimas
palavras, a altima frase. Como o chofar a noite on a beira de uma prece que ja ndo
ouvimos, on ainda nio onvimos [qu'on nentend plus ou pas encore]” (DERRIDA,
1990, p. 1037, cursiva nossa, traducio nossa).!* Sem a viruléncia de Rose, e
sem o fremir de Derrida, perguntamo-nos: comment entendre essa imagem de

12 Registrara-o ja 0 mesmo Wilde: “proof that Schmitt read Benjamin's essay is lacking (as is evidence
that he congratulated him on it —no letter of congratulations, for instance, has surfaced— and so this
appears to be no more than a persistent rumor that probably originated with Jirgen Habermas, who may
have confused Benjamin’s letter of congratulation to Schmitt of December 1930 with a letter of Schmitt to
Benjamin) [continua em nota] The source of Derrida’s remark is probably an essay by Jiirgen Habermas,
who claims that ‘Carl Schmitt was... forced to congratulate the young Walter Benjamin with his essay on
G. Sorel” (WILDE, 2011, p. 368-369; 379, n. 8).

13 “Quand on pense aux chambres a gaz et aux fours crématoires, comment entendre sans frémir cette
allusion & une extermination qui serait expiatrice parce que non-sanglante?” (DERRIDA, 1994, p. 145).

14 “Then there are the last words, the last sentence. Like the shophar at night or on the brink of a prayer
one no longer hears or does not yet hear [qu'on n'entend plus ou pas encore]’ (DERRIDA, 1990, p. 1037,
cursiva nossa).

44



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Benjamin soando como o chofar a noite/entardecer? Quer dizer, como ouvir
essa figuracdor E quem ouve? O sujeito a que se referia o “on” de “Quand on
pense aux chambres a gaz (...) Oz est terrifié a I'idee (...)”, seria o sujeito deste
“on” que petrcebe o som do chofar e estd a beira da prece “qu’oz n’entend plus
ou pas encore”? Nessa noite (ou entardecer), hd estrelas?

Tudo o que vem nas se¢Oes seguintes ¢ nossa tentativa de ouvir e
fazer algum sentido da proposi¢io desse complexo imagético-sonoro-auditivo.
Mais do que procurar razdes no texto de Benjamin (ainda que algo disso se
fard) e mais do que retomar a justeza ou falta dela na leitura que Derrida faz de
Benjamin, trataremos de ouvir a reverberacio ou ressoar dos rumores de
Derrida e desse toque do chofar no que, patece-nos, ¢ uma cdmara sonoro-
textual de Derrida. Guardadas as proporcGes, e ainda em um tom algo
parodiante, quereremos repetir, a tespeito de Derrida, uma tarefa que ele se
deu em relacio a Celan em um de seus ultimos escritos, Bélers:

Nao podemos fazer, aqui, aquilo que deveriamos fazer, a saber escutar esse poema
na camara de ecos de toda a obra de Celan, através daquilo que ele herda
enquanto o reinventa, em cada um de seus temas, tropos, mesmo vocabulos que
por vezes sdo forjados ou pareados na ocorréncia unica de um poema
(DERRIDA, 2003, p. 59, cursiva do autor, tradugio nossa)'>.

Tampouco n6s podemos o que deveriamos, mas podemos, pelo menos,
capturar alguns dos registros necessarios ao caminho em dire¢io do que é
devido. Nio seria demais ecoar que, aqui, também a nossa trilha é “um pouco
arriscada”.

2. Eco, pintura, tableau

A comegar por um detalhe marginal, marginal ao ponto de poder-se
ignorar por sua irrelevancia, por poder-se dispensa-lo como a um algo fortuito
e circunstancial, quiséramos lembrar que a primeira publicagdo, fixacdo em
texto, do que viria a ser Force de Loi e, enquanto parte, “Preném de Benjamin”,
em sendo bilingue (como ja apontado acima) da-se a ler, por assim dizé-lo,
como uma grande repeticio. Deixando de lado, por ora, um dos problemas da

15 “Nous ne pouvons pas faire ici ce que nous devrions faire, a savoir écouter ce poéme dans la chambre
d'échos de tout 'oeuvre de Celan, a travers ce dont il hérite en le réinventant, par chacun de ses thémes,
tropes, vocables mémes, et parfois forgés ou accouplés dans l'unique occurrence d'un poéme”
(DERRIDA, 2003, p. 59, cursiva do autor).

45



Enrigue Nuesch

relacdo original-tradugdo, retenhamos isso: enunciada em francés, enunciada
em inglés, a imagem-sonora das palavras de Benjamin soando como um chofar
a noite da-se a ler, a ouvir, a enfendre, por duas vezes — uma em francés, uma em
inglés. Novamente, talvez por fortuitidade, mesmo quando Derrida publica
Force de Loi em livto monolingue, também soa duas vezes — 1) no texto
principal e 2) nos “Prolégomemenes”, enquanto estes sdo expansio da grande
nota de rodapé ao subtitulo “Part Two” de 1990, a qual, entre outras
modifica¢des, incorpora-se uma parte da enunciacio da imagem ja feita no
texto principal:

|dos “Prolégomenes”]| As dltimas palavras, a ultima frase desse texto (...), ressoam
como o chofar ao entardecer ou na véspera de uma prece que nao se onve mais on ainda nao
(DERRIDA, [1994] 2007, p. 68, cursiva nossa).

|do texto principal] Depois, sdo as dltimas palavras, a Gltima frase. Como o chofar
da tarde, mas na véspera de uma prece que ndo se onve mais. Que nio 0 ougamos mais, on que
ndo o ougamos ainda, que diferenca isso faz? (DERRIDA, [1994] 2007, p. 132, cursiva

nossa)'o,

A repeticdo pode ganhar contornos menos circunstanciais se for
ouvida, como cremos que deverianos, em harmonia com o som do eco, um eco
de Eco — a oréade (ou ninfa) que nutria amores por Narciso — que Derrida
explora em “Pregnances” (2006 [1993])'7. Aqui, lembrava-se Derrida que

16 [Dos “Prolégomeénes’]: “Les derniers mots, la derniére phrase de ce texte (...) résonnent comme le
shophar au soir ou a la veille d’'une priere qu'on n’entend plus ou pas encore” (DERRIDA, 1994, p. 74,
cursiva nossa). [Do texto principal]”: “Puis ce sont les derniers mots, la demiére phrase. Comme le
shophar du soir, mais a la veille d’'une priére qu’on n’entend plus. Qu'on ne I'entende plus ou qu’on ne
I'entende pas encore, quelle différence?” (DERRIDA, 1994, p. 133, cursiva nossa).

"7 Primeiro publicado como livro, ainda que o texto seja curto, em 1993, em edico limitada; novamente
como livro em 2004, em edi¢do de maior circulagdo. Aqui, referimos a nova publicagao, ja péstuma, na
revista Littérature (n. 124, 2006, p. 7-15), a qual foi autorizada por Marguerite Derrida, e citamos a
tradugdo de Marcelo Jacques de Moraes (DERRIDA, 2012, p, 193-205). Fixamos essa pequena
cronologia porque, ao que parece, esse uso de “Echographie” por Derrida antecede o livro Echographies
de la télévision (DERRIDA e STIEGLER, 1996), mas a entrevista em que o0 usa é de 1993. H4 também
um fio que aqui ndo poderemos seguir: “écographie” também traduz-se por ultrassonografia. Em
“Prégnances’, como o indica a palavra, esse significado (além da escrita/trago dos ecos e de Eco) esta
em questdo, porquanto também ai Derrida trata da maternidade, daquilo de que os corpos femininos
ecoados pelos lavis de Deblé estdo gravidos etc. O fio — “Preném de Benjamin”, dita uma leitura do
“avenir’ do texto de Benjamin (DERRIDA, 1994, p. 90), ndo seria também, em sua verve de criagdo
imagético-sonora, uma écographie do que a “interpretacéo” aterrorizante ouve enquanto o-que-vira-a-
nascer?

46



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Ela tinha fingido citar, a partit de Narciso, a/i onde o fragmento repetido voltava a se
tornar uma frase inteira, inventada, original e dita, para quem podia onvi-la, em sen priprio
nome assinado Eco, sem que a prova de sua marca jamais pudesse expo-la a
vinganga divina (DERRIDA, [2006] 2012, p. 199, cursiva nossa)'8.

Lembra-o enquanto explora uma série de /avis de Colette Deblé que, a
seu ver, como Eco, ecoa, se apropria de, ¢ redesenha a histéria do corpo
feminino nas artes. Se Eco faz da citacdo das ultimas palavras que ouve algo
seu, a operacdo de Deblé, que ela mesma descreve e Derrida cita, faz-se no
registro da imagem pictural:

Inventando uma outra ligica da citacao®, ela cita aqueles grandes capities da
representacio, aqueles pintores autorizados, mas sem cita-los (...)

|diz essa nota “2”, citando Deblé]: 2. ‘A citacio pictdrica ndo poderia ser uma
citacdo literal como ¢ a citagao literaria, pois ela passa pela mao e pela maneira
de citar do citador (DEBLE apud DERRIDA, [2006] 2012, p. 198, cursiva

nossa)'’.

Nao ¢, pois, como Eco, talvez admitidamente como Eco, que Derrida
cita (lembre-se, acima) “as udltimas palavras, a dltima frase” de Benjamin, e
delas diz que sao “como o chofar” ou ressoam “como o chofat”, quer dizer,
faz delas suas, ¢ como suas faz delas uma imagem-sonora (o chofar da
noite/entardecer)? Mas como podetia estar ele, tal como faz Deblé segundo o
mesmo Derrida, citando “mas sem citat”, quer dizer, citando Benjamin sem
citar a Benjamin, uma vez que, textualmente, af estdo citadas de fato as ultimas
palavras, a dltima frase de “Zur Kritik der Gewalt”? Como se 1é ja no
paragrafo seguinte, ao instante em que sio as ultimas palavras de Benjamin,
também seriam elas uma assinatura, que em sua homo-graf(on)ia, por uma
“chance da lingua ¢ do nome préprio”, juntam Walter e “die waltende”, e
assim nao seria mais somente Walter quem assina:

18 “Elle avait fait semblant de citer, d'aprés Narcisse, la ou le fragment répété redevenait une phrase
entiere, inventée, originale et dite, pour qui pouvait I'entendre en son propre nom signé Echo, sans que la
preuve de son sceau pt jamais I'exposer a la vengeance divine” (DERRIDA, 2006, p. 11, cursiva nossa).
19 “Inventant une autre logique de la citation?, elle les cite, ces grands capitaines de la représentation, ces
peintres autorisés, mais sans les citer (...). [Diz essa nota “2”, citando Deblé]: 2. «La citation picturale ne
saurait étre une citation littérale comme est la citation littéraire, parce qu'elle passe par la main et la
maniére du citateurs (Lumiér de l'air, Editions Dumerchez/Larbre Voyageur, p. 7)” (DEBLE apud
DERRIDA, 2006, p. 10, cursiva nossa).

47



Enrigue Nuesch

Essa ultima mensagem assina, ¢ bem perto do prenome de Benjamin, Walter.
Mas ela nomeia também a assinatura, a insignia e o selo, nomeia o nome, e
aquilo que se chama ‘die waltende®.

[diz essa nota “45”, que é nota “1” no orignal de 1994]: Chance da lingua e do
nome préptio, ilea do cruzamento do mais comum e do mai singular, lei do
destino unico, o jogo’ entre walten e Walter (...) (DERRIDA, [1994] 2007, p. 132,

cursiva do autor)?.

Nao seria mais somente Walter quem assina, dizfamos, e nio seria
também somente Walter quem ¢ citado quando se reproduzem as “ultimas
palavras, a dltima frase”. Ao mesmo tempo, e talvez aqui indo além e mesmo
contra as palavras de Deblé, a diferenca entre a citagdo “pictdrica” e a citagdo
“literaria” se vé suspensa, quer dizer, seja qual for a “substincia da expressdo”
(usando o termo para lembrar a problematica de Hjelmslev tratada em De /
Grammatologie®'), a citacdo sempre ha de passar “pela mio e pela maneira do
citadotr” — e quem cita aqui, Derrida, ou pelo menos o hermeneuta que sob sua
assinatura vive e ao qual aqui tratamos de seguir, foi generoso em manifestar a
sua “maneira”, tracejando pela sua “mao” mais de uma paisagem ou quadro a
partir dos textos que cita.

Se acima viamos que Derrida cria a cena do toque do chofar,
pertinente aqui seria citar, por exemplo, a sua sintese retrospectiva de Force de
Loi e Spectres de Marx feita em Fohographies de la télévision. Em meio a lembranca
das complexidades envolvidas em sua distingdo entre “Droit” e “Justice” e a
relagdo destas com o messianismo e o “Evento [L’événement|”, surge uma
ambientagio do conceito:

E nesse ponto que um pensamento do evento sempre abre um certo espago
messidnico, tio abstrato, formal e desértico, como pouco ‘religioso’, como deve
ser, ¢ ¢ nisso que também essa pertenga messianica ndo se aparta da justica, a
qual eu distingo aqui novamente do direito (como propus fazer em Force de Loi e
em Spectres de Marx, do qual a primeira afirmagdo estd em seu fundo)
(DERRIDA, 1996, p. 19, cursiva do autor, tradugao nossa)?2.

2 “Elle signe, cette ultime adresse, et tout preés du prénom de Benjamin, Walter. Mas ele nome aussi la
signature, l'insigne et le sceau, elle nomme le nom, et ce qui s'appelle «die waltende'»”. [Diz essa nota
“1"]: “1. Chance de la langue et du nom propre, aléa au croisement du plus commun et du plus singulier,
loi do destin unique, le «jeu» entre walten et Walter (...)” (DERRIDA, 1994, p. 133, cursiva do autor).

2 Ver Derrida (1967, p. 85-86).

22 “Cest a ce point gq’'une pensée de I'événement ouvre toujours un certain espace messianique, aussi
abstrait, formel et désertique, aussi peu «religieux» qu'il doive étre, et c’est a ce point aussi que cette
appartenance messianique ne se sépare pas de la justice, que je distingue ici encore du droit (comme je

48



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Para o nosso dever, porém, de mais pertinéncia ainda é acompanhar a
homenagem poéstuma a Gadamer, o reencontro hermenéutico sob a abébada
de Celan, em Béliers (2003). E que ai, ecoando Gadamer?3 em suas premissas, a
citacio do poema a se interpretar comeca pelas ultimas palavras, o ultimo
verso: “Postulemos que o verso final traga em si todo o sentido do poema”
(DERRIDA, 2003, p. 34, traducido nossa). Derrida tratara do poema “Grosse,
glihende Wélbung”, tratara de interpreta-lo a partir do dltimo verso: “die Welt
ist fort, ich muss dich tragen”.

Seu primeiro passo, permitindo-se iniciar pela tradicional? ateng¢ao ao
tempo dos verbos, ji desde o retorno do seu “come¢o” no ultimo verso a
primeira estrofe, estabelece a imagem que perseguird ao longo de toda a leitura
do poema: “De partida, sem verbo, a presenca muda e silenciosa de um zablean
(imagem ou pintura)” (DERRIDA, 2003, p. 52, cursiva do autor, traducio
nossa). Ao mesmo tempo em que repete um “gesto” de Gadamer, tem-se aqui
a “mao” do “citador” tracejando, desenhando ou pintando essa “imagem ou
pintura”, o “tableau”, a partir das palavras que cita. Terminada a primeira se¢éo
da leitura, estabelecido o “tableau” que estaria ao fundo do poema, procede-se
a interpretacdo dos personagens que o povoam e com ele se relacionam. O
“tableau” sera uma “constelagdo” (visto que ha na primeira estrofe a
“Schwarzgestirn-Schwarm” — a multiddo de estrelas negras), logo serd uma
constelagdo “zodiacal” (visto que na segunda estrofe surge o “Widder” — tanto
“carneiro”, animal de sacrificio, como “Aries”), e logo, o que ¢ zodiacal e por
isso horoscopico, invoca o “calendario”, as datas (Aries — 21 de margo). Nessa
sequéncia (DERRIDA, 2003, p. 57-59), de que precisamos saltar alguns
detalhes, Derrida encontra o ensejo para lembrar tanto de que aqui estd
ressoando o problema da “databilidade” em Heidegger, como de que ha todo
um tratamento das datas na obra poética de Celan, ao qual o mesmo Derrida
dedicou um longo ensaio, Schibboleth (DERRIDA, 1986). Este ensaio, mais
abaixo, o relembraremos.

Fixemo-nos em que esse “Widder” (traduzido por Derrida como
“bélier”), constelacio e animal de sactificio, animal calendarico, entre outras

propose de le faire dans Force de loi et dans Spectres de Marx dont cest au fond la premiére
affirmation)” (DERRIDA, 1996, p. 19, cursiva do autor).

23 “Si j'ai cru devoir commencer par citer, puis par répéter le dernier vers de ce poeme, Die Welt ist fort,
ich muss dich tragen, ce fut aussi pour suivre fidélement, voire pour tenter d'imiter, jusqu'a un certain
point et aussi loin que possible, un geste que Gadamer répéte a deux reprises dans son livre sur Celan”
(DERRIDA, 2003, p. 29, cursiva do autor).

2 Um exemplo de “tradicional” que se pode lembrar aqui, dos tantos possiveis junto ao Gadamer
evocado por Derrida, é a leitura de Leo Spitzer de “Noche oscura” (San Juan de la Cruz), publicada
como parte do ensaio “Three poems on ecstasy” (SPITZER, 1962, p. 139-179).

49



Enrigue Nuesch

coisas, ¢ entendido por Derrida como o paciente de uma acdo (ndo sem
resisténcia do animal) — além de se lhe queimar uma imagem na testa, entre os
chiftres, é¢ um objeto de sacrificio de cenas biblicas (Génese e Levitico):

Entre a vida mais animal, que vem a ser nomeada mais de uma vez, e a morte ou
o luto que assombra o ultimo verso (Die Welt ist fort, ich muss dich tragen), o
carneiro, seus cornos e a queimadura invocam e revivem, sem duvida, o
momento de uma cena sacrificial na paisagem do Antigo Testamento
(DERRIDA, 2003, p. 61-62, cursiva do autor, tradu¢io nossa)?.

E “sem davida [sans doute]” que o animal, seus chifres ¢ a
queimadura, revivem e relembram o momento da cena sacrificial. Ao mesmo
tempo momento e memento e, importante para nds, metonimia — do “carneiro” e
seus “cornos”, nessa “paisagem” (poder-se-ia dizer “desértica”?), desliza-se ao
chofar:

Através de toda a cultura do Antigo Testamento, os cornos do carneiro se
tornam esse instrumento com o qual a musica prolonga um sopro e carrega a
voz. Nisso que se assemelha a um canto pontuado como uma frase, o apelo do
chofar se eleva em direcio do céu; ele relembra os holocaustos e ressoa na
memoria de todos os judeus do mundo (DERRIDA, 2003, p. 63, tradugao

nossa)?e,

Prolongamento musical do sopro ou do hilito, assim como da voz, o
som do chofar se assemelha a (ou lembra) um canto que é pontuado como
uma frase. Atentemo-nos a essa analogia ¢ a essa descri¢do quase formal do
toque do chofar. A invocagio do “sopro”, junto a paralelos com os livros da
Tord/ Biblia, inclusive o Génese, levaria a uma especulagio sobte o sopro da
vida e tudo o que essa imagem traria consigo. Por af ndo podemos enveredar
(outro “deverfamos” a deixar pelo caminho), mas a “voz” ¢ inelutavel:
carregada pelo prolongamento musical do sopro, a voz (ana)logo torna-se

“canto” e este (ana)logo se torna “frase”. E certo que em terminologia musical

2 “Entre la vie la plus animale qui vient d'étre plus d'une fois nommée et la mort ou le deuil qui hantent le
demier vers (Die Welt ist fort, ich muss dich tragen), le bélier, ses cornes et la brilure rappellent et
ravivent sans doute le moment d'une scéne sacrificielle dans le paysage de I'Ancien Testament’
(DERRIDA, 2003, p. 61-62, cursiva do autor).

2 “A travers toute la culture de I'Ancien Testament, les cornes du bélier deviennent cet instrument dont la
musique prolonge un souffle et porte la voix. Dans ce qui ressemble a un chant ponctué comme une
phrase, I'appel du shofar s'éléve vers le ciel, il rappelle les holocaustes et résonne dans la mémoire de
tous les Juifs du monde (DERRIDA, 2003, p. 63)".

50



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

pode-se falar em “ponto”, “contraponto”, “pontuagio” e “frase”; por outro
lado, aqui, com ou sem importacdo de linguagem técnica da musica, também
fica subentendido (quer dizer, lido-ouvido) que a voz se manifesta como
escrita, com pontuacio?’. Como nio o seria, se o mesmo Derrida assinala,
linhas adiante (2003, p. 63), que o toque do chofar se associa (entre outras
coisas) a recitagio/leitura de Gen. 22 — o sacrificio de Isaac? Musica que
prolonga a voz em canto-frase — prosseguindo agora com a passagem — ¢ s¢
eleva em direcio do céu, o toque do chofar nio deixa de ser, tanto quanto
chamado, um envio, uma mensagem, uma epistola.

Derrida (2003, p. 63-64) se fecha em apenas dois exemplos, em dois
toques, dentro de tudo o que estd implicado na “cultura do Antigo
Testamento” e na ritualistica judaica em que se emprega o instrumento: o
chofar do primeiro dia do ano novo judaico (no qual se lembra da cena de
Isaac) e o chofar do fim do Yom Kippur. Dois toques, pois, que ndo queremos
pensar como qualquer simbolismo judaico do nimero dois, mas antes pensar
como uma delimitagio para a criagdo da imagem-cena. Derrida seleciona dois
toques, e neles se fecha, para trazer ao poema e, em consonancia com sua
leitura (principalmente) de Schibboleth, remarca a sua temporalidade calendarica,
delineando uma situagio existencial em que um personagem esta na borda de
tudo e do todo:

O rito mais conhecido, mas nio o unico, repete-se na primeira data do
calendario, no ano novo judaico, quando se 1¢, em todas as sinagogas do mundo,
a historia do sacrificio de Isaac (Génese, XXII). O chofar anuncia, também, o fim
do Yom Kippour. Ele se associa, consequentemente, para todos os judeus do
mundo, a confissio, a expiacio, ao perdio demandado, concedido ou recusado.
Aos outros ou a si mesmo. Entre essas duas datas fatidicas, entre 0 ano novo e o
dia do Grande Perdio, a escrita de Deus no livro da vida pode, de uma hora
para a outra, carregar a uns e nao a outros. Cada judeu se sente na borda de

tudo, na borda do todo, entre a vida e a morte, como entre o renascimento e o

21 A pontuagdo, esse elemento ndo-fonético que desde a Grammatologie se aponta como uma das
instanciagbes do “espagamento” que, de saida, desfaz a subordinagdo da escrita a fala-voz, abrindo
passo ao pensamento da arqui-escritura: “Avant méme de parler, comme nous le ferons plus loin, d'une
infidélité radicale et a priori nécessaire, on peut déja en remarquer les phénoménes massifs dans
I'écriture mathématique ou dans la ponctuation, dans I'espacement en général, qu'il est difficile de
considérer comme de simples accessoires de I'écriture. Qu'une parole dite vive puisse se préter a
I'espacement dans sa propre écriture, voila qui la met originairement en rapport avec sa propre mort’
(DERRIDA, 1967, p. 59, cursiva do autor).

51



Enrigue Nuesch

fim, entre 0 mundo e o fim do mundo, a saber, na aniquila¢io enlutada do outro
ou de si mesmo (DERRIDA, 2003, p. 63-64, cursiva do autor, tradugio nossa)?.

Tio importante quanto o significado das datas, parece-nos, é o
encontro delas: se elas marcam inicio e fim, seu cruzamento ou sintese
disjuntiva faz surgir a imagem da borda. A selecdo dos dois toques, de inicio e
fim, faz dos dois um unico toque que, a0 mesmo tempo, faz-nos duvidar se de
fato ha como ouvir a substincia sonora do toque. Antes, da “semelhanca”
entre o toque e o “canto pontuado como uma frase”, parece ouvirem-se 0s
“pontos” ou, talvez ainda, o ponfo — o intervalo entre sopros, seja para articular
o sopro como frase, seja para retomar o félego quando o sopro se extingue e,
igualmente, a voz, quando falta o ar e ha, entdo, siléncio, um siléncio que se
segue a0 fim de tudo e antecede o comeco de tudo, que é parte daquilo que
findou e parte daquilo que comecga.

3. Um tom

Se foi tratando de ouvir o eco do toque do chofar de “Prénom de
Benjamin” que viemos a Bé/iers, é justamente um tal siléncio, intervalo, ponto
ou espagamento de toques que deve para 1a nos devolver:

(...) ressoam como o chofar ao entardecer on na véspera [au soir ou a la veille] de nma
prece que nao se ouve mais ou ainda nao (DERRIDA, [1994] 2007, p. 68, cursiva

nossa).

Como o chofar da tarde, mas na véspera [du soir, mais a la veille] de uma prece que nio se
onve mais. Que nio o ougamos mais, on que ndo o ongamos ainda, que diferenca isso faz?
(DERRIDA, [1994] 2007, p. 132, cursiva nossa)®.

28 “Le rite le plus connu, mais non le seul, se répete a la premiére date du calendrier, au Jour de I'an juif
ou I'on lit, dans toutes les synagogues du monde, le récit de la ligature d'lsaac (Genése, XXIl). Le shofar
annonce aussi la fin de Yom Kippour. Il s'associe dés lors, pour tous les Juifs du monde, a la confession,
a l'expiation, au pardon demandé, accordé ou refusé. Aux autres ou a soi-méme. Entre deux dates
fatidiques, entre le Jour de I'an et le jour du Grand Pardon, I'écriture de Dieu peut, d'une heure a l'autre,
dans le livre de la vie, porter les uns et ne point porter les autres. Chaque juif se sent alors au bord de
tout, au bord du tout, entre la vie et la mort, comme entre la renaissance et la fin, entre le monde et la fin
du monde, a savoir 'anéantissement endeuillé de I'autre ou de lui-méme” (DERRIDA, 2003, p. 63-64,
cursiva do autor).

2“(_..) résonnent comme le shophar au soir ou a la veille d’une priére qu’on n’entend plus ou pas encore
(DERRIDA, 1994, p. 74, cursiva nossa-)". “Comme le shophar du soir, mais a la veille d'une priére qu’on

52



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Ha essa pequena variagdo entre os ecos “internos” ao texto: o chofar
“a noite [ou entardecer] ou a véspera de uma prece” e o chofar “da noite, mas
a véspera de uma prece”. O chofar toca, tanto enquanto prolongamento da
voz, quer dizer, da prece, como enquanto chamamento da prece. Que se
tenham aqui ablativo, genitivo, o, zas, de ambos casos e conjungbes emerge
esse cruzamento: 4 véspera da prece que 7do mais se ouve/entende ou ainda nao
se ouve/entende. Sobre a pergunta que se segue, que arremata o parigrafo da
segunda instancia®® (“quelle différence?), caberia perguntar-se: é ela de fato
apenas “retorica”, quer dizer, apenas a afirmacdo de que #do hd diferenca? Setia
ingénuo contradizer o que parece ébvio e perguntatr-se se ela nio é, também, e
muito mais, um apelo ou demanda pela diferenca? Qual diferenca? Justamente
a diferenca que, bem pensada, deixa de ser, a diferenca entre ndo mais ¢ ainda nao.
Estes marcadores de tempo deixam de ser relevantes, pertinentes, enquanto
sdo expressoes de uma concepcio linear do tempo, com sua sequencialidade
constituida pelo passado que escoa para o #do mais, 0 presente como ponto-
agora e o futuro que vem do ainda nio. F. isso que esti em jogo, segundo
ouvimos, na pergunta “retorica”: que #do mais ¢ ainda nio se referem a uma
temporalidade que é, no maximo, detivada de outra temporalidade, e Derrida
ndo poderia indica-la, ou pelo menos sugeri-la, sendo invocando o exemplo
dos exemplos: 0 som. O som ¢é o fendmeno exemplar da reflexdo husserliana
sobre a “Zeitbewusstsein”, reflexdo essa que Heidegger acompanhara desde os
esbo¢os da redacdo de Sein wnd Zeit. Ambos tratam de desencobrir uma
temporalidade primordial e originaria em relagio ao tempo “vulgar”
(Heidegger) ou “objetivo” (Husserl). Em “Prénom de Benjamin”, tratar-se-ia,
claro da irrelevancia da diferenca entre #do mais e ainda nio em face de uma
temporalidade originaria pensada por Benjamin3!.

Se fosse inevitavel voltar a um exame cerrado da leitura de Derrida de
“Zur Kritik der Gewalt”, a sugestio dessa temporalidade originatia nos

n’entend plus. Qu'on ne I'entende plus ou qu'on ne I'entende pas encore, quelle différence?” (DERRIDA,
1994, p. 133, cursiva nossa).

% “Segunda” por conveniéncia de organizagdo aqui. Segunda que é ‘“primeira’, j& que os
“Prolégoménes” vieram “depois”, s@o as pro legomena que vieram “depois” da primeira alocugéo de
“Prénom de Benjamin”. Tanto o fato de essa segéo do texto, os “Prolégoménes”, vir em cursiva em
Force de Loi (de 1994) como o fato de ela estar toda envolvida em colchetes sdo tratados em sua
relevancia por Zacharias (2007, p. 109-110).

31 A bibliografia do “confronto” Benjamin-Heidegger sobre o tempo e a historicidade é grande e quase
sempre parte da epistolografia Benjamin-Scholem (Benjamin lera o impresso da aula venia legendi de
Heidegger sobre o tempo historico em Freiburg, 1915, e julgara-o completamente errado em tudo). Os
especificos, em termos de paralelos e contrastes, estdo extensamente registrados no volume organizado
por Andrew Benjamin e Peter Osborne (1994) e Andrew Benjamin e Dimitris Vardoulakis (2015). Uma
sintese contrastiva se encontra em Leite (2019).



Enrigue Nuesch

devolveria a considerar como é que Derrida pensa o “messianismo” de
Benjamin. Estamos, porém, na trilha sonora dos ecos, os reflexos marginais
dessa leitura “principal” na cimara textual de Derrida. O que ele ouve em sua
leitura como “escatologia” e “messianismo” importa-nos, mas nao exatamente
em seu sentido cheio, quer dizer, de novo, na avaliacdo sobre a “justeza” de
como se estampam esses dois conceitos sobre o texto de Benjamin. Antes,
interessa um “tom” que transpassa 0s €cos.

Pode ser que tenhamos nos apressado em entender “veille” por
“véspera”®, e seria melhor pensar em sua origem enquanto “vigilancia”?:
“veille” ndo seria s6 o que antecede (o dia, a hora, o momento-que-antecede-
a), mas também um estar-atento, dando ao “On” de “qu’on ne entende” —
esse “on”, que em sua indefinicdo abrange je, #0i, nous, vous e todas as formas de
indicar um sujeito — o sentido existencial de uma espera. A vigilancia, entdo,
estd atenta a prece que nio se ouve mais ou ainda nio se ouve. Abolido o
tempo linear, porém, nao ha “direcao” de onde ouvir: 0 que nao-se-ouve-mais
bem poderia ser um eco do “passado”, quer dizer, “de tras”; o que nio-se-
ouve-ainda bem poderia ser um chamado do “futuro”, quer dizer, “da frente”.
Sem essas referéncias, no entanto, sem a linha, o que se lembra (meméria) e o
que se espera (expectativa) nio pertencem a uma ordem sequencial, ou pelo
menos essas “direcées”, o “de onde” do enderecamento, ja nio tém o valor
em seu emprego nas acep¢oes circunscritas pela concepgao linear do tempo.
Apenas se espera, na vigilancia, entre nao mais e o ainda nio. Se viamos em
Béliers que o toque do chofar “se eleva em diregio do céu; ele relembra os
holocaustos e ressoa na memdria de todos os judeus do mundo” (DERRIDA,
2003, p. 63, cursiva nossa, traducdo nossa), o som, a prece, a mensagem, a
epistola — o esperado em vigildncia — poder simplesmente “vir de cima”, de um
“cima”, no entanto, que nao é apenas um “céu”’, mas um “céu” enquanto o
“firmamento” de estrelas.

Se nos perguntissemos agora mais incisivamente por que Derrida traz
o chofar ao texto de Benjamin, quer dizer, o que “justificaria” a sua presenca
af, a resposta passaria, cremos, pelo que ele vé como a “perspectiva” na qual o
texto se inscreve:

Esse texto de Benjamin nio ¢ somente assinado por um pensador dito e que se

diz de certa maneira judeu (e ¢é do enigma dessa assinatura que eu gostaria de

3 Mas nisso ndo estariamos nos desviando da tradugdo brasileira “autorizada”, de Perrone-Moisés
(DERRIDA, 2007, p. 68; p. 132).

3 “veille (XIle s., Ben., action de veiller; veille d’un jour, repris au lat. eccl. vigilia, V. VIGILE), veiller (id.,
Chr. De Troyes), du lat. vigilia, vigilare” (DAUZAT, 1938, p. 742).

54



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

falar especialmente). Zur Kiritik der Gewalt inscreve-se também numa
perspectiva judaica gue gpde a justa violéncia divina (judia), que destréi o direito, a
violéncia mitica (da tradicio grega), que instaura e conserva o direito
(DERRIDA, [1994] 2007, p. 62, cursiva nossa)>*.

Esse é o paragrafo que encerra o item 1 da lista de razées pelas quais
Derrida diz estar propondo a sua leitura do ensaio. E certo que ha outras, mas
esta primeira, no come¢o dos ‘“Prolégomenes” inicia, de certa maneira, a
analogia que ja tanto lembramos e d4 o contorno mais marcado do peso que o
“judaismo” de Benjamin tetia no seu ensaio. A “oposicao” de que ali fala
Derrida seria instanciada por Benjamin ao comparar o mito de Niobe ¢ o
episédio da rebelido de Cora. As implicacGes do destaque que Benjamin da a
“auséncia de sangue” no caso de Cord sio multiplas dentro do contexto de
génese de seu ensaio®; e delas aqui nio podemos tratar, com exce¢do de
lembrar de um aspecto, destacado por Fenves na edicio comemorativa do
centenario do texto:

Ap0s a terra se abrir e engolir Cord, ndo somente nio ficam quaisquer rastros
celestes ou terrenos desse evento, mas também wdo b qualgquer comemoragio
cerimonial. Nao ha arco-iris nos céus, como ap6s o Dilivio; nido ha devastagio da
planicie, como apés a destrui¢do de Sodoma; acima de tudo, tampouco ha
rememoragio anual, como na Pascoa judaica. De acordo com Numeros 26:10,
Cord e seu bando se tornaram ‘signo’, mas a Biblia nao especifica o que é que
cles significam. Benjamin preenche essa lacuna tornando-os em figuras de de-
expiacdo — que nada tem a ver com arrependimento, propiciacao, absolvigdo, satisfagao,
conciliagdo, perdao e correlatos. O dia de sna destruicao nio ¢é um Yom Kipur (FENVES,

2001, p. 33-34, cursiva nossa, tradugao nossa).

Para um evento com essas determinagdes, empregado por Benjamin
para tratar de abrir caminho ao entendimento® de uma manifestagio da
violéncia (divina) pura e imediata, ndo haveria, em principio, possibilidade de

% “Ce texte de Benjamin n’est pas seulement signé par un penseur qu'on dit et qui se dit d’'une certaine
maniére juif (et c'est de I'énigme de cefte signature que je voudrais surtout parler). Zur Kritik der Gewalt
est aussi inscrit dans une perspective judaique qui oppose la juste violence divine (juive), celle qui détruit
le droit, a la violence mythique (de tradition grecque), celle qui instaure et conserve le droit” (DERRIDA,
1994, p. 68, cursiva nossa).

3 Referimo-nos aqui ao comentério de Petar Bojani¢ (2018, p. 99-114)

% “Entendimento” em termos de seu ensaio, ndo enquanto descrigdo da experiéncia de compreender a
manifestagdo da violéncia divina, a qual, sabe-se, do ponto de vista de quem a testemunhasse, seria
incompreensivel.

55



Enrigue Nuesch

recordatorio, seja qual for a ritualistica, inclusive os toques de chofar
invocados em Béliers. Ndo se trataria aqui simplesmente de um “erro” de
“interpretacdo das escrituras”, como se Derrida estivesse, em registro de
“comentador do texto biblico”, alinhando, sob uma mesma categoria, eventos
de ordens distintas dentro das narrativas biblicas. O que ha, fora de qualquer
pretensio a comentario biblico, ¢ um alinhamento de ordem material, quer
dizer, para aquém do significado conceitual/teoldgico dos eventos, estio as
imagens empregadas para descrevé-los e que entram como material de
constru¢io da analogia no “Post-Scriptum” de “Prénom de Benjamin”.
Questdo de cita¢bes, novamente.

Quando cita Benjamin diretamente, Derrida coloca dentro das aspas
da citacdo a referéncia do texto biblico: “(...) «como exemplo dessa violéncia, o
julgamento de Deus contra a tribo de Cord (Numeros, XVI, 1, 35) (..)»”
(DERRIDA, [1994] 2007, p. 143)%". Essa referéncia ao texto de Numeros, no
entanto, ndo estd presente no ensaio de Benjamin na edi¢do Suhrkamp (1977),
tampouco foi incluida na edi¢io comemorativa do centendrio, a qual os
editores afirmam ter sido elaborada pela consulta direta a manuscritos (NG e
FENVES, 2021, p. ix). De fato, no aparato critico, eles adicionam em nota
qual seria a referéncia: Num., 16, 1-50. Derrida faz o episédio findar no
versiculo 35 (e nao no 50, como na 1 ulgata) porque a referéncia que ele
inseriu, por mais de um indicio, parece provir das tradug¢des da Biblia/Tora de
Andre Chouraqui, ou de Edouard Dhorme®. Ambos, de fato, terminam o
capitulo 16 no versiculo 35, com a combustio de 250 aliados de Cori,
seguindo os textos masoréticos, nos quais os outros 14700 mortos de praga
(que se somaram aos engolidos pela terra ¢ aos 250) sido postos no capitulo 17.
Chouraqui, numa escolha que em muito ressoa com a ambiéncia “desértica”
que antes menciondvamos, também prefere antepor ao titulo usado na
Septuaginta (“Numeros/Arithmoi”) o titulo usado na Tord: “Au désert” (ba-
midbar, em hebraico), enquanto que Dhorme assinala em nota que o titulo setia

37 “«(...) comme exemple de cette violence le jugement de Dieu contre la bande de Coré (Nombres XVI,
1,35) (...)»" (DERRIDA, 1994, p. 145).

3 Por exemplo, s&o elas as que emprega em D'un ton apocalyptique adopté naguére en philosophie
(1983) (aqui, do Novo Testamento, de Chouraqui) e Le parjure et le pardon (2019, seminarios de 1997-8)
(aqui, o Antigo Testamento, de ambos). Usa a de Chouraqui (para o Antigo Testamento) e de Segond
(de 1910, também para o Antigo Testamento) em “Des Tours de Babel” (1985/1987). Essa tradugdo de
Segond, por exemplo, estende o capitulo 16 até o versiculo 50. Outra possibilidade é que a referéncia
tenha sido inserida no texto da tradugéo de “Zur Kritik der Gewalt” empregada por Derrida, de Maurice
de Gandillac (Gallimard, 1971), a qual ndo temos acesso. Se fosse este o caso, de todos os modos, a
deliberagdo por manter uma tal delimitagdo do episodio ficaria igualmente marcada, j& que na primeira
nota a “Prénom de Benjamin”, Derrida afirma que modificou a traduc&o ligeiramente “seulement pour des
raisons qui tiennent a notre propds” (DERRIDA, 1994, p. 75, n. 1).

56



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

“dans le désert”. Sobre o texto-fonte de Benjamin, de todos os modos, para
esse episodio, s6 se pode especular’?, mas, para ele, evidentemente hd quatro
elementos da maior importancia aqui: o estatuto dos exterminados (levitas
“privilegiados™), a execu¢do sem aviso (apenas Moisés e Aardo sio “avisados”
por Deus), nio haver sangue e, por isso mesmo, nao restar vestigio (e, logo,
fundagao de Direito). A importancia desses elementos para o arrazoado de
Benjamin, nio a podemos atender aqui. Interessa-nos é que Derrida, ao
delimitar o epis6dio como um todo no capitulo 16, restringe os “detalhes” da
“execucdo” a dois procedimentos: pelo engolir da terra, pela combustio. Sio
esses, de fato, os aspectos materiais que entram como elementos para a
constru¢io da analogia que perfaz a “ideia da interpretacdo” aterrorizante: o
espac¢o fechado das cimaras (a terra que engole), a combustio (os 250 que sdo
consumidos pelo fogo de Deus). Que Benjamin mencione o episédio sem
circunscrevé-lo explicitamente aos versiculos 1-35 faz duvidar se, quando diz
que Deus “ndo se detém na destruicio [macht nicht Halt vor der
Vernichtung]” (BENJAMIN, 1977 [1921], p. 199, tradugdo nossa), esse “Halt”
se refira a deter-se nos 250 (por que nio na dimensio superlativa dos 147007).
Que em Derrida se leia essa circunscricao, no entanto, no nos sugere senio
que o fim, para ele (diga-se, para seu texto), é marcado pelas cinzas, quer dizer,
pela queima total, hdlos-kanston. Isso nao apenas reforgaria a dimensio material-
imagética necessaria a construcio da analogia (de novo: independentemente de
ser ela “aceitavel”), mas também que, enquanto demarcagdo, enquanto
delimitagdo e singularizagdo de uma passagem textual, o episodio e seu registro
textual se tornam um objeto de re-citagdo, um holocausto entre os que o toque
do chofar, como viamos com Bé/jers, “rappelle”: “ele relembra [il rappelle] os
holocaustos e ressoa na memdria de todos os judeus do mundo” (DERRIDA,
2003, p. 63, traducio nossa).

Nem Benjamin em seu ensaio, nem Derrida interpretando-o, fazem
qualquer exame detido do episédio de Cora*’, quer dizer, para além dos
“fatos”, a observagdo de como se configura a narrativa textualmente. Se nos
atrevéssemos a perguntar-nos, em eco, tal como Derrida se pergunta em
relagio a Benjamin, “o que haveria dito Derrida se o examinasse?”*!, cremos
que, entre outras coisas, Derrida repararia numa estrutura citacional ali
presente, semelhante a que ha no Apocalipse de Jodo, examinado em D un ton

% Tanto o comentario de Fenves (2021) como o de Bojani¢ (2018) sugerem que Benjamin era, no
minimo, um bom conhecedor da Tora, lendo-a até em hebraico com algum auxilio de vocabularios.

40 As notas de Julia Ng e Peter Fenves ao ensaio de Benjamin marcam a presenca do episddio de Cora
como uma ocorréncia Unica no corpus benjaminiano: ‘it is not clear what drew Benjamin’s attention to
Korah's rebellion, which is mentioned nowhere else in his extant work” (Ng e FENVES, 2021, p. 291)

41 “Comment Benjamin en aurait-il parlé?”, no caso da Solugéo Final (DERRIDA, 1994, p. 70).

57



Enrigue Nuesch

apocalyptique adopté naguére en philosophie (1983). A narracdo (vv. 20-35) conta que
Deus fala a Moisés, e que Moisés fala a comunidade, mas o faz acrescentando
coisas que Deus, conforme as palavras que a narracido Lhe atribui, nao disse a
Moisés, e logo, ainda de acordo com a narracio, Deus faz exatamente o que
Moisés acrescentou. No texto, a separa¢do das palavras de Moisés do
acontecimento da “execucdo” se di por um ponto, o que, nos termos da
narracdo se equivale ao siléncio — assim que a voz de Moisés cessa, ao fim da
citacio das palavras dele, os acontecimentos se desenrolam e, textualmente,
nas exatas palavras de seu acréscimo, como repeticio de suas palavras
(dispomos aqui a traducdo francesa de Chouraqui, com uma em portugués em

paralelo):

Moshe dit: «En cela vous pénétrerez que
IHVH-Adonai m’a envoyé pour faire tous ces
29 Si ceux-la

meurent de la mort de tout humain, si la

actes, non pas mon coeuf.

sanction de tout humain les sanctionne,
IHVH-Adonai ne m’aura pas envoyé. 30 Si
IHVH-Adonai crée une créature, gue la gléebe bée
de sa bouche, les engloutit avec tout ce qui est a enx; et
qu'ils descendent vivants an Shéol, vous pénétrerez
que ces hommes ont réprouvé IHVH-Adonai.
» 31 Bt c'est quand il achéve de dire toute ces paroles,
la glebe qui est sous enx se fend, 32 la terre ouvre sa
bouche et les englontit, eux et leurs maisons, avec tous
les humains qui sont a Qoral et tout l'acquis. 33 1ls
descendent, enxc-mémes avec tout ce qui est a enx,
vivants an Shéol. La terre les couvre; ils se
perdent au milieu de Plassemblée. 34 Tout
Israél, autour d’eux, s’enfuit a leur voix; oui, ils
avaient dit: « Que la terre nous engloutisse ! »
35 Un feu sort de IHVH-Adonai et mange les
deux cent cinquante hommes, les présentateurs
d’encens. (CHOURAQUI, 2007 [1989], versao

eletronica, cursiva nossa).

E Moisés disse: “Com isto sabereis que o
Eterno me enviou a fazer todos estes feitos, e
que ndo os tenho feito de mim mesmo: 29 se
estes morterem como todos os homens
motrem, e se o destino deles for como o
destino de todos os homens, entio nio é o
Eterno que me enviou; 30 mas se Deus criar
uma criacao inédita, ¢ a terra abrir a sna boca e os
tragar com tudo o que € deles e descerem vivos ao abisno
— entdo sabereis que estes homens iraram o
Eterno!” 31 E guando ele acabou de falar todas estas
palavras, a terra fenden-se debaixo deles, 32 ¢ a terra
abrin sua boca e tragou a eles e as suas casas — a todos
os homens de Corab ¢ a todos os seus bens. 33 E eles,
Junto com tudo que era deles, desceram vivos ao

abismo, e a terra cobriu-os e desapareceram do
meio da congregacdo. 34 E todo Israel, que
estava ao redor deles, fugiu por causa do som
estrondoso, pois diziam: Que a terra nao nos
trague! — e saiu um fogo do Eterno e consumiu
20s 250 homens que ofereceram o incenso.
(GORODOVITS e FRIDLIN, 2012, versao

eletronica, cursiva nossa).

58




Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Moisés se apresenta como “enviado”* e, a0 mesmo tempo que traz a
mensagem (no v. 23, Deus disse a Moisés que falasse 2 comunidade, dizendo-
lhes para afastar-se dos revoltosos), as suas palavras logo se tornam feitos, mas
nio dele, sendo de Deus, ainda que ndo tenham sido elas as palavras que Deus
lhe dissera. A quem Moisés cita em seu anuncio? A quem a narragdo — quer
dizer, a esctita que tudo isso registra — cita ao citar as palavras de Moisés? A si
mesma, enquanto a instincia que testemunhou o que Deus disse a Moisés, o
que Moisés disse a comunidade e inclusive, ja de antemao, os proptios
acontecimentos?  Evidentemente, ignorando-se a letra, focando-se no
“espirito” da escritura, nada disso importaria; tal como, nessa mesma
evidéncia, poder-se-ia dispensar, por exemplo, o esculcar de aspas de citagio,
sobre o texto de Chouraqui do Apocalipse de Jodo, que Derrida faz em D’un
ton... 3. Mas tanto af, como no exame hipotético que aqui ensaiamos, de mais
importancia é a estrutura citacional, que em algum ponto, em seu registro,
suspende a certeza da origem do envio:

Nio sabemos a quem chega o envio apocaliptico (posto que nio é da ordem do
saber), ele salta de um lugar de emissio ao outro (¢ um lugar é sempre
determinado a partir da emissdao presumida), ele vai de uma destina¢do, de um
nome e de um tom a outro, ele reenvia sempre a0 nome e ao tom do outro que
14 estd, mas como tendo estado 14 e ainda devendo vir, ji nao estando ou ainda
nao estando no presente da narrativa (DERRIDA, 1983, p. 75-76, traducio

nossa)*.

Se nos atrevemos aqui a arriscar essa analogia, trazendo ou enviando
o “tom apocalitpico” a “Prénom de Benjamin”, sugerindo que esse texto o
envia a ‘“Zur Kritik der Gewalt”, é porque, como viamos, as “udltimas
palavras”, a “dltima frase”, que ressoam “como o chofar” sdo, para Detrida,
quem assina — quem assina para além ou antes de Walter. Ndo queremos com
isso dizer que, para Derrida, o texto de Benjamin seja, de alguma forma, uma
espécie de Apocalipse, quer dizer, numa outra analogia, entre “Zur Kritik der

42 Esse “envoyé” é a tradugdo do hebraico, tanto de Chouraqui como de Dhorme, do que na Septuaginta
se traduz para o grego como “apésteilé” (da semantica de “apéstolo”).

4 “le jeu des guillemets dans la traduction pose tous les problémes que vous pouvez imaginer’
(DERRIDA, 1983, p. 89). Os exemplos de Chouraqui citados ai, por exemplo, ndo coincidem com o que
faz Segond em sua tradugdo do Novo Testamento.

44 “On ne sait pas (car ce n’est plus de l'ordre du savoir) a qui revient 'envoi apocalyptique, il saute d'un
lieu d’émission a l'autre (et un lieu est toujours déterminé a partir de I'émission présumée), il va d’'une
destination, d’'un nom et d'un ton a l'autre, il renvoie toujours au nom et au ton de I'autre qui est Ia mais
comme ayant été la et devant encore venir, n'étant plus ou pas encore 1a dans le présent du récit’
(DERRIDA, 1983, p. 75-76).

59



Enrigue Nuesch

Gewalt” ¢ o Apocalipse de Jodo, mesmo que, ao fim de “Prénom de
Benjamin”, Derrida fale até de quem pode “des-selar [desceller]”. O exame do
Apocalipse de Jodo é um meio de mostrar o que para Derrida é a condi¢do
apocaliptica de todo texto, quer dizer, a estrutura angélica da escrita em geral:

Nio sabemos muito bem quem empresta a sua voz € seu tom ao outro no
Apocalipse, nio sabemos quem endereca o que a quem. Mas por uma reversio
catastrofica, aqui mais necessaria do que nunca, podemos também pensat isso:
quando ji ndo sabemos mais quem fala e quem escreve, o texto se torna
apocaliptico. E se os envios teenviam sempre a outros envios sem destina¢io
decidivel, a destinagao ficando por vir, entdo essa estrutura angélica, essa do
apocalipse joanino, ndo ¢, fambém ela, a de toda cena de escritura em geral?
(DERRIDA, 1983, p. 77, cursiva nossa, tradugao nossa)*.

O Apocalipse de Jodo é uma instanciacdo da condi¢io apocaliptica de
escrita, nao um paradigma. Esse ensaio em que se examina o Apocalipse de
Jodo, tem em seu fio principal a leitura de Kant, de como ele, em um pequeno
texto, censurava a quem, em seu tempo, adotava um tom grandioso, passando-
se por filésofo — para resumir: contra os “mistagogos [mystagogen|”’, que
auferem a verdade de uma fonte mistica e, por tanto, em uma espécie de
“revelacdo”, e daf a afinidade com o discurso “apocaliptico”, tanto porque
esses discursos, por vezes, anunciam o fim de alguma disciplina, e da propria
filosofia, como porque, para Kant, a proliferagio desses discursos significam a
morte da filosofia, seu aparecimento sao o sinal do fim. O que Derrida mostra,
em grandes linhas, ¢ que aquilo a que Kant tanto se opde, ¢ a verve de
“desmistificacdo” de suas razdes, pode estar, o primeiro, no coracio do
proprio discurso “legitimamente” filosoéfico ¢ que a segunda, em sua mesma
forma, pode dirigir-se contra o proprio discurso “legitimamente” filosofico,
inclusive o que fala em nome da “desmistificacio”. Ainda em grandes linhas: o
carater apocaliptico estd em ambos “lados” e a sua “denuncia” jamais podera
escapar a esse carater. Lembra-o, inclusive, com passagens do Apocalipse em
que se assinalam os “falsos mensageiros” que vieram antes de Jodo, quer dizer,
que o mensageiro sempre pode ser acusado, sempre pode haver uma
“desmistificacdo” dirigida a ele (e aqui ndo estarfamos muito longe das

45 “On ne sait plus trés bien qui préte sa voix et son ton a l'autre dans I'’Apocalypse, on ne sait plus trés
bien qui adresse quoi & qui. Mais par un renversement catastrophique ici plus nécessaire que jamais, on
peut aussi bien penser ceci: des qu'on ne sait plus qui parle ou qui écrit, le texte devient apocalyptique.
Et si les envois renvoient toujours a d’autres envois sans destination décidable, la destination restant a
venir, alors cette structure toute angélique, celle de I'apocalypse johannique, n'est-ce pas aussi celle de
toute scéne d’écriture en général?” (DERRIDA, 1983, p. 77, cursiva nossa).

60



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

acusacoes do bando de Cord em contra de Moisés). E isso vai além, podendo
alcancar a prépria desconstrucio, pois nem ela escapa a um “pode ser/talvez
[peut-étre]” quando se trata de diferencid-la do discurso tradicional de
“desmistificacdo”: “Se agora inquirirmos sobre outro limite da desmistificacio,
um limite (pode ser) mais essencial e qgue distinguiria (pode ser) uma desconstrucio
de uma simples desmistificacdo progressista, no estilo das Luzes (..)”
(DERRIDA, 1983, p. 83, cursiva nossa, traducdo nossa)*. O confronto desse
ensaio com “Prénom de Benjamin” mostraria (peut-étre) que Derrida, ao
passo que trata de delimitar, com Benjamin, mas também ez Benjamin uma
“fundacio mistica da autoridade”, estaria, indecidivelmente, nos dois “lados”,
af colocando-se por um movimento que ndo setia propriamente “seu”, mas da
propria condigdo apocaliptica da escrita.

4. S(ho)P(har)

Dizfamos ha pouco que a delimitacio de Derrida do episédio de Cora
aos vv. 1-35 pudera alinhar o toque do chofar de “Prénom de Benjamin” aos
demais holocaustos relembrados pelos toques invocados em Béliers, assim
como forneceria a base material-imagética para a eclaboragio da analogia
polémica no “Post-Scriptum” de “Prénom de Benjamin”. Logo, tratamos de
pensar o envio de um tom apocaliptico de “Prénom Benjamin” a “Zur Kritik
der Gewalt™: a frase final, que toca como o chofar e assina, se nao no lugar de
Walter, a0 menos antes dele. Seria ao acaso, perguntamo-nos, que 10 mMesmo
exame da estrutura angélica do Apocalipse de Jodo o chofar insista em tocar,
ou que Derrida insista em ouvi-lo, um acaso ou fortuitidade tal como a que
observamos no duplo toque mantido entre a primeira fixacio, bilingue, de
“Prénom de Benjamin” e a edi¢io final, revista e aumentada, em Force de loi?

Tal como “Prénom de Benjamin”, e talvez o tema perpasse a
totalidade da obra de Derrida, D’wm fon... se trata, entre outras coisas, fambém,
de traducio. Inclusive, cita literalmente o titulo do texto de Benjamin, “Die
Aufgabe des Ubersetzers” (DERRIDA, 1983, p. 10). A abertura do ensaio
relembra que a Septuaginta, de acordo com André Chouraqui (e doravante,
esperamos que se compreenda nossa insisténcia em menciona-lo acima),
traduziu para “apokalupsis” uma série de acepgdes do hebraico “gala”, tanto
des(en)cobrir (no sentido de levantar a roupa, um véu, destampar o ouvido sob

4% “Si maintenant I'on s'enquiert d'une autre limite de la démystification, une limite (peut-étre) plus
essentielle et qui distinguerait (peut-étre) une déconstruction d’'une simple démystification progressiste
dans le style des Lumiéres (...)” (DERRIDA, 1983, p. 83, cursiva nossa)

61



Enrigue Nuesch

os cabelos), como revelar e contemplar. Seria por ai, relembra Derrida citando
a introdugdo de Chouraqui a sua tradu¢io Novo Testamento, que o
Apocalipse de Jodo foi traduzido por “Contemplation de Yohanan”, pois Jodo
contempla o que lhe é des(en)coberto (DERRIDA, 1983, p. 13-14). “Por ai”
porque Chouraqui fez um percurso tradutério cuja via Derrida caracteriza
assim: traduzir do grego koiné para o francés, reconstituindo “um novo
original hebraico sob o texto grego de que dispomos, e fager como se estivesse
traduzindo esse texto original fantasma” (DERRIDA, 1983, p. 12, n. 1, cursiva
nossa, traducdo nossa)*’. E a transferéncia ou envio da mensagem desse texto
“fantasma” ao francés é marcada por uma decisio de cujas consequéncias
Derrida — tal como fez em relacio ao que chama da “analogia” de Benjamin
(passo que citamos ja acima) — deixa a “responsabilidade” a Chouraqui:

Eu vejo e en ongo, flexionados no presente na tradugio de Chouraqui, estao no
passado no grego e no latim, o que nao simplifica as premissas de uma analise!
|diz essa nota “1”’]: 0 que esta em jogo, ja por si mesmo, pode ser muito grave,
sobretudo num texto escatologico ou apocaliptico. Chouraqui claramente
assumiu a responsabilidade de tradutor, e aqui ndo podemos sendo deixa-la a ele
(DERRIDA, 1983, p. 74, cursiva do autor, tradu¢do nossa).

Je vois et jentends, au présent dans la traduction de Chouraqui, sont au passé dans
le grec et le latin, ce qui ne simplifie pas les prémisses d’une analyse.!

|[diz essa nota “1”]: L’enjeu, cela va de soi, peut en étre tres grave, surtout dans
un texte eschatologique ou apocalyptique. Chouraqui a clairement assumé sa
responsabilité de traducteur, on ne peut ici que la lui laisser (DERRIDA, 1983,

p. 74, cursiva do autor).

A questio nesse momento e em sua nota ¢ uma diferenca no
tratamento do tempo mnos vertbos gregos, que segundo Chouraqui
determinariam o tempo de uma acdo de acordo com passado, presente e
futuro, enquanto que o hebraico trataria a agdo em dois “modos”, o realizado e
o nio realizado (Chouraqui: “I'accompli et 'inaccompli”*¥). A questio ¢, assim,
“muito grave [trés grave]|” para Derrida.

Como ¢é ao detalhe marginal que viemo-nos sempre atentando,
notamos que Derrida vai dispondo junto a algumas das frases da traducio de
Chouraqui o texto grego e o latino. Dois exemplos — para além da questio dos

47 *un nouvel original hébreu, sous le texte grec dont nous disposons, et a faire comme s'il traduisait ce
texte original fantéme” (DERRIDA, 1983, p. 12, n. 1, cursiva nossa)
48 Da introdug&o & tradugédo do Novo Testamento (CHOURAQUI apud DERRIDA, 1983, p. 74, n.1)

62



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

tempos apontada acima, importa a Derrida frisar que o “Velal” de “Velal E
afirma as outras coisas que estdo para morter [Veille! Affermis le reste qui allait
mourir]” se diz “esto vigilans” em latim (DERRIDA, 1983, p. 71, traducdo
nossa); para denotar a estrutura de envios e recebimentos e reenvios em “E ele
o significa enviando-o por seu mensageiro [II le signifie en ’envoyant par son
messager (traducdo nossa)]”’, Derrida aponta que ela se 1é em grego e latim
como segue: “esemamen aposteilas dia tou angelou autou, significavit, mittens
per Angelum suum” (DERRIDA, 1983, p. 75, traducdo nossa). A grande
maioria das passagens citadas diretamente nio recebe esse tratamento, o que
mostra que se reserva ao que ¢ de mais importincia. Uma passagem, no
entanto que se comenta duas vezes, inclusive sendo re-citada com um adendo
que diz mais do que o préprio Chouraqui diz, é esta: “Eu ouco atrias de mim
uma grande voz, como a de um chofar. Ela diz: «Isso que tu ves, escteve-o em
um volume, envia-o as sete comunidades»” (CHOURAQUI gpud DERRIDA,
1983, p. 73, tradugdo nossa)*. Sobre ela, diz Derrida a primeira vez: “Escreve
e envia, dita a voz vinda de trds, das costas de Jodo, como um chofar, grapson eis
biblion kai pempson, scribe in libro: et mitte septem Ecclesiis” (DERRIDA, 1983, p. 73,
cursiva do autor, traducdo nossa)’’. O que catracteriza essa grande voz, seu
timbre e seu tom (ou seja, que é como um chofar), ndo recebe de Derrida os
paralelos grego e latino. Talvez ndo sejam importantes, mas indiquemos nos
aqui: no texto grego do Apocalipse o que caracteriza essa voz é que seja como
o som de uma “salpinx” — “phonen megalen hos salpingos” (WESTCOTT e
BROOKS, 1882; ROBINSON e PIERPONT, 2005) (por ora, fiquemos com
sua traducio mais usada, “trombeta”). Na segunda vez que essa passagem ¢é
lembrada, diz Derrida: “ele escreve, por um mensageiro, sob o ditado da
grande voz vinda de tras de suas costas e que se alonga como um chofar, como nm
corno de carneire” (DERRIDA, 1983, p. 79, cutsiva nossa, traducdo nossa)’! e
aqui ja ndo ¢ citagdo direta, mas apenas a retomada do ditado da voz que se
iniciara havia ja vérios versiculos. Em outras palavras, Derrida, com sua mio,
toca o chofar duas vezes, uma parafraseando o versiculo apéds citd-lo, outra ao
referir-se a passagens posteriores da mensagem que se iniciara na primeira vez.
Nesta, o grego e o latim se colocam para o que segue imediatamente a
caracterizagdo da voz (ser “como um chofar”) no versiculo citado, sew inclui-la;

49 “Jentends derriere moi une grande voix, comme celle d'un shophar. Elle dit: «Ce que tu regardes,
écris-le sur un volume, envoie-le aux sept communautés...»” (CHOURAQUI apud DERRIDA, 1983, p.
73).

50 “Ecris et envoie, dicte la voix venue de derriére, dans le dos de Jean, comme un shophar, grapson eis
biblion kai pempson, scribe in libro: et mitte septem Ecclesiis” (DERRIDA, 1983, p. 73, cursiva do autor).
51 %l écrit, pour un messager, sous la dictée de la grande voix venue de derriere son dos et qui se tend
comme un shophar, comme une corne de bélier’ (DERRIDA, 1983, p. 79, cursiva nossa)



Enrigue Nuesch

na segunda, Derrida faz a metonimia que vimos em Bé/jers (ver acima), porém
em sentido inverso: se 14 ia-se do “bélier” ao chofar, c4d vai-se do chofar ao
“bélier”.

Que os tempos verbais exijam um deslocamento de
“responsabilidade” e sejam motivo de uma nota; que até confira alguns itens
da contagem das vezes em que o termo hebraico “gala” aparece no Antigo
Testamento’?; que termos-chave das escolhas lexicais de Chouraqui sejam
recuperados no contexto dos textos grego e latino (mas principalmente grego),
como “envoyé” (apostoulos e Apostoulos), “temps” (kairos), “messager”
(aposteilas), “écrire” (grapson), mas justamente o “shophar” e a sua escolba —
exatamente o termo que catracteriza o som da voz que primeiro é ouvida por
Jodo — ndo merecam nma consideracio em um ensaio acerca do tom: esse é um siléncio
que aqui ouvimos e nos intriga.

Chouraqui ja mostrara, em suas tradu¢des do Antigo Testamento, que
entende uma diferenca entre “trompette” e chofar, por exemplo (de entre
diversos): “5 Cantai ao Senhor com a lira, com a lira, com a voz do canto, 6
com as cornetas, com a voz do chofar [6 aux trompettes, a la voix du
shophar!]” (SI, 98: 5-6). Para a mesma passagem, assim o fazem Dhorme e

113

Segond (ambos: “trompettes” e “cor” — quer dizer, corno/chifre). Os trés
traduzem do hebraico “chatsotsrah” e “shophat”, respectivamente.
Mencionamos esses dois junto a Chouraqui porque, como ja apontamos, sio
outros dois tradutores que Derrida cita em algumas de suas obras. A
Septuaginta, aqui, procede usando um mesmo nome, digamos, para o
“instrumento de sopro” (“salpinx” — trombeta, trompete, clarim e até tuba),
registrando “cOAmy€y” (“salpinxin”, os “trompettes” em Chouraqui e demais)
e “obhmyyoc xepativng”, este segundo com a determinagdo de ser feito de
chifre (“keratinis”) (RAHLFS, 1935, p. 106). As 11 ocorréncias do lema
oodmyé no Novo Testamento®® foram traduzidas por Chouraqui para
“shophar” (remanescem ‘“‘trompette” em Dhorme e Segond). Destas 11,
metade se encontra somente no Apocalipse de Jodo: a voz que Jodo primeiro
ouve é como o chofar, os anjos tocam sete chofares (mas nio se invoca o
nome do instrumento em todos os toques).

52 “Como le rappelle André Chouraqui (...) le mot gala revient plus de cent fois dans la Bible hebraique”
(DERRIDA, 1983, p. 12-3, cursiva do autor), e, pouco mais a frente: “Et il semble dire en effet
I'apokalupsis, le découvrement, le dévoilement, le voile levé sur la chose: d’abord, si on peut dire, le sexe
de 'homme ou de la femme, mais aussi les yeux ou les oreilles (...) Et ce qui parait le plus remarquable
dans tous les exemples bibliques que j'ai pu retrouver et que je dois renoncer a exposer ici, c'est que le
geste de dénuder ou de donner a voir (...) (DERRIDA, 1983, p. 13-4).

5 Mt 24:31; 1 Co, 14:8; 1 Co, 15:52; 1 Ts, 4:16; Hb, 12:19; Ap, 1:10; Ap, 4:1; Ap, 8:2; Ap, 8:6; Ap, 8:13;
Ap, 9:14, (WESTCOTT e BROOKS, 1882).

64



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Ainda na abertura do ensaio, como apontivamos, Derrida
denominava o procedimento de Chouraqui como a traduc¢io de um texto
original “fantasma”. Nao se trata aqui (novamente) de julgar a “justeza” de
uma interpretacio como essa, mas de pensar a imagem af criada: um fantasma,
um espectro, intermediando, sendo o limiar, a fronteira entre o Novo
Testamento e o francés, mas, ao mesmo tempo, o “original” (“texto original
fantasma”) que subjaz ao Novo Testamento grego; quer dizer, mas sempre
talvez (peut-étre), que sempre af estivera, de antemio — o hebraico — o judeu,
por fim — junto/sob/ao-redor/inerente ao grego. Poder-se-ia alinhar essa
imagem, do tradutor que exerce a sua tarefa a partir de um original fantasma,
com o que Derrida dird, ndo muito depois, sobre como Benjamin entende o
tradutor em “Des tours de Babel” (1985), comentando “Die Aufgabe des
Ubersetzers” — o tradutor quisera tocar o “intocavel”:

O sempre intacto, 0 i jvel, 0 intocavel (unberiibrbar), ¢ o que fascina e orienta o trabalho

do tradutor. Ele quer tocar o intocavel, o que remanesce do texto quando
extraimos o sentido comunicavel (ponto de contato, lembremos, infinitamente
pequeno), quando transmitimos o que se pode transmitir, mesmo ensinar
(DERRIDA, [1985] 1988, p. 224, cursiva nossa, tradu¢do nossa)>.

Quem se lembrasse para onde vao as razoes de Derrida nesse ponto,
recordaria que ¢ em direcio a complexidade metaférica (ou “ametaférica”)
com que Benjamin (no ensaio de 1923) estaria tratando a tradugio, enquanto
um casamento entre original e tradugio, e que da metaférica da fruta, da casca
e da semente/nucleo, Derrida detiva um himen que fica intocado, mesmo
consumado o “casamento”. Um original fantasma, ndo seria, igualmente,
“intocavel”’? E se carregissemos para essa sintese entre as duas imagens (do
intocavel na traducio e da tradugdo do fantasma) esse epiteto, que quase passa
por um mero adorno na descrigdo, o da “fascinagio”, ndo poderiamos, logo,
irmanar Chouraqui, o “traducteur” da citagdo acima ¢ o priprio Derrida? Quer
dizer, se aceitarmos que Chouraqui estaria “fascinado” com seu original
fantasma (e a histéria francesa de “fasciner” nao obstaria a um vinculo entre a
“fascina¢do” e a visdo do fantasma®), nio poderfamos encontrar um impeto,

5 “Le toujours intact, l'intangible, l'intouchable (unbertihrbar), c'est ce qui fascine et oriente le travail du
traducteur. Il veut toucher a l'intouchable, a ce qui reste du texte quand on en a extrait le sens
communicable (point de contact, on s'en souvient, infiniment petit), quand on a transmis ce qui se peut
transmettre, voire enseigner” (DERRIDA, [1985] 1998, p. 224, cursiva nossa).

% “Faire certains charmes qui font paroistre les choses autrement qu'elles ne sont a nos yeux, a notre
imagination. Les sorciers fascinent les yeux pour faire apparoir des Demons” (FURETIERE [1690] apud
LE ROBERT, 2025).

65



Enrigue Nuesch

um estado de animo similar em quem, sob o véu de um “sonho de instante”,
coleciona ou traz a tona um intocavel, quer dizer, um (in)tradutivel entre o
“gala” hebraico e o “galactico” grego, “fascinado” pela constelacio, ou seja, a
disposicio das estrelas?

Talvez fosse necessatio, e eu sonhei com isso um instante, levantar ou coletar
todos os sentidos que se acumulam em torno desse gala hebraico, diante das
colunas e dos colossos da Grécia, diante do galactico sob todas as vias lacteas, as
milky ways cuja constelagdo recentemente me tem fascinado (DERRIDA, 1983,

p. 14-15, cursiva do autor, tradu¢do nossa)3.

E também “fascinado” com uma “semelhanca” exterior a qualquer
filologia que Derrida aproxima, poucos anos depois, o “schibboleth”
(hebraico) e o “symbolon” (grego):

Fascinado por uma semelhanga a0 mesmo tempo semantica e formal, que nio
possui qualquer razdo de ser linguistico-histérica, qualquer necessidade
etimoldgica, eu arriscarei uma aproximagio entre a partilha como sehibboleth) ¢ a
partilha como symbolon. Nos dois casos de S-B-L, um passa uma penhor ao outro
(DERRIDA, 19806, p. 59, cursiva do autor)®’.

Se na primeira “fascinac¢ao” (em D'un ton...) o “gala” e o “galactique”
se aproximam em uma espécie de homo-(gra/fon)ia, na segunda, como o
mesmo Derrida aponta, ela se da por “S-B-L”; em ambos ¢ uma parte da
palavra em questio (“gala-”/S[i/ym]|B[o/o]-L[eth/on]) o que faz a passagem
entre as fronteiras.

Haveria que fascinar-se, junto com Detrida, pensando se em algum
sentido hd algo de “SchiBbolLeth” em “ShoPHar”, quer dizer, na passagem de
“ShoPhar” para “SalPinx” (na Sepuaginta) e de “SalPinx” para “ShoPhar” (no
Novo Testamento de Chouraqui).

As reflexdes em torno de “Schibboleth” no ensaio Schibboleth, em
parte, se nutrem do resgate da pronuncia dos efraimitas (Juizes, 12: 6), que ndo

5 “|| aurait peut-étre fallu, et j'y ai songé un instant, lever ou relever tous les sens qui se pressent autour
de ce gala hébreu, en face des colonnes et des colosses de la Gréce, en face de la galactique sous
toutes les voies lactées, les milky ways dont la constellation m’avait naguere fascine” (DERRIDA, 1983,
p. 14-15, cursiva do autor).

57 “Fasciné par une ressemblance a la fois sémantique et formelle qui n'a'pourtant aucune raison d'etre
linguistico-historique, aucune nécessité étymologique je risquerai un rapprochement entre le partage
comme schibboleth et le partage comme symbolon. Dans les deux cas de S-B-L, on passe un gage a
I'autre” (DERRIDA, 1986, p. 59, cursiva do autor).

66



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

diziam “Schibboleth”, mas “Sibboleth” ([s] em vez de [[]), o que lhes custava a
vida, por ser essa a palavra-passe para cruzar o rio Jorddo no contexto bélico
da narrativa (a pronuncia com [s] levava-os a morte). Entre as razoes
“linguistico-historicas” que se deixam de lado em favor das “semantico-
formais”, estio os modos de transliterar e registrar a pronuncia dos grafemas
hebraicos. O que se 1é no codice Leningrado (BLAIR, 2013, p. 605) para o
versiculo em questdo, ¢ 29nW para “Shibboleth” e 27nD para “Sibboleth”.
Quando Derrida fala, acerca do episédio, de uma “diferenca diacritica entre
schi et 577, assim como de uma “diferenca diactitica entre schibboleth e sibboleth”
(DERRIDA, 1986, p. 45 e 106, cursiva do autor, traducio nossa), a
diacriticidade se refere a pronuncia reconstruida a partir da grafia, ja que a
diferenca entre “W” e “Q” nio é diacritica; havé-la-ia se a diferenca fosse entre
U e depende, aqui, de ”Symbolon“e ”’S(ch)ibboleth“ntre . O jogo formal ¥
uma das formas de receber e hospedar® o hebraico nas grafias ocidentais, que
também pode ser “Shi/Ci®"”, por exemplo.

Em “Shophar” (U197), a letra “D” (“pe”) esta grafada sem “dagesh”. A
letra “pe” sem “dagesh”, quer dizer, sem um ponto no meio, tem a sua
pronuncia como [f] (fricativa labio-dental surda); em havendo o “dagesh” “5”,
sua prondncia seria [pP] (oclusiva bilabial surda aspirada) (KHAN, 2020, p.
213). A transliteragdo da palavra (fora a questio de ser Sho- ou Cho-), varia
entre “Shofar” e “Shophar”, mesmo em Derrida, que em D’wm fon.. e
“Prénome...” grafa com “ph” enquanto o faz com “f” em Béljers. A entrada
para o hebraico da palavra, especula-se, ha de ter sido por uma raiz semitica
comum a0 acddio “sapparu(m)”’: “A palavra §Gfar vem de §/sapparum ‘ovelha
selvagem’ ou ‘bode” (WULSTAN, 1973, p. 29, cursiva do autor, tradugio
nossa), sua transliteracio tanto por Wulstan como por Black (et al, 2000, p.
317) é como se leu na citagdo, e sua fonética, na Electronic Babilonian Library 1¢-
se “[sap. parru]” (EBL, 2025). Parece haver, pois, um percurso, entre a
recep¢io remota dessa palavra pelo hebraico e sua circulagdo entre textos, das
diversas transliteragoes e envios tradutdrios entre escribas antigos, medievais e

% “In the course of time the voiceless lateral fricative /$/ shifted to a sibilant and merged with /s/. This is
indicated by the numerous interchanges between o and w in the spelling of ancient Hebrew (...). When
the Masoretes devised their system of marking all phonetic distinctions in the received text, diacritic
marks were invented to distinguish the two sounds represented by w. With the dot placed over the upper
left hand corner, the grapheme t represented the former lateral fricative /$/, though now pronounced [s].
With the dot placed over the upper right hand comer, the grapheme @ represented /5/” (RENDSBURG,
2017, p. 73).

% De “hospitalidade” se trata, para Derrida, quando a questdo é a multiplicidade de sentidos de “gala” e
sua recepcéo pelo grego “apokalupsis”: “La langue grecque, se montre ici hospitaliere au gala hebreu”
(DERRIDA, 1983 p. 12, cursiva do autor).

€ Na transliteragéo de Strong, entrada H5451 (STRONG, 1996, p. 461)

67



Enrigue Nuesch

modernos — o percurso de uma diambula¢io, em “Shophar”, de [p] para [p"] e
deste para [f]. Quem se fascinasse com esse original “fantasma” de “Shophat”,
af ouviria “Shopphat”, com um [p], antecedendo ao [p"] que, em grego, nio
seria sendo um “n”’, como em caAmy€ (salpinx); e, por uma “semelhanga” algo
formal e algo semdntica, sem aparente razdo “linguistico-histérica” ou
“necessidade etimoldgica”, encontrar-se-ia com o S(ho)P(har) em S(al)P(inx).
Sem nota, sem cola¢do com o grego ou o latim, Derrida é hospitaleiro
ao “shophar” que ha em “salpinx”. Este instrumento, que em sua histéria
grega se mostra metalico e reto®!, curva-se em se tornando “shophar”, como
vimos: “como um corno de carneiro” (DERRIDA, 1983, p. 79, traducio
nossa), “as estranhas espiras, voltas e curvas, torsoes e contor¢des, do corpo
do corno” (DERRIDA, 2003, p. 63, tradu¢io nossa)®2. No sentido inverso, a
“salpinx” que hda em “shophat” envia o tom “apocaliptico” — nio
propriamente “de Jodo”, mas aquele que Derrida procura em D’wn fon... — ao
“shophat” de “Prénom de Benjamin”, ai mesmo onde Detrida revela,
des(en)cobre, enfim, apokaliptes, em Benjamin a alternativa entre violéncia
mitica (grega) e violéncia divina (judia) (DERRIDA, [1994] 2007, p. 62) ¢ tem a
sua visio de uma interpretagio aterrorizante. Nesse envio, em uma transversal

>

a ordem das “razGes”, pela qual “Prénom..” se estrutura na sequéncia
“Prolégomenes” - Texto Principal - “Post-Scriptum”, haveria a ordem das
ressonancias e ecos do fantasma, segundo a qual o toque do “shophar” ao fim
dos “Prolégomenes” inicia a visdo, o des(en)cobrir que logo vai mostrando,
pelo tratamento aporético dado as oposi¢des benjaminianas por Derrida no
texto principal, os contornos do que se esta por revelar e, por fim, apds o
segundo toque do “shophar” ao fim do texto principal, a visdo se mostra por
completo na analogia do “Post Scriptum”, que ndo deixa de ter algo de
“fascinante’:

Ficamos tetrificados com a ideia de uma interpretagio que fizesse do holocausto
uma expiacio, e uma indecifravel assinatura da justa e violenta colera de Deus. E
neste ponto que esse texto, apesar de toda a sua mobilidade polissémica e de
A

todos os seus recursos de inversio, me parece assemelhar-se demasi até a

6 “The Greek trumpet (salpinx) consisted of a fairly long, straight tube of narrow, cylindrical bore, ending
in a prominent tulip-shaped bell. It was generally of bronze, with (according to Pollux) a bone
mouthpiece” (WEST, 1992, p. 118). De uso mormente em contexto bélico, mas também como distintivo
de homens livres no periodo romano (NORDQUIST, 1996).

62 “les étranges spires, tours et détours, torsions ou contorsions du corps de la come” (DERRIDA, 2003,
p. 63).

68



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Jfascinagio e a vertigem, com aquilo mesmo contra o que é preciso agir e pensar,
fazer e falar. (DERRIDA, [1994] 2007, p. 144, cursiva nossa)®.

Ha normas que demandam nio terminar se¢oes com citagdo, porém
aqui, o que € citado, a essa altura do “nosso” texto, nio seria mais de Derrida
<

do que nosso, “seu” texto, passando por nossa “mao”’. Resta, abaixo
bl 3 > bl
completar o “tableau” sonoro que se trata de vislumbrar.

Consideragdes finais

Se logo antes de iniciar nosso perseguimento do que chamamos de
“complexo imagético-sonoro-auditivo” da cena do toque do chofar em
“Prénom...” petrguntdvamos se a noite/entardecer possuiria estrelas a vista, era
em adiantamento ao que logo se veria, com Derrida, de “galdctico” em “gala”.
A ressonancia dessa gala(xia), de sua constelacio, deve ser ouvida com a
constelacio que Derrida encontra no céu de Celan (Bé/ers), ligando o “bélier”
ao “shofar”, este ao “sho(p)phar” apocaliptico, e este, por sua vez, ao
“shophat” de “Prénom...”, todos em um toque do S(ho)P(har)/S(al)P(inx).

Béliers, “Prénom...” e D’un ton... distam, na ordem “editorial”’, no
calendario das fichas catalograficas, em anos entre si, e sobrepor os sentidos de
seus chofares fugiria a toda ordem genética. A temporaliza¢do e o espacamento
na ordem da escritura, no entanto, fazem uma ordem toda outra: ainda nao e
ndo mais. Para compor o “tableau” sonoro-visual que aqui nos propusemos
ouvir, ou a pintar a partir do que se “entendre (ouve-entende)”, entio, houve
que dar-se a uma atengdo ¢ a uma concentragio — aten¢do as figuras e
caractetizacdes imagéticas/sonoras, concentragio de citagdes que fazem de
varios toques um toque, concentragdo de varias datas em uma. Era em um
“entre”, entre o chamamento-espectante (ainda ndo) e a memoria-
esquecimento (ndo mais) de uma “prece [pricre]”, que se ouvia o chofar de

>

“Prénom...” — “o chofar ao entardecer ou na véspera de uma prece que nio se

ouve mais ou ainda ndo” — e é como prece que Derrida — citando Celan, que

8 “On est terrifié a I'idée d'une interprétation qui ferait de I'holocauste une expiation et une indéchiffrable
signature de la juste et violente colére de Dieu. C'est a ce point que ce texte, malgré toute sa mobilité
polysémique et toutes ses ressources de renversememt, me parait finalement ressembler trop, jusqua la
fascination et jusqu'au vertige, a cela méme contre quoi il aut agir et penser, faire et parler” (DERRIDA,
1994, p. 145-146, cursiva nossa).

69



Enrigue Nuesch

cita Benjamin®, que cita Malebranche — quisera entender aten¢do e
concentracio em Celan:

Diversos eventos singulares podem se conjuntar, se aliar, se concentrar na
mesma data (..). A essa multiplicidade reunida, nomeia-a Celan com uma
palavra forte e carregada, a concentragdo. Um pouco além, ele fala na atengéo
(Aunfmerksamteir) do poema a tudo o que este vem a encontrar. Essa aten¢do
serd, mais que tudo, uma concentracio que guarda na memoria ‘todas as nossas
datas’. A palavra pode vir ser terrivel para a memoéria. Mas podemos ouvi-la ao
mesmo tempo no registro onde falamos em reunido da alma, do coracio, e da
concentracio do espirito, por exemplo na prece (Celan cita Benjamin citando
Malebranche em seu ensaio sobre Kafka: ‘a atencio ¢é a prece natural da alma’) e
nesse outro sentido, em que a concentragio redne em torno do mesmo centro
de anamnese uma multiplicidade de datas, ‘todas as nossas datas’ vém a se
conjuntar e uma s6 ocasiao, em um s6 lugar (DERRIDA, 1986, p. 24-25, cursiva

do autor, tradugao nossa)®.

Outra volta do parafuso, como diria Henry James, poder-se-ia dar
aqui, em torno desta prece que concentra datas, da prece, esperada em
vigilancia, de “Prénom”, e do chofar de Bé/iers, que (como vimos) “relembra os
holocaustos”. Nestas nossas palavras finais, no entanto, quiséramos apenas
invocar a “prece” em sua “forma” de atencdo e concentracdo, buscando os
retoques (do pincel e do chofar) finais do “tableau” que se conforma entre os
ecos da camara textual de Derrida.

& Benjamin que, na ordem das palavras, tal como “Schibboleth/Sibboleth” na Biblia, & hdpax legomena
em Schibboleth e, na mesma ordem, na superficie do texto, estd “ausente” de Béliers. E mesmo assim,
em Béliers, figura em seu centro — bem entendendo que o centro jamais € o centro — também na citagéo,
no exato momento em que sua presenga, Unica em Schibboleth, é invocada, pelo préprio titulo do
ensaio, para lembrar-se precisamente da concentragdo de datas: “Dans ce calendrier, on peut toujours
chercher, trouver ou ne jamais trouver, sur une voie que j'avais explorée dans Schibboleth, Pour Paul
Celan, toutes les dates secrétes (anniversaires et retours d'événements singuliers et cryptés, naissance,
mort, etc.) (DERRIDA, 2003, p. 59, cursivas do autor).

8 “Plusieurs événements singuliers peuvent se conjoindre, s'allier, se concentrer dans la méme date {...).
Cette multiplicité rassemblée Celan la nomme d'un mot fort et chargé, la concentration. Un peu plus loin,
il parle de I'attention (Aufmerksamkeit) du poéme pour ce qu'il vient a rencontrer. Cette attention serait
plutdt une concentration qui garde en mémoire «tout nos dates». Le mot peut devenir un mot terrible
pour la mémoire. Mais on peut I'entendre a la fois dans ce registre ou on parle du rassemblement de
I'4me, le coeur, et de la concentration de I'esprit, par example dans la priére (Celan cite Benjamin citant
Malebranche dans son essai sur Kafka: «L' attention est la priere naturelle de I'Ame») et en cet autre
sens ol la concentration rassemble autour du méme centre d'anamnése une multiplicité de dates,
«toutes nos dates» venant se conjoindre ou consteller en une seule fois, en un seul lieu” (DERRIDA,
1986, p. 24-25, cursiva do autor).

70



Dissertatio [61] 37-75 | 2025

Como “hipétese” que apenas sugere e logo deixa de lado, Derrida vé
o poema citando a si mesmo, queimado como “Bild” na fronte do carneiro de
Béliers, em meio aos dois chifres:

A testa silicificada de um carneiro relembra, primeiramente, a constelagdo negra
(Stirn, Schwartgestirn) da abdbada celeste (...). Sobre a testa desse enigmatico
carneiro (pois ele pode ser também — é este um dos sentidos de Widder —, uma
esfinge-carneiro da qual a mensagem fica por deciftar), o que é essa imagem,
esse tableu (Bi/d) que ‘eu’ estampo, inscrevo e assino com fogo (brenn ich dies Bild
ein) entre os cornos? Certamente, essa inscri¢do sempre pode ser uma figura ou
uma forma (Bi/d) do poema que se produz ele mesmo no dizer, em uma maneira
auto-deictica e performativa, por assim dizer, sua assinatura, seu segredo selado,
seu selo (DERRIDA, 2003, p. 60-61, cursivas do autor, tradu¢do nossa)®.

Num espelhamento da propria leitura de Celan que af se faz, ecoaria
entre os dois chifres — um para cada chofar, cada S(ho)P(har), um toque — a
inscricdo estrelada, constelada, galdctica, do texto que se escreve entre #do mais
e ainda ndo: a interpretagdo aterrorizante, apenas revelada, que ainda nao se fez
(quem a faria, dentre os que estio compreendidos no “On” de “Quand on
pense...”’?) e, a0 mesmo tempo, ja feita e que #do mais é, como quem, acerca de
uma “visdo” galapokalyptica, diz “eu vi, eu ouvi’, e sé pode falar dela, ou
escrevé-la, enquanto meméria de um passado no qual se testemunhara o
futuro.

8 “Le front silicifié d'un bélier rappelle d'abord la noire constellation (Stim, Schwartzgestirn) de la voite
céleste (...). Sur le front de ce bélier énigmatique (car il peut étre aussi, c'est un des sens de Widder, un
sphinx-bélier dont le message reste a déchiffrer), quelle est cette image, ce tableau (Bild) que «je»
frappe, que j'inscris et signe au feu (brenn ich dies Bild ein), entre les comes? Bien sdr, cette inscription
peut toujours étre une figure ou une forme (Bild) du poéme lui-méme qui se produit en disant, de fagon
auto-déictique et performative, en quelque sorte, sa signature ou son secret scellé, son sceau”
(DERRIDA, 2003, p. 60-61, cursivas do autor).

71



Enrigue Nuesch

Referéncias

AGAMBEN, G. The Omnibus Homo Sacer. Translated by Daniel Heller-Roazen.
Stanford: Stanford University Press (SUP), 2017.
AVELAR, 1. The letter of violence. New York: Palgrave, 2004.
BENJAMIN, A.; OSBORNE, P. (Eds.). Walter Benjamin’s Philosophy:
Destruction and Experience. London: Routledge, 1994.

; VARDOULAKIS, D. (Eds.). Sparks Will Fly: Benjamin and
Heidegger. Albany: State University of New York Press, 2015.
BENJAMIN, W. Zur Kritik der Gewalt, in: BENJAMIN, Walter. Gesammelte
Schriften, Hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser, Zweiter
Band. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977 [1921], p. 179-203.
BLAIR, T. (Ed.). Hebrew-English Interlinear EST” Old Testament: Biblia Hebraica
Stuttgartensia (BHS) and English Standard Version (ESV). Wheaton:
Crossway, 2013.
BOJANIC, P. Vislence and Messianism: Jewish Philosophy and the Great
Conflicts of the 20th Century. Translated by Edward Djordjevic. London:
Routledge, 2018.
CHOURAQUI, A. La Bible traduite et présentée par André Chouragui. Paris:
Desclée De Brouwer, 2007. E-book.
DAUZAT, A. Dictionnaire étymologique de la langue francaise. Paris: Larousse, 1938.
EDITIONS LE ROBERT. Fasciner. Dico en Ligne Le Robert. Disponivel em:
https://dictionnaire.lerobert.com/definition/ fasciner. Acesso em: 5 fev. 2025
DERRIDA, J. Béliers. Le dialogue ininterrompu: entre deux infinis, le poéme,
Paris: Galilée, 2003.

. D’un ton apocalyptique adopté naguere en philosophie. Paris: Gailée, 1983

. De la grammatologie, Paris: Minuit, 1967.

. Des tours de Babel. In: Psyché. Inventions de l'autre. Nouvelle
édition augmentée. Paris: Galilée, 1998, p. 203-235.

. Force de loi: de fondement mystique de lautorite». Paris: Galilée,
1994.

. Force de loi: le “fondement mystique de Pautorite”/Force of Law:
The “Mystical Foundation of Authority”, translated by Mary Quaintance,
Cardozo Law Review, v. 11, n. 5-6, p. 919-1045, 1990. Disponivel em:
https:/ /latc.cardozo.yu.edu/clt/vol11/iss5/2. Acesso em 19 Nov. 2024.

. Force of Law: The “Mystical Foundation of Authority”, translated
by Mary Quaintance, in: CORNELL, Drucilla et al. (Eds.). Deconstruction and the
possibility of justice. New York: Routledge, 1992, p. 3-67.

72


https://dictionnaire.lerobert.com/definition/fasciner
https://larc.cardozo.yu.edu/clr/vol11/iss5/2

Dissertatio [61] 37-75 | 2025

. Force of Law: The “Mystical Foundation of Authority”, translated
by Mary Quaintance. In: DERRIDA, J. (Auth.); ANIDJAR, GIL (Ed.). Acts of
Religion. New York: Routledge, 2001, p. 228-298.

. Forca de lei: o fundamento mistico da autoridade. Traducdo de
Leyla Perrone-Moisés. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.

. Marges: de la philosophie. Paris: Minuit, 1972.

. Schibboleth. Pour Paul Celan. Paris: Galilée, 1986.

. Prégnances. Sur quatre lavis de Colette Deblé. Littérature, n. 142,
p. 7-15, jun. 2006. Disponivel em: http://www jstor.org/stable/41705118.
Acesso em: 7 abr. 2025.

. Pregnancias. Sobre quatro aguadas de Colette Deblé. In: Pensar em
ndo ver: escrtitos sobre as artes do visivel (1979-2004). Traducio de Marcelo
Jacques de Moraes. Florianépolis: Editora da UFSC, 2012, p. 191-205.

. Le parjure et le perdon. Séminaire (1997-1998). vol. 1. Paris: Seuil,
2019.

DERRIDA, J; STIEGLER, B. Eagraphies de la Télévision. Entretiens filmes.
Paris: Galilée, 1996.

DHORME, E. La Bibe. 1’ Ancien Testament. Edition publiée sous la direction
d’Edouard Dhorme. t. 1. Paris: Gallimard, 1956.

. La Bibie. Le Nouveau Testament. Edition publiée sous la direction
d’Edouard Dhorme. t. II. Paris: Gallimard, 1959.

ELECTRONIC BABILONIAN LIBRARY. sapparu. Disponivel em:
https://ebl.badw.de/dictionary/sapp%C4%81ru%201. Acesso em: 10 dez.
2024.

FENVES, P. Introduction. In: BENJAMIN, Walter (Auth.); FENVES, Peter;
NG, Julia (Eds.) Toward the critigue of violence. A critical edition. California:
Stanford University Press (SUP), 2021, p. 1-37.

GORODOVITS, D.; FRIDLIN, J. Béblia Hebraica. Baseada no Hebraico e a
luz do Talmud e das Fontes Judaicas. Sio Paulo: Séfer, 2021. E-book.
KAUFMANN, F. La Bible Chouraqui: genése d’une traduction et de ses
retraductions au regard des archives. Continents manuscrits, v. 21, 2023.
Disponivel em: http://journals.openedition.org/coma/10913. Acesso em: 18
mar. 2025.

KENNEDY, E. Carl Schmitt and the Frankfurt School, Te/s: Critical Theory
of the Contemporary, n. 71, p. 37-66, 1987, disponivel em:
http:/ /journal.telospress.com/content/1987/71/37. Acesso em 19 nov. 2024.

. Carl Schmitt and the Frankfurt School: A Rejoinder, Telos: Critical
Theory of the Contemporary, n. 73, p. 101-116, 1987, disponivel em:

73


http://www.jstor.org/stable/41705118
https://ebl.badw.de/dictionary/sapp%C4%81ru%20I
http://journals.openedition.org/coma/10913
http://journal.telospress.com/content/1987/71/37

Enrigue Nuesch

http://journal.telospress.com/content/1987/73/101.short/. Acesso em 19
nov. 2024.

LEITE, A. B. de C. D. Algumas afinidades filoséficas entre Martin Heidegger
e Walter Benjamin. Artefilosofia, v. 14, n. 27, p. 134-152, 2019. Disponivel em:
https://petiodicos.ufop.br/raf/article/view/1925. Acesso em: 7 abr. 2025.
NG, J.; FENVES, P. Acknowledgments. In: BENJAMIN, Walter (Auth.);
FENVES, P.; NG, J. (Eds.) Toward the critigue of violence. A critical edition.
Stanford: Stanford University Press (SUP), 2021, p. ix.

NORDQUIST, G. The Salpinx in Greek Cult. Seripta Instituti Donneriani
Aboensis, V. 16, p- 241-256, 1996. Disponivel em:
https://doi.org/10.30674/scripta.67232. Acesso em: 2 abr. 2025.

PORTO EDITORA. Diciondrio Latim-Portugués. 2* Edicao. Porto: Porto
Editora, 2001.

RAHLEFS, A. Septuaginta: id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX
interpretes. Vol. 2, Libri poetici et prophetici. Stuttgart, 1935. Disponivel em:
http://digital.slub-dresden.de/id41624694X. Acesso em 7 de abril de 2025.
RENDSBURG, G. A. Ancient Hebrew Phonology. In: KAYE, Alan S,
DANIELS, P. T. (eds.). Phonologies of Asia and Africa. Philadelphia: Eisenbrauns
(PUP), 2017, p. 65-83.

ROBINSON, M. A.; PIERPONT, W. G. The new testament in original greek.
Byzantine textform. Massachusetts: Chilton, 2005.

ROSE, G. Of Derrida’s Spitit. New Literary History, v. 24, n. 2, p. 447-4065,
1993. Disponivel em: http://www.jstot.org/stable/469415. Acesso em: 7 Abr.
2025.

SEGOND, L. I.a Sainte Bible. Ancien et Nouveau Testament. Paris: Sociétés
Bibliques, 2010 [1910].

SPITZER, L. Three Poems on Ecstasy: John Donne, St. John of the Cross,
Richard Wagner. In: SPITZER, Leo. Essays on English and American Literature.
Princeton: Princeton University Press, 1962, p. 139-179.

STRONG, J. The new Strong’s complete dictionary of Bible words. London: Thomas
Nelson, 1996.

WEST, M. L. Ancient Greek Music. Oxford: Clarendon Press, 1992.
WESTCOTT, B. F.; HORT, F. J. A. The New Testament in the Original Greek.
New York: Mcmillan and Co., 1882.

WILDE, M. de. Meeting Opposites: The Political Theologies of Walter
Benjamin and Carl Schmitt, Philosophy & Rhetoric, v. 44, n. 4, p. 363-381, 2011,
disponivel em: https://muse.jhu.edu/atticle/458270. Acesso em 19 Nov.
2024.

74


http://journal.telospress.com/content/1987/73/101.short/
https://periodicos.ufop.br/raf/article/view/1925
https://doi.org/10.30674/scripta.67232
http://digital.slub-dresden.de/id41624694X
https://muse.jhu.edu/article/458270

Dissertatio [61] 37-75 | 2025

WULSTAN, D. The Sounding of the Shofar. The Galpin Society Journal, v. 26, p.

29-46, 1973. Disponivel em: http://www.jstor.org/stable/841111. Acesso em:
1 abr. 2025.

ZACHARIAS, R. “And yet”: Derrida on Benjamin’s Divine Violence. Mosaic:
An Interdisciplinary Critical Journal, v. 40, n. 2, p. 103-116, jun. 2007.

Disponivel em: https://www.jstor.org/stable/44030232. Acesso em: 7 abr.
2025.

Email: enrique.nuesch@unespar.edu.br

Recebido: 10/2025
Aprovado: 12/2025

75


http://www.jstor.org/stable/841111
https://www.jstor.org/stable/44030232

