
DELÍRIO (WAHN) E ILUSÃO (ILLUSION): 
 A IM(POSSIBILIDADE) DA FELICIDADE  

SOB O VÉU DE MĀYĀ EM SCHOPENHAUER 
 

                                                                             Diana Chao Decock 
Pontifícia Universidade Católica do Paraná 

 
 
Resumo: Schopenhauer aponta inúmeras vezes que a felicidade é uma ilusão, concepção que ocupa 
lugar central em suas reflexões metafísicas e epistemológicas. Ao negar que a vida tenha por finalidade 
a felicidade, o filósofo alemão evidencia tanto o caráter contraditório dessa crença quanto o paradoxo 
entre a vontade de viver e a inevitabilidade do sofrimento. Para ele, a ilusão da felicidade é vista como 
um elemento que sustenta a existência e que se vincula ao próprio modo de apreensão do mundo como 
representação. Nesse contexto, o conceito indiano de Mâyâ é incorporado por Schopenhauer para 
elucidar o caráter enganoso do mundo como representação e da própria felicidade. A presente pesquisa 
tem por objetivo examinar a função de Mâyâ no pensamento schopenhaueriano, buscando compreender 
de que forma essa ilusão opera as experiências humanas e em que medida o sofrimento pode, assim 
como a felicidade, ser concebido como uma ilusão. 
Palavras-chave: Schopenhauer, felicidade, sofrimento, ilusão, delírio. 
 
Abstract: Schopenhauer repeatedly emphasizes that happiness is an illusion, a conception that occupies 
a central place in both his metaphysics and epistemology. By rejecting the notion that life has happiness 
as its goal, the philosopher exposes the contradictory nature of this belief and the paradox between the 
will to live and the inevitability of suffering. From this perspective, the illusion of happiness is understood 
as an element that sustains existence and is intrinsically linked to the very mode of apprehending the 
world as representation. Within this context, the Indian concept of Mâyâ is incorporated to elucidate the 
illusory nature of both the world as representation and of happiness itself. This study aims to examine the 
role of Mâyâ in Schopenhauer’s thought, seeking to understand how this illusion conditions human 
experiences and to what extent suffering, like happiness, may be conceived as a form of illusion. 
Keywords: Schopenhauer, happiness, suffering, illusion, delusion 
 
 
 

Além de ser uma constatação empírica, a célebre tese “toda vida é 
sofrimento” (SCHOPENHAUER, W I, p. 400)∗ é um diagnóstico filosófico 
enraizado tanto na epistemologia, quanto na metafísica schopenhaueriana. A 
ideia de que “a vida existe para agradecidamente ser gozada e o homem para 

 
∗ Serão utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Schopenhauer: W I (O mundo como 
vontade e como representação, tomo I), W II (O mundo como vontade e como representação, tomo II). 

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025  |  36-45 



Diana Chao Decock 

 
37 

ser feliz” (SCHOPENHAUER, W II, p. 684) revela-se, para Schopenhauer, 
não apenas ilusória, mas contraditória diante da condição da existência, 
marcada por incessante carência, frustração e dor. Afinal, como ele mesmo 
admite “tudo na vida nos ensina que a felicidade terrena está destinada a 
desvanecer-se ou a ser reconhecida como uma ilusão (Illusion)” 
(SCHOPENHAUER, W II, p. 683). Entretanto, ao afirmar que a felicidade é 
uma ilusão1, abre-se um espaço para uma indagação acerca do estatuto dessa 
ilusão: tratar-se-ia de uma miragem que seduz e afirma a vontade de viver ou 
uma falha no conhecimento – do entendimento ou dos sentidos – inscrita na 
própria condição da realidade como representação? Dessa questão deriva 
naturalmente a possibilidade de recorrer à noção de Mâyâ, um dos diversos 
conceitos que o filósofo incorpora da sabedoria indiana e que é normalmente 
compreendido como ilusão. Além de ser utilizada para ilustrar o mundo como 
representação, que se articula tanto com o mundo sensível em Platão quanto 
com o fenômeno na filosofia kantiana, Schopenhauer recorre a Mâyâ para 
elucidar não apenas a origem da felicidade, mas igualmente do sofrimento. A 
investigação sobre Mâyâ permite compreender a natureza da felicidade e 
questionar se o sofrimento, não poderia ser, assim como ela, considerado uma 
ilusão. Para responder a essa questão, esta pesquisa propõe, em um primeiro 
momento, examinar o que Schopenhauer compreende por Mâyâ – buscando 
esclarecer (1) de que forma essa ilusão opera e (2) em que medida ela constitui 
um elemento condicionante das experiências humanas, como o sofrimento e a 
felicidade. Com isso, pretende-se averiguar se o caráter ilusório de tais 
experiências são equivalentes ou se há uma outra forma de ilusão vinculada 
unicamente à felicidade e com ela a suposta constatação de que a vida poderia 
valer a pena.  

Essa relação entre ilusão e representação não passou despercebida 
aos intérpretes de Schopenhauer. Janaway, Piclin, Chenet e Mesquita, 
reconhecem a influência de Upaniṣads – em especial do conceito de Mâyâ – na 
constituição do pensamento schopenhaueriano, em especial, na formulação do 
mundo como representação. Essa recepção do pensamento indiano teria 
conduzido Schopenhauer a reinterpretar o fenômeno kantiano à luz da ilusão 
dos Vedas. Chenet observa que, já em 1816, o filósofo começa a ler a noção 
kantiana de fenômeno com as lentes do “véu de Mâyâ” (CHENET, 1991, p. 

 
1 Schopenhauer utiliza diversos termos em alemão frequentemente traduzidos para o português como 
“ilusão”, tais como Illusion, Schein, Täuschung, Trug e Wahn. Neste estudo, será demonstrado que, 
embora ele não adote uma terminologia estritamente sistemática, há uma precisão conceitual clara em 
seu uso de certos termos, especialmente Schein e Wahn, enquanto outros parecem empregados com 
menor distinção. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45 

 
38 

21). Piclin reforça essa leitura ao indagar se Schopenhauer não teria convertido 
o mundo fenomênico do criticismo em um mundo de ilusão, confundindo 
Erscheinung (aparência) com Schein (ilusão) (PLICIN, 1991, p. 39). Mesquita, por 
sua vez, ao investigar o percurso cronológico da assimilação de Mâyâ na obra 
schopenhaueriana, afirma que essa equivalência com ilusão não é imediata: nos 
primeiros anos de contato com a filosofia indiana (1813–1814), Mâyâ era 
tomada como o mundo regido pelo princípio de razão, próximo ao mundo 
sensível platônico e ao fenômeno kantiano. Essa concepção, contudo, se 
modifica substancialmente a partir da leitura de Asiatick Researches (1816), 
momento em que Mâyâ passa a ser associada diretamente à ilusão (Schein). 
Mesmo que muitos intérpretes concordem com a influência do pensamento 
indiano na gênese do conceito de representação, é necessário reconhecer que 
Mâyâ não remete, em Schopenhauer, a uma dicotomia entre o real e o irreal. O 
exame do Livro I de O mundo como vontade e representação, indica que a 
ilusão associada ao véu de Mâyâ é compreendida como uma forma de 
conhecer o mundo que,  

 
Como dizem os indianos, o Véu de MÂYÂ, turva o olhar do indivíduo comum. 
A este se mostra, em vez da coisa em si, meramente a aparência no tempo e no 
espaço, no principio individuationis e nas demais figuras do princípio de razão. Em 
tal forma de conhecimento limitado, o indivíduo não vê a essência das coisas, 
que é una, mas seus fenômenos isolados, separados, inumeráveis bastante 
diferentes e opostos entre si (SCHOPENHAUER, W I, p. 450, trad. 
modificada). 

 
 Schopenhauer muitas vezes compara Mâyâ ao principium individuationis. 

Ao herdar o conceito da tradição escolástica e reelaborá-lo à luz da filosofia 
transcendental de Kant, Schopenhauer o identifica com as formas tempo, 
espaço e causalidade, que operam conjuntamente na constituição do mundo 
como representação. É somente sob o domínio do principium individuationis que 
o mundo se apresenta como uma pluralidade de objetos distintos e 
mutuamente relacionados, regidos pela sucessão temporal, pela extensão 
espacial e pela necessidade causal. Trata-se, portanto, de um princípio que 
descreve a forma como a realidade aparece ao sujeito cognoscente. Nesse 
sentido, o véu de Mâyâ, ao qual Schopenhauer recorre, nada mais é do que 
uma expressão metafórica do principium individuationis – isto é, do conjunto de 
formas que, ao mesmo tempo que tornam o mundo perceptível, encobrem sua 
essência una e indeterminada, a Vontade.  



Diana Chao Decock 

 
39 

 Porém, essa forma de conhecimento é ilusória e contrapõe-se a 
realidade? Uma leitura atenta do §5 da mesma obra revela que Schopenhauer 
não considera o mundo como representação como Schein (ilusão), mas sim 
como a própria realidade empírica, (empirische Realität), indicando que “o 
mundo intuído no espaço e no tempo, a dar sinal como causalidade pura, é 
perfeitamente real (real)” (SCHOPENHAUER, W I, p. 47).  A sua tese de 
correlação entre sujeito e objeto, faz com que Schopenhauer justifique que “o 
mundo inteiro dos objetos é e permanece representação, e precisamente por 
isso é, sem exceção e em toda a eternidade, condicionada pelo sujeito, ou seja, 
possui uma idealidade transcendental. Desta perspectiva não é uma mentira 
(Lüge) e nem uma ilusão (Schein)” (SCHOPENHAUER, W I, p. 47). Logo em 
seguida, no §6, Schopenhauer reforça essa distinção ao afirmar que “aquilo que 
conhecemos pelo ENTENDIMENTO é a Realidade (Realität), ou seja, a 
passagem precisa, no objeto imediato, do efeito para a sua causa”, enquanto a 
ilusão (Schein) se manifesta apenas como erro esporádico do entendimento, 
como no caso das ilusões ópticas, no momento em que “um único e mesmo 
efeito pode ser produzido por duas causas” (SCHOPENHAUER, W I, p. 68). 
Assim, Schein não é atributo inerente à representação enquanto tal, mas 
resultado de um equívoco no entendimento, como as conhecidas ilusões 
ópticas, dentre elas, a aparência quebrada do bastão submerso na água. 

 Para tanto, seria um pouco imprudente a alegação de Piclin e de 
Chenet de que o conhecimento de Maya é Schein ou que esse Véu carece de 
existência real.  Pois, como Schopenhauer adverte, tal conhecimento nada mais 
é do que a própria realidade empírica. Não podemos ignorar, no entanto, que 
Schopenhauer atribui um caráter enganoso a este Véu, pois como ele mesmo 
afirma: 
 

Trata-se de MÂYÂ, (Schleier des Truges) o véu do engano, que envolve os olhos 
dos mortais, deixando-lhes ver um mundo do qual não se pode falar que é nem 
que não é, pois assemelha-se ao sonho, ou ao reflexo do sol sobre a areia 
tomado a distância pelo andarilho como água, ou ao pedaço de corda no chão 
que ele toma como uma serpente (SCHOPENHAUER, W I, p. 49. trad. 
modificada). 

 
 Ao empregar essas imagens clássicas do Vedânta, o filósofo distingue 

tais miragens de meros erros ocasionais do entendimento, como aquele 
supracitado da aparência quebrada do bastão submerso na água. O reflexo do 
sol sobre a areia e o pedaço de corda no chão não exemplificam uma ilusão 
óptica (Schein), mas antes indicam o engano (Trug) da representação e do modo 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45 

 
40 

de conhecer próprio do principium individuationis. Trata-se de um engano 
constitutivo da nossa forma de conhecimento, enraizado nas formas a priori: 
tempo, espaço e causalidade. Esse modo de apreensão engana, pois impede o 
acesso à coisa-em-si – percebemos com ele apenas os fenômenos 
fragmentados sob a égide do principium individuationis. Mâyâ seria, sob essa 
perspectiva, uma forma universal de ocultamento da essência una das coisas. 
Pois, como o próprio Schopenhauer indica no Capítulo 25 de os Suplementos: 
“existe APENAS UM SER, já a ilusão (Illusion) da pluralidade (Mâyâ), originada 
das formas de apreensão exterior e objetiva, não pode penetrar na simples 
consciência interior” (SCHOPENHAUER, W II, p. 387).  

 Assim, na filosofia schopenhaueriana, Mâyâ não se opõe à realidade 
(Realität), nem seu engano se reduz a uma mera ilusão óptica (Schein) do 
entendimento. Mâyâ não diz respeito ao que é irreal, mas ao modo de 
conhecer que, embora empiricamente real, encobre a verdadeira essência 
metafísica dos seres. E é precisamente desse ocultamento – operado pelas 
formas a priori da sensibilidade e do entendimento, e cristalizado na estrutura 
do principium individuationis – que, para Schopenhauer, emergem tanto o 
sofrimento quanto a felicidade.  

É na experiência do mundo como multiplicidade que o sujeito se 
compreende como um ente isolado, separado da essência una. O sofrimento e 
a felicidade têm sua origem na cisão entre sujeito e objeto, produzida pela 
multiplicidade de Mâyâ. O desejo só é possível na medida em que há algo a 
desejar – ou seja, uma distinção entre o sujeito carente e um objeto 
supostamente capaz de satisfazê-lo. Essa distinção, no entanto, é um engano 
engendrado pela pluralidade fenomênica da representação. Apenas sob o véu 
do principium individuationis que se estabelece a distância entre quem deseja e 
aquilo que é desejado, instaurando o campo da falta, da frustração e, por 
conseguinte, da dor.  
 

Há muito reconhecemos esse esforço, constitutivo do núcleo, do em si de toda 
coisa, como aquilo que em nós se chama vontade e aqui se manifesta de maneira 
mais distinta na luz plena da consciência. Nomeamos sofrimento (Leiden) a sua 
travação por um obstáculo, posto entre ela e seu fim passageiro; ao contrário 
chamamos satisfação (Befriedigung), bem-estar (Wohlseyn), felicidade (Glück), o 
alcançamento do fim (SCHOPENHAUER, W I, p. 399). 

 
Percebe-se, assim, que tanto a felicidade quanto o sofrimento surgem 

do engano de Mâyâ, da ilusão (Illusion) da multiplicidade. Nesse sentido, ambos 
estão ligados a uma percepção enganosa que constitui a própria realidade 



Diana Chao Decock 

 
41 

empírica. Isso, porém, não significa que não tenham existência real– afinal, 
sentimos tanto a dor quanto a felicidade. A ilusão aqui não nega a experiência, 
mas indica que ela está enraizada na própria condição do mundo como 
representação, marcada pela separação e temporalidade. 

No entanto, Schopenhauer atribui à felicidade um grau adicional de 
ilusão que não está presente no sofrimento: essa ilusão se configura como um 
delírio (Wahn) que leva o indivíduo a acreditar que o prazer momentâneo pode 
justificar ou compensar o sofrimento inerente à existência.  Por isso, 
Schopenhauer afirma que: 
   

(...) toda alegria vivaz é também um erro, um delírio (Wahn), já que nenhum 
desejo realizado pode nos satisfazer duradouramente e, ainda, porque toda posse 
e felicidade só podem ser concedidas pelo acaso, por tempo indeterminado, 
conseguintemente podem ser retiradas na hora seguinte. Toda dor, por seu 
turno, baseia-se no desaparecimento de um tal delírio (Wahn) 
(SCHOPENHAUER, W I, p. 144). 

 
Wahn, que normalmente é traduzido para o português como ilusão ou 

como delírio, parece remeter a uma forma de ilusão de caráter psicológico 
distinta da ilusão ocasional do entendimento expressa pelo termo Schein, ou do 
engano Trug próprio do mundo como representação. Wahn seria um 
autoengano afetivo, um delírio subjetivo que sustenta a vontade de viver. Essa 
ilusão – própria da felicidade - não reside, portanto, na esfera da representação 
fenomênica, mas na dinâmica interna da própria Vontade, que se engana ao 
projetar incessantemente expectativas de satisfação, prazer ou realização. Wahn 
é, assim, uma estratégia da Vontade para perpetuar-se, alimentando a crença de 
que a felicidade é possível, apesar da condição essencialmente insatisfatória da 
existência. A Vontade, sob esta perspectiva, não se move por qualquer 
fundamento racional ou motivo externo, mas por uma cegueira radical que a 
impulsiona a querer este mundo – mesmo carregado de constante sofrimento. 

Sem essa projeção ilusória da vontade dificilmente o indivíduo 
manter-se-ia acorrentado à existência e ao consequente ciclo de sofrimento a 
ela inerente. Pois, como próprio Schopenhauer afirma no parágrafo 68:  
 

Quando às vezes em meio aos nossos duros sofrimentos sentidos, ou devido ao 
conhecimento vivo do sofrimento alheio e ainda envoltos pelo Véu de MÂYÂ, 
o conhecimento da nulidade e amargura da vida se aproxima de nós e 
gostaríamos de renunciar decisivamente para sempre ao espinho de suas cobiças 
e fechar a entrada a qualquer sofrimento, purificar-nos e santificar-nos, logo a 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45 

 
42 

engano (Täuschung) do fenômeno nos encanta de novo e seus motivos colocam 
mais uma vez a Vontade em movimento. Não podemos nos libertar. As 
promessas da esperança, as adulações do tempo presente, a doçura dos gozos, o 
bem-estar que fazem a nossa pessoa partícipe da penúria de um mundo sofrente 
sob o império do acaso e do erro atraem-nos novamente ao mundo e reforçam 
os nossos laços de ligação com ele (SCHOPENHAUER, W I, p. 482, trad. 
modificada). 

 
Como demonstra essa passagem, a existência humana aparece como 

o cenário de um confronto fundamental entre o delírio (Wahn) que sustenta o 
querer – força cega e incessante – e a lucidez trágica que emerge com o 
reconhecimento de que todo desejo é, em sua essência, sofrimento. Mesmo 
quando o conhecimento do caráter doloroso da vida se impõe com clareza, o 
ser humano permanece envolto pela possibilidade do alcance da felicidade, 
própria da vontade de viver. Sendo a vontade de vida, nas palavras de 
Schopenhauer no Capítulo 28 do Tomo II de O Mundo, considerada 
“objetivamente, como insanidade (Thor), ou, subjetivamente, como um delírio 
(Wahn), da qual todos os viventes estão possuídos, e que os faz trabalhar com a 
máxima tensão de suas forças no sentido de algo que não tem valor algum” 
(SCHOPENHAUER, W II, p. 429, trad. modificada).  

Tal delírio (Wahn) opera como um encantamento persistente, 
reativando os motivos que colocam novamente a Vontade em movimento. A 
esperança, os prazeres, o apego ao presente e às promessas futuras 
restabelecem o vínculo com o mundo, reforçando os laços que ligam o 
indivíduo ao ciclo do desejo, fazendo- o ignorar que o “querer e esforçar-se 
são sua única essência, comparável a uma sede insaciável” 
(SCHOPENHAUER, W I, p. 401). E que tal querer nasce da carência – da 
falta constitutiva do ser – e, por isso, está enraizado no sofrimento, ao qual o 
ser humano está condenado desde o princípio por sua própria natureza 
volitiva. De forma que nenhum objeto alcançado pelo “querer pode fornecer 
uma satisfação duradoura, sem fim, mas ela se assemelha sempre apenas a uma 
esmola atirada ao mendigo, que torna a sua vida menos miserável hoje, para 
prolongar o seu tormento amanhã” (SCHOPENHAUER, W I, p. 266).  

Diante disso é possível compreender, por que para Schopenhauer: 
 

Em realidade, o que dá a nossa vida o seu caráter estranho e ambíguo é que nela 
se cruzam a todo momento dois fins fundamentais e diametralmente opostos: o 
fim da vontade individual, direcionado a uma felicidade quimérica, numa 
existência efêmera, onírica, ilusória, em que em relação ao passado felicidade e 



Diana Chao Decock 

 
43 

infelicidade são indiferentes, e o presente a cada instante torna-se passado; e, por 
outro lado, o fim do destino, flagrantemente direcionado à destruição de nossa 
felicidade e assim à mortificação da nossa vontade e supressão do delírio (Wahn) 
que nos prendeu às correntes deste mundo (SCHOPENHAUER, W II, p. 760, 
trad. modificada). 

 
Para Schopenhauer, a ambiguidade da vida se deve ao entrelaçamento 

incessante de dois fins fundamentais e mutuamente excludentes que 
direcionam a existência. De um lado, está o impulso da vontade individual, 
voltado para a busca de uma felicidade ilusória, que se manifesta numa 
existência finita e onírica. E do outro está o fim desse delírio e a consequente 
mortificação da vontade. A vida, marcada pelo fluxo incessante do tempo e 
pela impermanência das sensações, reduz o passado a um simples fantasma, ao 
passo que o presente continuamente se dissolve, frustrando a realização 
duradoura de qualquer desejo. Trata-se, portanto, de uma existência submetida 
à pluralidade e à temporalidade impostas por Mâyâ, na qual a felicidade é 
apenas uma construção quimérica sustentada pela vontade de viver.  

O delírio psicológico, que alimenta o querer com a promessa de 
felicidade duradoura é, no entanto, contraposto pelo sofrimento recorrente. E 
ao contrário da felicidade, o sofrimento assume o papel da desilusão e do 
reconhecimento de que a vida está irremediavelmente marcada por uma 
inquietação constante, resultante da impossibilidade de uma satisfação 
duradoura. Pois “nenhuma satisfação possível no mundo seria suficiente para 
apaziguar os anseios da vontade, para colocar um fim último às suas exigências 
e preencher o abismo profundo de seu coração” (SCHOPENHAUER, W II, 
p.683).  Longe de ser acidental, a dor é constitutiva da experiência do sujeito e 
é precisamente por isso que o sofrimento adquire, na perspectiva 
schopenhaueriana, um caráter redentor. Da compreensão de que toda vida é 
sofrimento brota um antidoto contra o sofrimento: a renúncia da própria 
vontade. Se “a essência da negação da vontade reside não em os sofrimentos, 
mas em os prazeres repugnarem” (SCHOPENHAUER, W I, p.504), tal 
acontecimento se faz possível, somente com o fim do delírio da felicidade. 
Com esse ato de renúncia, próprio da negação da vontade, dissolve-se o ciclo 
incessante de aflição e satisfação momentânea e com ele o fim tanto do 
sofrimento quanto da felicidade.  Afinal, “o sábio, no entanto, sempre 
permanece distante do júbilo ou da dor, e nenhum acontecimento perturba a 
sua áôáñáîßá” (SCHOPENHAUER, W I, p.143). 

Diante disso, é possível compreender que a ilusão (Illusion) da 
multiplicidade, instaurada por Mâyâ, não apenas encobre a unidade essencial 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45 

 
44 

do ser, mas também funda a experiência individual como tal, engendrando 
tanto o sofrimento quanto a felicidade. Embora enraizadas no engano 
(Täuschung, Trug) que faz da individualidade um absoluto, essas experiências 
possuem uma realidade empírica inegável: elas se impõem ao sujeito enquanto 
este estiver imerso no mundo como representação. Schopenhauer, porém, 
confere à felicidade um grau adicional de ilusão – o delírio (Wahn) – que leva o 
indivíduo a crer que breves prazeres justificam ou compensam o sofrimento 
inerente à existência. Já o sofrimento opera na direção oposta: rompe a ilusão- 
esse delírio psicológico -, revela a insaciabilidade do querer e expõe a condição 
frustrante e desgastante da vontade. Ou seja, se a felicidade prolonga a ilusão e 
mantém o sujeito preso ao mundo fenomênico, o sofrimento possui uma carga 
libertadora– conduz, não somente, à renúncia da vontade, como à superação 
de Mâyâ e de todas as dores que dela pudessem nascer.  

 
Referências 

 
BERGER, D. “A question of  influence: Schopenhauer, Early Indian Thought 
and a Critique of  Some Proposed Conditions of  Influence”. In. BARUA, A. 
Schopenhauer and Indian Philosophy: a dialogue between India and Germany. New 
Delhi: Northern Book Centre, 2008, pp. 80-117. 
_________. The Veil of  Maya": Schopenhauer's System and Early Indian Thought. 
Binghamton: Global Academic Publishing, 2004. 
BARBOZA. J. “Die Erscheinug, Das Phänomen”. In: Voluntas Revista 
Internacional de Filosofia. Vol. 5, Nº 1, 1º semestre de 2014, pp. 03-08. 
CROSS, S. Schopenhauers Encounter with Indian Thought, Representation and Will and 
their Indian Parallels. Honolulu: University of  Hawaii Press, 2013. 
JANAWAY, C. Schopenhauer. Oxford: Past Masters, 1996. 
_________. Self  And World in Schopenhauer ́s Philosophy. New York: Oxford, 
2007. 
KOßLER, M. “The relationship between Will and Intellect in Schopenhauer 
with particular regard to his use of  the expression“Veil of  Māyā””. In: 
BARUA, A.; GERHARD, M.; KOßLER, M. (Eds.). Understanding Schopenhuaer 
through the prism of  indian culture, Göttinngen, 2013, pp. 109-118. 
MESQUITA, F. “Māyā: apropriação e influência”. In: Voluntas Revista 
Internacional de Filosofia, Santa Maria, v.10, n.2, 2019, p.34-48. 
_________. Schopenhauer e a Índia: Apropriações e influências da Asiatisches Magazin, 
Mythologie des Indous e Asiatick Researches no período de gênese da filosofia 
schopenhaueriana. Tese de doutorado, Universidade de São Paulo, 2018. 



Diana Chao Decock 

 
45 

PLICIN, M. CHENET, F. “Avant-Propos”, De la Quadruple Racine du Príncipe de 
Raison Suffisante (Édition complete 1813-1847). Vrin: Librairie Philosophique J, 
1991. 
SCHOPENHAUER, A. Sämtliche Werke. Hrsg. von Arthur Hübscher. 7 Bde. 
Wiesbaden: F. A. Brockhaus, 1972.  
_________. O mundo como vontade e como representação. Tomo I. Trad. Jair 
Barboza. São Paulo: Unesp, 2005. (W I) 
_________. O mundo como vontade e como representação. Tomo II. Trad. Jair 
Barboza. São Paulo: Unesp, 2015. (W II) 
 

 
Email: decock.diana@gmail.com 

 
Recebido: 10/2025 

Aprovado: 01/2026 
 


