DELIRIO (WAHN) E ILUSAO (ILLUSION):
A IM(POSSIBILIDADE) DA FELICIDADE
SOB O VEU DE MAYA EM SCHOPENHAUER

Diana Chao Decock

Pontificia Universidade Catdlica do Parana

Resumo: Schopenhauer aponta inimeras vezes que a felicidade é uma iluséo, concepgao que ocupa
lugar central em suas reflexdes metafisicas e epistemoldgicas. Ao negar que a vida tenha por finalidade
a felicidade, o filosofo alemao evidencia tanto o carater contraditério dessa crenga quanto o paradoxo
entre a vontade de viver e a inevitabilidade do sofrimento. Para ele, a ilusdo da felicidade é vista como
um elemento que sustenta a existéncia e que se vincula ao préprio modo de apreensédo do mundo como
representagdo. Nesse contexto, 0 conceito indiano de Maya ¢ incorporado por Schopenhauer para
elucidar o carater enganoso do mundo como representacéo e da propria felicidade. A presente pesquisa
tem por objetivo examinar a fungdo de Maya no pensamento schopenhaueriano, buscando compreender
de que forma essa ilusdo opera as experiéncias humanas e em que medida o sofrimento pode, assim
como a felicidade, ser concebido como uma iluséo.

Palavras-chave: Schopenhauer, felicidade, sofrimento, ilusdo, delirio.

Abstract: Schopenhauer repeatedly emphasizes that happiness is an illusion, a conception that occupies
a central place in both his metaphysics and epistemology. By rejecting the notion that life has happiness
as its goal, the philosopher exposes the contradictory nature of this belief and the paradox between the
will to live and the inevitability of suffering. From this perspective, the illusion of happiness is understood
as an element that sustains existence and is intrinsically linked to the very mode of apprehending the
world as representation. Within this context, the Indian concept of Maya is incorporated to elucidate the
illusory nature of both the world as representation and of happiness itself. This study aims to examine the
role of Méyé in Schopenhauer’s thought, seeking to understand how this illusion conditions human
experiences and to what extent suffering, like happiness, may be conceived as a form of illusion.
Keywords: Schopenhauer, happiness, suffering, illusion, delusion

Além de ser uma constatacio empirica, a célebre tese “toda vida é
softimento” (SCHOPENHAUER, W I, p. 400)* é um diagnéstico filoséfico
enraizado tanto na epistemologia, quanto na metafisica schopenhaueriana. A
ideia de que “a vida existe para agradecidamente ser gozada e o homem para

* Serdo utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Schopenhauer: W | (O mundo como
vontade e como representagéo, tomo I), W I (O mundo como vontade e como representagao, tomo |l).

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025 | 36-45



Diana Chao Decock

ser feliz” (SCHOPENHAUER, W II, p. 684) revela-se, para Schopenhauer,
ndo apenas iluséria, mas contraditéria diante da condicdo da existéncia,
marcada por incessante caréncia, frustracdo e dor. Afinal, como ele mesmo
admite “tudo na vida nos ensina que a felicidade terrena esta destinada a
desvanecer-se ou a ser reconhecida como uma ilusio (Ilusion)”
(SCHOPENHAUER, W II, p. 683). Entretanto, ao afirmar que a felicidade é
uma ilusdo!, abre-se um espago para uma indagacdo acerca do estatuto dessa
ilusdo: tratar-se-ia de uma miragem que seduz e afirma a vontade de viver ou
uma falha no conhecimento — do entendimento ou dos sentidos — inscrita na
préopria condicdo da realidade como representacio? Dessa questdo deriva
naturalmente a possibilidade de recorrer a no¢do de Maya, um dos diversos
conceitos que o filésofo incorpora da sabedoria indiana e que é normalmente
compreendido como ilusdo. Além de ser utilizada para ilustrar o mundo como
representacdo, que se articula tanto com o mundo sensfvel em Platdo quanto
com o fenémeno na filosofia kantiana, Schopenhauer recorre a Maya para
elucidar nio apenas a origem da felicidade, mas igualmente do sofrimento. A
investigacdo sobre Maya permite compreender a natureza da felicidade e
questionar se o sofrimento, ndo poderia ser, assim como ela, considerado uma
ilusdo. Para responder a essa questdo, esta pesquisa propde, em um primeiro
momento, examinar o que Schopenhauer compreende por Maya — buscando
esclarecer (1) de que forma essa ilusdao opera e (2) em que medida ela constitui
um elemento condicionante das experiéncias humanas, como o sofrimento e a
felicidade. Com isso, pretende-se averiguar se o carater ilusorio de tais
experiéncias sdo equivalentes ou se ha uma outra forma de ilusdo vinculada
unicamente a felicidade e com ela a suposta constatacdo de que a vida poderia
valer a pena.

Essa relacido entre ilusio e representacio ndao passou despercebida
aos intérpretes de Schopenhauer. Janaway, Piclin, Chenet e Mesquita,
reconhecem a influéncia de Upanisads — em especial do conceito de Maya — na
constituicdo do pensamento schopenhaueriano, em especial, na formula¢io do
mundo como representacdo. Hssa recepcio do pensamento indiano teria
conduzido Schopenhauer a reinterpretar o fend6meno kantiano a luz da ilusdo
dos Vedas. Chenet observa que, ja em 1816, o filésofo come¢a a ler a nocido
kantiana de fenémeno com as lentes do “véu de Maya” (CHENET, 1991, p.

' Schopenhauer utiliza diversos termos em aleméo frequentemente traduzidos para o portugués como
“ilus&o”, tais como lllusion, Schein, Tduschung, Trug e Wahn. Neste estudo, sera demonstrado que,
embora ele ndo adote uma terminologia estritamente sistematica, hd uma precisdo conceitual clara em
seu uso de certos termos, especialmente Schein e Wahn, enquanto outros parecem empregados com
menor distingao.



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45

21). Piclin reforga essa leitura ao indagar se Schopenhauer nio teria convertido
o mundo fenoménico do criticismo em um mundo de ilusio, confundindo
Erscheinung (aparéncia) com Schein (ilusio) (PLICIN, 1991, p. 39). Mesquita, por
sua vez, a0 investigar o percurso cronolégico da assimilagdo de Maya na obra
schopenhaueriana, afirma que essa equivaléncia com ilusio nao ¢ imediata: nos
primeiros anos de contato com a filosofia indiana (1813-1814), Maya era
tomada como o mundo regido pelo principio de razio, préximo ao mundo
sensfvel platonico e ao fenémeno kantiano. Essa concepcdo, contudo, se
modifica substancialmente a partir da leitura de _Asiatick Researches (1816),
momento em que Maya passa a ser associada diretamente a ilusdo (Schein).
Mesmo que muitos intérpretes concordem com a influéncia do pensamento
indiano na génese do conceito de representagdo, ¢ necessario reconhecer que
Maya nio remete, em Schopenhauer, a uma dicotomia entre o real e o irreal. O
exame do Livro I de O mundo como vontade e representacio, indica que a
ilusao associada ao véu de Maya ¢é compreendida como uma forma de
conhecer o mundo que,

Como dizem os indianos, o Véu de MAYA, turva o olhar do individuo comum.
A este se mostra, em vez da coisa em si, meramente a aparéncia no tempo e no
espago, 1o principio individuationis e nas demais figuras do principio de razio. Em
tal forma de conhecimento limitado, o individuo nao vé a esséncia das coisas,
que ¢ una, mas seus fenémenos isolados, separados, inumerdveis bastante
diferentes e opostos entre si (SCHOPENHAUER, W I, p. 450, trad.
modificada).

Schopenhauer muitas vezes compara Maya ao principium individuationis.
Ao herdar o conceito da tradi¢io escolastica e teelabori-lo a luz da filosofia
transcendental de Kant, Schopenhauer o identifica com as formas tempo,
espago e causalidade, que operam conjuntamente na constituicio do mundo
como representacio. E somente sob o dominio do principinm individuationis que
o mundo se apresenta como uma pluralidade de objetos distintos e
mutuamente relacionados, regidos pela sucessio temporal, pela extensio
espacial e pela necessidade causal. Trata-se, portanto, de um principio que
descreve a forma como a realidade aparece ao sujeito cognoscente. Nesse
sentido, o véu de Maya, ao qual Schopenhauer recorre, nada mais é do que
uma expressio metaférica do principium individnationis — isto é, do conjunto de
formas que, a0 mesmo tempo que tornam o mundo perceptivel, encobrem sua
esséncia una e indeterminada, a Vontade.



Diana Chao Decock

Porém, essa forma de conhecimento ¢é iluséria e contrapoe-se a
realidade? Uma leitura atenta do §5 da mesma obra revela que Schopenhauer
nao considera o mundo como representagio como Schein (lusio), mas sim
como a propria realidade empirica, (empirische Realitit), indicando que “o
mundo intuido no espaco e no tempo, a dar sinal como causalidade pura, é
perfeitamente real (real)” (SCHOPENHAUER, W I, p. 47). A sua tese de
correlagdo entre sujeito e objeto, faz com que Schopenhauer justifique que “o
mundo inteiro dos objetos é e permanece representacdo, e precisamente por
isso ¢é, sem excecdo e em toda a eternidade, condicionada pelo sujeito, ou seja,
possui uma idealidade transcendental. Desta perspectiva ndo ¢ uma mentira
(Liige) e nem uma ilusdo (Schein)” (SCHOPENHAUER, W I, p. 47). Logo em
seguida, no §6, Schopenhauer reforca essa distin¢ao ao afirmar que “aquilo que
conhecemos pelo ENTENDIMENTO ¢ a Realidade (Realiti?), ou seja, a
passagem precisa, no objeto imediato, do efeito para a sua causa”, enquanto a
ilusdo (Schein) se manifesta apenas como erro esporadico do entendimento,
como no caso das ilusGes Opticas, no momento em que “um Gnico e mesmo
efeito pode ser produzido por duas causas” (SCHOPENHAUER, W 1, p. 68).
Assim, Schein ndo ¢ atributo inerente a representacio enquanto tal, mas
resultado de um equivoco no entendimento, como as conhecidas ilusées
opticas, dentre elas, a aparéncia quebrada do bastdo submerso na 4gua.

Para tanto, seria um pouco imprudente a alegacio de Piclin e de
Chenet de que o conhecimento de Maya é Schein ou que esse Véu carece de
existéncia real. Pois, como Schopenhauer adverte, tal conhecimento nada mais
¢ do que a prépria realidade empirica. Nao podemos ignorar, no entanto, que
Schopenhauer atribui um carater enganoso a este Véu, pois como ele mesmo
afirma:

Trata-se de MAYA, (Schieier des Truges) o véu do engano, que envolve os olhos
dos mortais, deixando-lhes ver um mundo do qual nio se pode falar que é nem
que ndo ¢, pois assemelha-se ao sonho, ou ao reflexo do sol sobre a areia
tomado a distancia pelo andarilho como 4agua, ou ao pedago de corda no chao
que cle toma como uma serpente (SCHOPENHAUER, W I, p. 49. trad.

modificada).

Ao empregar essas imagens classicas do Vedinta, o filésofo distingue
tais miragens de meros erros ocasionais do entendimento, como aquele
supracitado da aparéncia quebrada do bastio submerso na agua. O reflexo do
sol sobre a areia e o pedaco de corda no chio nio exemplificam uma ilusdo
optica (Schein), mas antes indicam o engano (Trug) da representacdo e do modo



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45

de conhecer proprio do principinm individuationis. Trata-se de um engano
constitutivo da nossa forma de conhecimento, enraizado nas formas a priori:
tempo, espago e causalidade. Esse modo de apreensio engana, pois impede o
acesso a coisa-em-si — percebemos com ele apenas os fendmenos
fragmentados sob a égide do principium individuationis. Mayi seria, sob essa
perspectiva, uma forma universal de ocultamento da esséncia una das coisas.
Pois, como o préprio Schopenhauer indica no Capitulo 25 de os Suplementos:
“existe APENAS UM SER, ja a ilusao (I//usion) da pluralidade (Mdya), originada
das formas de apreensio exterior e objetiva, ndo pode penetrar na simples
consciéncia interior” (SCHOPENHAUER, W II, p. 387).

Assim, na filosofia schopenhaueriana, Maya nao se opoe a realidade
(Realita?), nem seu engano se reduz a uma mera ilusdo Optica (Schein) do
entendimento. Maya nao diz respeito ao que ¢ irreal, mas ao modo de
conhecer que, embora empiricamente real, encobre a verdadeira esséncia
metafisica dos seres. E é precisamente desse ocultamento — operado pelas
formas a priori da sensibilidade e do entendimento, e cristalizado na estrutura
do principinm individuationis — que, para Schopenhauer, emergem tanto o
sofrimento quanto a felicidade.

E na experiéncia do mundo como multiplicidade que o sujeito se
compreende como um ente isolado, separado da esséncia una. O sofrimento e
a felicidade tém sua origem na cisdo entre sujeito e objeto, produzida pela
multiplicidade de Maya. O desejo s6 é possivel na medida em que ha algo a
desejar — ou seja, uma distingdo entre o sujeito carente e um objeto
supostamente capaz de satisfazé-lo. Essa distin¢do, no entanto, ¢ um engano
engendrado pela pluralidade fenoménica da representacdo. Apenas sob o véu
do principinm individuationis que se estabelece a distancia entre quem deseja e
aquilo que ¢ desejado, instaurando o campo da falta, da frustracdo e, por
conseguinte, da dor.

Ha muito reconhecemos esse esforco, constitutivo do nicleo, do em si de toda
coisa, como aquilo que em nés se chama vontade e aqui se manifesta de maneira
mais distinta na luz plena da consciéncia. Nomeamos softimento (Leiden) a sua
travacio por um obsticulo, posto entre ela e seu fim passageiro; a0 contritio
chamamos satisfacio (Befriedignng), bem-estar (Woblseyn), felicidade (Glick), o
alcancamento do fim (SCHOPENHAUER, W I, p. 399).

Percebe-se, assim, que tanto a felicidade quanto o sofrimento surgem

do engano de Maya, da ilusdo (I//usion) da multiplicidade. Nesse sentido, ambos
estdo ligados a uma percep¢do enganosa que constitui a prépria realidade

40



Diana Chao Decock

empirica. Isso, porém, ndo significa que nio tenham existéncia real— afinal,
sentimos tanto a dor quanto a felicidade. A ilusdo aqui ndo nega a experiéncia,
mas indica que ela estd enraizada na prépria condicdo do mundo como
representacdo, marcada pela separagdo e temporalidade.

No entanto, Schopenhauer atribui a felicidade um grau adicional de
ilusdo que ndo esta presente no sofrimento: essa ilusdo se configura como um
delirio (Wahn) que leva o individuo a acreditar que o prazer momentaneo pode
justificar ou compensar o soffimento inerente a existéncia. Por isso,
Schopenhauer afirma que:

(...) toda alegria vivaz é também um erro, um delitio (Wahn), ja que nenhum
desejo realizado pode nos satisfazer duradouramente e, ainda, porque toda posse
e felicidade s6 podem ser concedidas pelo acaso, por tempo indeterminado,
conseguintemente podem ser retiradas na hora seguinte. Toda dor, por seu
turno, baseia-se no  desaparecimento de um tal delirio (Wabn)
(SCHOPENHAUER, W I, p. 144).

Wahn, que normalmente ¢ traduzido para o portugués como ilusao ou
como delitio, parece remeter a uma forma de ilusdo de carater psicologico
distinta da ilusdo ocasional do entendimento expressa pelo termo Sehein, ou do
engano Trug préprio do mundo como representacdo. Wabn seria um
autoengano afetivo, um delitio subjetivo que sustenta a vontade de viver. Essa
ilusdao — propria da felicidade - ndo reside, portanto, na esfera da representacdo
fenomeénica, mas na dinamica interna da prépria Vontade, que se engana ao
projetar incessantemente expectativas de satisfacdo, prazer ou realizacdo. Wabn
¢, assim, uma estratégia da Vontade para perpetuar-se, alimentando a crenca de
que a felicidade é possivel, apesar da condi¢do essencialmente insatisfatéria da
existéncia. A Vontade, sob esta perspectiva, nio se move por qualquer
fundamento racional ou motivo externo, mas por uma cegueira radical que a
impulsiona a querer este mundo — mesmo carregado de constante sofrimento.

Sem essa projecdo iluséria da vontade dificilmente o individuo
manter-se-ia acorrentado a existéncia e ao consequente ciclo de sofrimento a
ela inerente. Pois, como préprio Schopenhauer afirma no paragrafo 68:

Quando as vezes em meio aos nossos duros sofrimentos sentidos, ou devido ao
conhecimento vivo do sofrimento alheio e ainda envoltos pelo Véu de MAYA,
o conhecimento da nulidade e amargura da vida se aproxima de nés e
gostarfamos de renunciar decisivamente para sempre ao espinho de suas cobigas

e fechar a entrada a qualquer sofrimento, purificar-nos e santificar-nos, logo a

41



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45

engano (Téauschung) do fenémeno nos encanta de novo e seus motivos colocam
mais uma vez a Vontade em movimento. Ndo podemos nos libertar. As
promessas da esperanca, as adula¢cdes do tempo presente, a dogura dos gozos, o
bem-estar que fazem a nossa pessoa participe da penuria de um mundo sofrente
sob o império do acaso e do erro atraem-nos novamente ao mundo e reforcam
os nossos lacos de ligagio com ele (SCHOPENHAUER, W 1, p. 482, trad.

modificada).

Como demonstra essa passagem, a existéncia humana aparece como
o cenario de um confronto fundamental entre o delirio (Wahn) que sustenta o
querer — forca cega e incessante — e a lucidez tragica que emerge com o
reconhecimento de que todo desejo é, em sua esséncia, sofrimento. Mesmo
quando o conhecimento do carater doloroso da vida se imp&e com clareza, o
ser humano permanece envolto pela possibilidade do alcance da felicidade,
prépria da vontade de viver. Sendo a vontade de vida, nas palavras de
Schopenhauer no Capitulo 28 do Tomo II de O Mundo, considerada
“objetivamente, como insanidade (Thor), ou, subjetivamente, como um delirio
(Wabn), da qual todos os viventes estio possuidos, e que os faz trabalhar com a
maxima tensdao de suas forgas no sentido de algo que nio tem valor algum”
(SCHOPENHAUER, W 11, p. 429, trad. modificada).

Tal delitio (Wabn) opera como um encantamento persistente,
reativando os motivos que colocam novamente a Vontade em movimento. A
esperanga, Os prazetes, O apego ao presente e 4as promessas futuras
restabelecem o vinculo com o mundo, reforcando os lacos que ligam o
individuo ao ciclo do desejo, fazendo- o ignorar que o “querer e esforcar-se
sdo sua Unica esséncia, comparavel a uma sede insaciavel”
(SCHOPENHAUER, W 1, p. 401). E que tal querer nasce da caréncia — da
falta constitutiva do ser — e, por isso, esta enraizado no sofrimento, ao qual o
ser humano estd condenado desde o principio por sua propria natureza
volitiva. De forma que nenhum objeto alcancado pelo “querer pode fornecer
uma satisfacdo duradoura, sem fim, mas ela se assemelha sempre apenas a uma
esmola atirada ao mendigo, que torna a sua vida menos miseravel hoje, para
prolongar o seu tormento amanha” (SCHOPENHAUER, W I, p. 266).

Diante disso ¢ possivel compreender, por que para Schopenhauer:

Em realidade, o que dé a nossa vida o seu cariter estranho e ambiguo é que nela
se cruzam a todo momento dois fins fundamentais e diametralmente opostos: o
fim da vontade individual, direcionado a uma felicidade quimérica, numa

existéncia efémera, onirica, iluséria, em que em relacio ao passado felicidade e

42



Diana Chao Decock

infelicidade sdo indiferentes, e o presente a cada instante torna-se passado; e, por
outro lado, o fim do destino, flagrantemente direcionado a destrui¢ao de nossa
felicidade e assim a mortificagao da nossa vontade e supressio do delirio (Wabn)
que nos prendeu as correntes deste mundo (SCHOPENHAUER, W 11, p. 760,

trad. modificada).

Para Schopenhauer, a ambiguidade da vida se deve ao entrelagamento
incessante de dois fins fundamentais e mutuamente excludentes que
direcionam a existéncia. De um lado, esta o impulso da vontade individual,
voltado para a busca de uma felicidade iluséria, que se manifesta numa
existéncia finita e onirica. E do outro esta o fim desse delirio e a consequente
mortificacio da vontade. A vida, marcada pelo fluxo incessante do tempo e
pela impermanéncia das sensagoes, reduz o passado a um simples fantasma, ao
passo que o presente continuamente se dissolve, frustrando a realizacio
duradoura de qualquer desejo. Trata-se, portanto, de uma existéncia submetida
a pluralidade e a temporalidade impostas por Maya, na qual a felicidade ¢
apenas uma constru¢ao quimérica sustentada pela vontade de viver.

O delirio psicolégico, que alimenta o querer com a promessa de
felicidade duradoura é, no entanto, contraposto pelo sofrimento recorrente. E
ao contrario da felicidade, o sofrimento assume o papel da desilusio e do
reconhecimento de que a vida estd irremediavelmente marcada por uma
inquietacio constante, resultante da impossibilidade de uma satisfacdo
duradoura. Pois “nenhuma satisfacio possivel no mundo seria suficiente para
apaziguar os anseios da vontade, para colocar um fim ultimo as suas exigéncias
e preencher o abismo profundo de seu coragio” (SCHOPENHAUER, W 1II,
p.683). Longe de ser acidental, a dor é constitutiva da experiéncia do sujeito e
¢ precisamente por isso que o sofrimento adquire, na perspectiva
schopenhaueriana, um cariter redentor. Da compreensio de que toda vida é
sofrimento brota um antidoto contra o sofrimento: a renuncia da proptia
vontade. Se “a esséncia da nega¢do da vontade reside ndo em os softimentos,
mas em os prazeres repugnarem” (SCHOPENHAUER, W I, p.504), tal
acontecimento se faz possivel, somente com o fim do delirio da felicidade.
Com esse ato de rendncia, proprio da negacdo da vontade, dissolve-se o ciclo
incessante de aflicio e satisfacio momentinea e com ele o fim tanto do
sofrimento quanto da felicidade. Afinal, “o sabio, no entanto, sempre
permanece distante do jubilo ou da dor, e nenhum acontecimento perturba a
sua 46anaiBa” (SCHOPENHAUER, W 1, p.143).

Diante disso, é possivel compreender que a ilusdo (I/usion) da
multiplicidade, instaurada por Maya, ndo apenas encobre a unidade essencial



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 36-45

do ser, mas também funda a experiéncia individual como tal, engendrando
tanto o softimento quanto a felicidade. Embora enraizadas no engano
(Téuschung, Trug) que faz da individualidade um absoluto, essas experiéncias
possuem uma realidade empirica inegavel: elas se impdem ao sujeito enquanto
este estiver imerso no mundo como representacio. Schopenhauer, porém,
confere a felicidade um grau adicional de ilusao — o delirio (Wahn) — que leva o
individuo a crer que breves prazeres justificam ou compensam o sofrimento
inerente a existéncia. Ja o sofrimento opera na direcdo oposta: rompe a ilusdo-
esse delitio psicologico -, revela a insaciabilidade do querer e expde a condi¢do
frustrante e desgastante da vontade. Ou seja, se a felicidade prolonga a ilusdo e
mantém o sujeito preso ao mundo fenomeénico, o sofrimento possui uma carga
libertadora— conduz, nio somente, a rendincia da vontade, como a superacio
de Maya e de todas as dores que dela pudessem nascer.

Referéncias

BERGER, D. “A question of influence: Schopenhauer, Early Indian Thought
and a Critique of Some Proposed Conditions of Influence”. In. BARUA, A.
Schopenbaner and Indian Philosophy: a dialogue between India and Germany. New
Delhi: Northern Book Centre, 2008, pp. 80-117.

. The Veil of Maya": Schopenhaner's System and Early Indian Thought.
Binghamton: Global Academic Publishing, 2004.
BARBOZA. ]. “Die Erscheinug, Das Phinomen”. In: Voluntas Revista
Internacional de Filosofia. Vol. 5, N° 1, 1° semestre de 2014, pp. 03-08.
CROSS, S. Schopenbauers Encounter with Indian Thought, Representation and Will and
their Indian Parallels. Honolulu: University of Hawaii Press, 2013.
JANAWAY, C. Schopenbauer. Oxford: Past Masters, 1996.

. Self And World in J'J/yopen/mz/er’x Philosophy. New York: Oxford,
2007.
KOBLER, M. “The relationship between Will and Intellect in Schopenhauer
with particular regard to his use of the expression“Veil of Maya™”. In:
BARUA, A.; GERHARD, M.; KOBLER, M. (Eds.). Understanding Schopenhuaer
through the prism of indian culture, Géttinngen, 2013, pp. 109-118.
MESQUITA, E “Maya: apropriacio e influéncia”. In: Voluntas Revista
Internacional de Filosofia, Santa Matia, v.10, n.2, 2019, p.34-48.

. Schopenhaner ¢ a India: Apropriagies e influéncias da Asiatisches Magazin,
Mythologie  des  Indous e Asiatick Researches no  periodo de génese da  filosofia
schopenhaneriana. Tese de doutorado, Universidade de Sao Paulo, 2018.

44



Diana Chao Decock

PLICIN, M. CHENET, E “Avant-Propos”, De la Quadruple Racine du Principe de
Raison Suffisante (Edition complete 1813-1847). Vrin: Librairie Philosophique J,
1991.
SCHOPENHAUER, A. Sémtliche Werke. Hrsg. von Arthur Hiibscher. 7 Bde.
Wiesbaden: E A. Brockhaus, 1972.

. O mundo como vontade e como representacdo. Tomo 1. Trad. Jair
Barboza. Sao Paulo: Unesp, 2005. (W I)

. O mundo como vontade e como representagio. Tomo II. Trad. Jair
Barboza. Sao Paulo: Unesp, 2015. (W 1I)

Email: decock.diana@gmail.com

Recebido: 10/2025
Aprovado: 01/2026

45



