
ARTE E SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER: 

SOBRE O MODO DE CONHECIMENTO ESTÉTICO 

E SUA RELAÇÃO COM A VONTADE1 

 

Tulipa Martins Meireles 

PPG-FIL UFPel /FAPERGS 

 

 

Resumo: Apresentaremos alguns aspectos sobre o desenvolvimento dos temas Arte e Sofrimento no 

pensamento de Arthur Schopenhauer (1788-1860) a partir, sobretudo, do Terceiro e Quarto livro de sua 

principal obra O Mundo como Vontade e como Representação, tomo I, dos livros suplementares desta 

obra, presentes no tomo II, bem como de outros textos como os presentes em Parerga e Paralipomena, 

o capítulo XII em especial. Tais temas estão sobre o fundo dos conceitos schopenhauerianos de 

Vontade de vida, a partir do qual investigamos como surgem e se desenvolvem os temas da dor e do 

sofrimento enquanto consequências necessárias da Vontade, a coisa em si. Por outro lado, sobre o 

fundo da estética de Schopenhauer investigamos de que forma a arte é um paliativo do sofrimento 

inerente ao indivíduo e como sua metafísica do belo apresenta por meio do gênio um significado para a 

vida além da dor. Por fim, propomos refletir em que medida Arte e Sofrimento em Schopenhauer 

apresentam contribuições à filosofia contemporânea por uma perspectiva ética e estética. 

Palavras-chave: Schopenhauer, arte, sofrimento, vontade. 

 

Abstract: We will present some aspects of the development of the themes of Art and Suffering in the 

thought of Arthur Schopenhauer (1788-1860), based primarily on the Third and Fourth books of his major 

work, The World as Will and Representation, Volume I, the supplementary books of this work, found in 

Volume II, as well as other texts such as those in Parerga and Paralipomena, especially Chapter XII. 

These themes are based on Schopenhauerian concepts of the Will to Life, from which we investigate how 

the themes of pain and suffering emerge and develop as necessary consequences of the Will, the thing-

in-itself. Furthermore, based on Schopenhauer's aesthetics, we investigate how art is a palliative for the 

suffering inherent in the individual and how his metaphysics of beauty, through genius, presents a 

meaning for life beyond pain. Finally, we propose reflecting on the extent to which Art and Suffering in 

Schopenhauer contributes to contemporary philosophy from an ethical and aesthetic perspective. 

Keywords: Schopenhauer, art, suffering, will. 
 

 

 

 

 

                                            
1 Este trabalho foi realizado com apoio da FAPERGS por meio da bolsa de pós-doutorado do Programa 
de Apoio à Fixação de Jovens Doutores no Brasil. Edital FAPERGS/CNPq 07/2022. 

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025  |  135-154 



Tulipa Martins Meireles 

 
136 

Introdução 

 

Arthur Schopenhauer (1788-1860) atribui à dor um sentido positivo 

pois considera que ela se anuncia por si mesma e pode ser de fato sentida e 

percebida na existência humana. A dor possui um lugar central enquanto 

positividade, pois ela é inerente ao indivíduo. Em contraste com a dor, o 

prazer, bem como todo bem-estar, é meramente negativo, pois pouco é 

sentido pelos seres humanos. É mais fácil perceber um pouco de dor do que 

grande quantidade de prazer. Nesse sentido é que a felicidade não é medida 

por meio das alegrias e prazeres, mas pela ausência de sofrimentos, pois em 

contraste com a negatividade do prazer, a dor e o sofrer são positivos, isto é, 

percebidos e sentidos imediatamente. 

Tal perspectiva permite uma reflexão sobre o significado da felicidade 

e sobre o que pode ser uma vida feliz a partir da filosofia de Schopenhauer. Se 

uma vida feliz não se estima pelas alegrias que se pode ter, mas pela ausência 

de dores sentidas, como é possível ser feliz se o sofrimento é inerente ao 

indivíduo, logo o constitui em sua essência íntima? Parece pertinente refletir, 

então, sobre como é possível não sofrer? 

A arte, enquanto obra do gênio, permite via contemplação das Ideias 

aliviar o sofrimento, pois Schopenhauer compreende que por meio da 

contemplação estética, o intelecto torna-se independente da Vontade, portanto 

de todo o querer e carência que geram a dor e o sofrer. Livre da Vontade, não 

é mais o sujeito do querer, indivíduo, que através da sua relação com a 

Vontade se relaciona com a obra, mas um puro sujeito do conhecimento, sem 

individualidade e Vontade. Embora a contemplação tenha uma curta duração 

ela tem um efeito paliativo sobre o sofrimento, na medida em que permite a 

suspensão momentânea do intelecto em relação à vontade. 

Na filosofia de Schopenhauer, a Vontade é um princípio metafísico e 

imanente, cuja objetidade no mundo é possível acessar por meio de todos os 

fenômenos nele presentes, dos minerais aos seres humanos, assim como pela 

Ideia de todos eles que, para além dos meros fenômenos permitem uma 

aproximação mais direta com a coisa em si, que é a Vontade. O acesso às 

Ideias é concedido por uma forma específica de conhecimento, que é o 

Estético. Vemos aí a importância da Contemplação e da Arte na filosofia de 

Schopenhauer.  

Na primeira parte, consideraremos que a Vontade de vida é o que 

garante a subsistência no mundo dos fenômenos e é a causa de todo o 

sofrimento. Ela poderá ser afirmada, e ter como consequência a imersão em 

um mundo de tormentos, dores e sofrimentos nunca apaziguados ou negada, a 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
137 

partir da compreensão sobre a positividade da dor. A negação da Vontade de 

vida consequentemente impulsiona a viragem da Vontade, logo, seu 

apaziguamento, e resignação ao mundo de dores, onde a felicidade poderá ser 

compreendida como eliminação do sofrimento. Será tratado aqui como 

Schopenhauer desenvolve a origem do sofrimento em sua doutrina. 

Na segunda parte, trataremos sobre o tema da Arte como 

possibilidade de apaziguamento do sofrimento. A arte consiste em uma forma 

de conhecimento, o conhecimento estético, e é obra do gênio. Porém, a arte 

não é a única forma do conhecimento estético, pois a contemplação (da 

natureza ou de obras de arte) despertada na genialidade, constitutiva de todos 

os seres humanos, permite um afastamento momentâneo da Vontade. 

Desenvolveremos como é concebida a forma de conhecimento estético, o 

importante papel da arte na filosofia de Schopenhauer e como ela permite 

aliviar o sofrimento, mesmo sem eliminá-lo definitivamente, tarefa reservada à 

ética. Por fim consideraremos que o tema da negação da vontade desenha 

menos uma aproximação entre a ética e a estética, do que um tensionamento 

que dificulta alinhar o pensamento de Schopenhauer a uma estética da 

existência. Por estética da existência, fazemos referência às pesquisas que 

Michel Foucault (1926-1984) desenvolveu no Collège de France especialmente 

em 1982 e 1984, assim como os volumes 2 e 3 de História da sexualidade, 

respectivamente O uso dos prazeres e o O Cuidado de si. Esse tema vem sendo 

desenvolvido em nossa pesquisa de pós-graduação em Filosofia desde 20152, a 

partir da qual a investigação no pensamento de Schopenhauer se insere 

presentemente, da perspectiva de uma história da arte de viver na filosofia. 

 

 

1. Vontade de vida e sofrimento 

 

Schopenhauer inicia o capítulo 46 do segundo tomo de O mundo como 

Vontade e como Representação* da seguinte forma: 

 

Desperta da noite sem-consciência para a vida, a vontade encontra-se como 

indivíduo num mundo sem fim e sem fronteiras, entre inumeráveis indivíduos, 

todos esforçando-se, sofrendo, vagueando; e, como possuída por um sonho 

                                            
2 Cf. MEIRELES, 2015; MEIRELES, 2020. 
 Serão utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras principais de Schopenhauer: W I (O 
mundo como vontade e como representação, tomo I), W II (O mundo como vontade e como 
representação, tomo II) e (P II) Parerga e Paralipomena, vol. 2. As demais obras do filósofo serão 
citadas conforme as normas prescritas pela ABNT autor/data. 



Tulipa Martins Meireles 

 
138 

agitado, precipita-se de novo na velha sem-consciência. – No entanto, até ali os 

seus desejos são sem limites e suas pretensões inesgotáveis, e cada desejo 

satisfeito origina um novo. Nenhuma satisfação possível no mundo seria 

suficiente para apaziguar os anseios da vontade, para colocar um fim último às 

suas exigências e preencher o abismo sem fundo do seu coração 

(SCHOPENHAUER, W II, p. 683). 

 

A Vontade, quando desperta “da noite sem-consciência” se objetiva 

em diferentes graus, que vai do reino mineral e vegetal até o animal, a Vontade 

se objetiva no mundo orgânico e inorgânico. É, todavia, no reino animal, e no 

ser humano em especial, que ela atinge seu grau mais elevado. Schopenhauer 

afirma que quanto maior a capacidade intelectual de um indivíduo maior é o 

nível de sofrimento. A Vontade enquanto raiz metafísica do mundo e da 

conduta humana é a fonte de todos os sofrimentos. Isso ocorre na medida em 

que é concebida sem meta ou finalidade, ela consiste em um querer irracional e 

inconsciente. Isso justifica o fato de que o ser humano, como ápice da 

Vontade, onde ela atinge seu grau mais elevado, é o ser que mais sofre, o que 

está mais apto a sentir dor. 

Conforme sustenta no capítulo XII de Parerga e Paralipomena, §154, é a 

capacidade cognitiva superior que faz com que no ser humano a vida seja mais 

cheia de sofrimentos do que no animal. Embora o conhecimento seja em si 

mesmo indolor: “a dor atinge unicamente a vontade e consiste na obstrução 

(...) desta”, exige para isso que a obstrução seja acompanhada pelo 

conhecimento “a obstrução da vontade para ser sentida como dor, precisa ser 

acompanhada pelo conhecimento, a que em si toda dor é estranha” 

(SCHOPENHAUER, P II, p. 283). Faz a seguinte analogia na mesma página 

“a Vontade é a corda, seu cruzamento ou obstáculo sua vibração, o 

conhecimento a caixa de ressonância, a dor é o tom” (SCHOPENHAUER, P 

II, p. 283). Nesse sentido é que o inorgânico e as plantas não sentem dor, “por 

mais obstáculos que a vontade sofra em ambos”; diferentemente, todo animal 

sente dor, “porque o conhecimento, por mais imperfeito, é o verdadeiro 

caráter da animalidade. Na medida em que sobem na escala da animalidade, 

cresce proporcionalmente sua dor” (SCHOPENHAUER, P II, p. 283). Mas 

mesmo nos animais mais superiores a dor não se aproxima da dor humana, “E 

mesmo a capacidade para a dor deveria atingir seu máximo somente quando, 

graças à razão e sua reflexão, também existe a possibilidade da negação da 

vontade. Pois sem esta, ela seria uma crueldade sem sentido” 

(SCHOPENHAUER, P II, p. 284). A Vontade se afirma na vida, ela quer a 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
139 

vida, por isso a exigência da possibilidade de negar a Vontade. Consistiria, 

portanto, na viragem da vontade, tarefa dificílima de ser realizada. 

No § 60 do Quarto Livro de O Mundo como Vontade e como 

Representação, tomo I, Schopenhauer faz referência ao Eros, e afirma que os 

genitais são o foco da Vontade: 

 

Os genitais, mais do que qualquer outro membro externo do corpo, estão 

submetidos meramente à Vontade e de modo algum ao conhecimento (...). os 

genitais são o verdadeiro foco da Vontade; consequentemente são o polo 

oposto do cérebro, este representante do conhecimento, vale dizer, do outro 

lado do mundo, o mundo como representação. Os genitais são o princípio 

conservador vital, assegurando vida infinita no tempo (SCHOPENHAUER, W 

I, p. 424-425). 

 

Contempla o exposto o que afirma no capítulo 45 do tomo II, onde 

afirma que se a Vontade de Vida se expusesse apenas como impulso de 

autoconservação haveria apenas a afirmação da aparência individual, pelo 

tempo de duração natural desta. Se assim fosse, a existência se apresentaria de 

forma mais fácil e jovial, as fadigas e cuidados da vida não seriam tão grandes. 

No entanto, isso não ocorre porque a Vontade também se expõe como 

impulso sexual, e assim, tem em vistas uma série sem fim de gerações. Segundo 

Schopenhauer:   

 

Este impulso suprime aquela despreocupação, jovialidade e inocência, que 

acompanhariam uma mera existência individual, na medida em que introduz na 

consciência inquietude e melancolia, no curso da vida, infortúnios, 

preocupações e necessidades (SCHOPENHAUER, W II, p. 677). 

 

Segundo Schopenhauer a existência humana possui uma culpa que foi 

adquirida pelo próprio ato da procriação, a afirmação resoluta da Vontade de 

vida. Toda a vida do gênero humano porta a culpa e carrega ao longo da 

existência a fadiga, a necessidade e o sofrimento. Para ele, a existência humana 

é o pagamento dessa dívida, fruto da Vontade de vida que impulsiona o ato de 

procriação, afirma a vida e gera todo o sofrimento a ela inerente. Apesar disso, 

Schopenhauer considera que o ser humano, por meio da capacidade 

intelectual, pode negar a vontade de vida, promovendo a tal viragem da 

Vontade, quando ela se volta contra si. 



Tulipa Martins Meireles 

 
140 

Na parte II de As dores do mundo, Schopenhauer afirma que os 

esforços para banir o sofrimento só o fazem mudar de figura, conforme 

sustenta o parágrafo abaixo: 

 

Na origem aparece sob a forma da necessidade e do cuidado pelas coisas 

materiais da vida. Conseguindo-se à custa de penas, expulsar a dor sob esse 

aspecto, logo se transforma (...) segundo as idades e as circunstâncias; é o 

instinto sexual, o amor apaixonado, o ciúme, a inveja, o ódio, a ambição, o 

medo, a avareza, a doença, etc. Se não encontra outro acesso livre, toma o 

manto triste do tédio e da saciedade, e então, para combatê-la, é preciso forjar 

armas. Logrando-se expulsá-la, não sem combate, volta as suas antigas 

metamorfoses, e a dança recomeça... (SCHOPENHAUER, 2019, p.45). 

 

Esse parágrafo descreve bem o ciclo de sofrimentos da vida 

impulsionados pela vontade. No início a vida urge pela satisfação das 

necessidades materiais, a vontade se expressa na busca pela satisfação dos 

desejos, cujo esforço do corpo e do espírito para alcançá-los, gera dor e 

sofrimento à vida, é a luta contra a necessidade, um trabalho ininterrupto, um 

combate para saciar o desejo. Quando saciado o desejo, após um esforço sem 

trégua, e na falta de um novo desejo, surge o tédio. O ciclo continua quando a 

vontade de vida encontra um novo objeto de desejo. 

No mesmo texto, Schopenhauer contrasta a positividade da dor com 

a negatividade do prazer. Para ele, “Sentimos a dor, mas não a ausência da dor, 

sentimos a inquietação mas não a ausência da inquietação; o temor, mas não a 

segurança” (SCHOPENHAUER, 2019, p. 47). Quando possuímos os maiores 

bens da vida não temos deles consciência, só os apreciamos depois de 

perdidos, e isso prova que são negativos. Os dias felizes só são notados depois 

de darem lugar a tristeza. E na medida em que os prazeres aumentam nos 

tornamos mais insensíveis a eles porque o hábito já não é um prazer. Para 

Schopenhauer, a faculdade do sofrer é o que é mais vivo, e cada hábito 

suprimido causa um sentimento doloroso. 

Ele diz nesse sentido que: “As horas correm tanto mais rápidas 

quanto mais agradáveis são, tanto mais demoradas quanto mais tristes porque 

o gozo não é positivo, mas sim a dor, cuja presença se faz sentir” 

(SCHOPENHAUER, 2019, p. 48).  No entanto, o aborrecimento proporciona 

a noção do tempo ao passo que distrações fugazes nos tiram essa noção. Por 

isso compreende que aliviar os tormentos da vida buscando uma maneira de 

fugir deles por meio de distrações superficiais e passageiras leva a mais 

aborrecimentos, pois “A vida do homem oscila como um pêndulo entre a dor 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
141 

e o tédio” (SCHOPENHAUER, 2019, p. 46). Segundo Schopenhauer, não há 

como imaginar uma grande alegria que não seja sucedida por uma grande 

tristeza, porque não há como atingir um estado de alegria serena e durável, o 

máximo possível é distrair, e satisfazer a vaidade3. 

No final da parte II de As dores do mundo Schopenhauer conclui 

que a essência do querer, próprio da Vontade, é o sofrimento. De forma que 

toda existência é dor. A vida é uma luta pela existência e na certeza de ser 

vencida. No capítulo 46 do Tomo II de O mundo como Vontade e como 

Representação, o filósofo sustenta que o mundo é palco de seres atormentados e 

angustiados “cada animal voraz é a sepultura viva de milhares de outros e a 

própria autoconservação é uma cadeia de martírios”. Considera ser um 

“absurdo gritante” associar esse mundo ao sistema do otimismo: “contra as 

flagrantes provas sofísticas de Leibniz de que este é o melhor dos mundos 

possíveis, podemos opor séria e honestamente a prova de que este é o pior dos 

mundos possíveis” (SCHOPENHAUER, W II, p. 693). Dessa forma, “é 

muito mais justo considerar como meta da nossa vida trabalho, privação, 

necessidade, sofrimento, coroado com a morte (como fazem brahmanismo, e 

budismo4, e o autêntico cristianismo); porque são tais coisas que conduzem a 

negação da Vontade de Vida” (SCHOPENHAUER, W II, p. 697). Veremos 

em seguida como Schopenhauer desenha as possibilidades para a negação da 

Vontade a partir da ascese presente nessas religiões. 

No capítulo de título A propósito da doutrina da negação da vontade 

de vida, tomo II de O Mundo como Vontade e como Representação considera, 

inicialmente, que diferentemente do que pensaram os antigos sobre a ética, isto 

                                            
3 Compreendemos que, por essa perspectiva, Schopenhauer apresenta contribuições à filosofia 
contemporânea e a própria atualidade no horizonte de um campo ético-político no qual a “felicidade” 
opera como um dispositivo norteador das ações (HAN, 2021), sem haver, contudo, um questionamento 
sobre como ocorre sua imposição no modo de vida contemporâneo, assim como seu significado para a 
existência. Han na obra Sociedade paliativa: a dor hoje (2021), constata que na sociedade 
contemporânea há um medo mórbido da dor, diante do qual busca-se, por meio de métodos paliativos, 
como o entretenimento e o uso desenfreado de medicamentos, anestesiar a dor. A dor não pode ser 
sentida porque o que impera na sociedade é uma exigência constante por “felicidade”, ainda que 
instantânea e sem significado propositivo para o sentido da vida. 
4 Não é nossa intenção aprofundar o tema em torno da relação de Schopenhauer com as religiões, em 
especial indianas. No entanto, de acordo com Diana C. Decock (2016) a influência e a legitimidade do 
encontro de Schopenhauer com o pensamento indiano é um debate entre os indólogos e os intérpretes 
de Schopenhauer e não há uma resposta única. O pensamento de Schopenhauer valoriza os textos 
sagrados do hinduísmo e budismo, porém a legitimidade de sua interpretação é questionada, sobretudo 
após os avanços da indologia. Sobre essa discussão conferir o artigo O encontro de Schopenhauer com 
o pensamento indiano: influência e legitimidade (DECOCK, 2016). 
 

 



Tulipa Martins Meireles 

 
142 

é, que uma vida virtuosa e justa era o suficiente para abonar o sofrimento, e 

garantia de uma vida feliz, ele considera que a experiência prova o contrário. 

Não se sustentaria a afirmação de que os inocentes estão livre do sofrimento. 

Uma vida justa, no exercício da justiça e da caridade não está livre da culpa, ele 

diz. As obras humanas não garantem a felicidade, segundo já estaria presente 

na doutrina cristã onde, segundo Schopenhauer encontra-se a “profunda e 

séria solução do problema” (SCHOPENHAUER, W II, p. 719). Em 

justificativa, argumenta: 

 

Essa culpabilidade que o ser humano traz ao mundo desde o nascimento não 

pode parecer absurda senão para quem o considera como tendo acabado de vir 

do nada e como a obra de um outro. Em consequência dessa culpa, que por 

conseguinte tem de ter vindo de sua vontade, o ser humano, mesmo que tenha 

praticado todas as virtudes, permanece com justiça como presa dos sofrimentos 

físicos e espirituais, portanto, Não é feliz (SCHOPENHAUER, W II, p. 720). 

 

Nossas obras não podem justificar, na medida em que “somos 

pecadores”, pois do contrário não haveria necessidade de uma conversão. Não 

necessitaria redenção do nosso estado atual e é justamente esta a finalidade 

presente tanto no cristianismo, como no budismo e no brahmanismo: 

 

(...) porque somos o que não devíamos ser, também fazemos necessariamente o 

que não devíamos fazer. Daí para nós a necessidade de uma completa 

transfiguração da nossa sensibilidade e ser, isto é, de um renascimento, em 

consequência do qual entra em cena a redenção (SCHOPENHAUER, W II, p. 

720). 

 

O mito cristão do pecado original, confere ao primeiro ser humano a 

origem do pecado. Para Schopenhauer, no entanto, o núcleo mais íntimo do 

cristianismo é o brahmanismo e budismo. Tais religiões ensinam que a culpa é 

carregada pelo gênero humano devido sua própria existência. Porém o 

cristianismo, diferentemente, não estabelece que a culpa é inerente a existência, 

faz ela originar-se a partir de um ato do primeiro par de humanos. “Mas, para 

falar sem mitos”, afirma, “enquanto a nossa vontade é a mesma, o nosso 

mundo não pode ser outro” (SCHOPENHAUER, W II, p. 722). Para ele o 

que há de mais certo é o fato de a existência humana ser um erro, cuja 

correção estaria na redenção, ideia presente nas antigas religiões como 

cristianismo, brahmanismo e budismo, com exceção do paganismo e 

islamismo, que são otimistas. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
143 

Conforme prescrevem as primeiras religiões mencionadas, as 

aspirações da Vontade de Vida, precisam ser negadas, uma vez que a vontade 

de vida está presa a ilusões. Essas, são religiões da autoabnegação, pois 

consideram que o si mesmo é a vontade de viver. É necessário negar a vontade 

de vida, para alcançar a redenção.  

Considera que “O apego a vida e aos seus gozos tem de ceder e 

deixar livre o lugar para uma renúncia universal: portanto entrará em cena a 

negação da vontade” (SCHOPENHAUER, W II, p. 723). A ascese possui um 

papel importante, “a pobreza, provações e sofrimentos dos mais variados tipos 

(...) a renúncia a toda propriedade, a procura intencional do que é desagradável 

e que contraria, a autoexpiação, o jejum, o cilício e a castidade” 

(SCHOPENHAUER, W II, p. 723).  Para ele, as virtudes morais, como justiça 

e caridade conduzem a tal finalidade. 

De maneira originária, o intelecto serve aos fins da Vontade e dessa 

forma espelha a Vontade em sua afirmação, mas sua verdadeira salvação está 

na negação. As religiões, conforme citadas, em seu ponto culminante, 

desembocam no misticismo e nos mistérios, a partir dos quais indicam um 

espaço vazio para o conhecimento, ponto em que o conhecimento comum 

cessa. Esse ponto só pode ser expresso por meio de negações e para a intuição 

sensível como signos simbólicos, como os templos, a escuridão, o silêncio. 

 

 

2. Modo de conhecimento estético: arte e contemplação do belo 

 

Embora não seja determinante como tarefa de negação da Vontade 

de vida, a estética de Schopenhauer é significativa como maneira de apaziguar 

o sofrimento. Conforme expomos anteriormente, o intelecto humano, a partir 

de seu modo de conhecimento comum, ou seja, guiado pelo princípio de razão 

por meio das formas do espaço, do tempo e da causalidade, ele serve a 

Vontade e, nesse sentido, é turvado por ela. Tal condição, o impede de 

vislumbrar as coisas ao seu redor de maneira objetiva, ou conforme a essência. 

Para Schopenhauer, a arte tem um papel fundamental, na medida em que é 

uma forma de comunicar a Ideia contemplada pelo artista. Ela promove a 

contemplação estética ao despertar a genialidade e é ela mesma fruto da 

contemplação. A contemplação estética é um tipo de conhecimento no qual o 

intelecto prepondera sobre a Vontade, e nesse sentido produz um estado de 

aniquilamento da Vontade, ainda que momentâneo, por isso a arte pode ser 

considerada um paliativo do sofrimento. 



Tulipa Martins Meireles 

 
144 

No §42 do Terceiro Livro de O Mundo como Vontade e como 

Representação, tomo I, Schopenhauer considera que a satisfação, ou fruição 

estética exige a simultaneidade de dois elementos: o puro sujeito do 

conhecimento, destituído de Vontade; e a Ideia platônica, conhecida como 

objeto, onde reside a objetidade imediata da Vontade em diferentes graus. 

O grau mais elevado de objetidade da Vontade é o corpo humano, 

onde a Vontade se manifesta de maneira mais veemente, mais intensa. A 

Vontade se expressa também em grau elevado, porém abaixo do corpo 

humano, nos animais, e ainda abaixo dos animais, na vegetação. Todos esses 

elementos orgânicos estão em grau inferior se comparado ao corpo humano e 

em grau ainda mais inferior, estão os elementos inorgânicos, como os minerais. 

No momento de contemplação estética, em que entramos num 

estado de pura contemplação, de pura intuição, em que estão em ação 

simultaneamente aqueles dois componentes descritos acima, o puro sujeito do 

conhecimento e a Ideia apreendida do objeto, há a preponderância de um ou 

outro desses componentes, que dependerá de a Ideia apreendida 

intuitivamente ser um grau elevado ou mais baixo da objetidade da Vontade. 

Se o grau de objetidade da Vontade da Ideia apreendida for mais baixo, então 

o que prepondera no estado estético é a fruição do puro sujeito de 

conhecimento, sua bem-aventurança, tranquilidade espiritual do conhecer, livre 

de todo o querer e da individualidade. Por outro lado, se o objeto de 

consideração estética for em grau mais elevado, como a Ideia de animais ou 

seres humanos, a fruição residirá na apreensão dessas Ideias, que são a 

manifestação mais evidente da Vontade. 

De acordo com Barboza (2001), quando a Vontade, que é cósmica, 

una e indivisível, ela se objetiva – se torna um objeto para o conhecimento, ela 

faz isso deixando atrás de si um rastro de Ideias hierarquizadas, de acordo com 

o grau de objetidade que representam. Esse rastro é reproduzível pela arte. De 

modo que as artes também reproduzem essa hierarquia de Ideias. Esta, por sua 

vez, se refere, inicialmente aos graus de objetidade da Vontade, apreendidos 

em sua Ideia (se são mais elevados como as Ideias de homens e animais ou 

mais inferiores como as de vegetais e minerais) e reproduzíveis pelas artes, 

embora haja determinadas expressões das artes que estão mais direcionadas 

para certos graus de objetidade da Vontade. De forma que um tipo artístico 

pode expressar Ideias em graus mais inferiores do que outro. Schopenhauer 

desenvolve essa concepção a partir da divisão das artes, e suas expressões, 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
145 

como Arquitetura, Pintura e Escultura, Poesia e por fim a Música, que está 

separada das demais artes5. 

No § 51 do Terceiro Livro de O Mundo como Vontade e como 

Representação, tomo I, Schopenhauer diz que “O fim de toda arte é apenas um: 

exposição de Ideias, sua diferença essencial reside apenas no grau de 

objetivação da Vontade presente na Ideia que expõe, segundo a qual é 

determinado o material da exposição” (SCHOPENHAUER, W I, p. 332.). Ou 

seja, é o material que se submete a Ideia e não o contrário. De forma que o que 

explica a posição de superioridade de um tipo de arte em relação a outra é o 

grau de objetivação da Vontade na Ideia intuída. A partir daí é possível analisar 

se há um equilíbrio entre os componentes da fruição estética ou um 

desequilíbrio, no qual um dos componentes prepondera sobre o outro, se o 

lado subjetivo (do puro sujeito do conhecimento) ou o objetivo (da Ideia). 

Se a Ideia apresenta um grau mais elevado em relação a objetidade da 

Vontade, a relação entre os componentes pode ser equilibrada. Se o grau de 

objetidade da Vontade é muito inferior, então o que prepondera é o lado 

subjetivo, e exige a tranquilidade e serenidade intelectual do contemplador, que 

se eleva a puro sujeito do conhecimento na contemplação estética mesmo que 

a Ideia apreendida seja em grau bastante inferior. 

A tragédia seria um gênero dramático de poesia, e para Schopenhauer 

ela representa o grau mais elevado de objetivação da Vontade, pois traz diante 

dos olhos o conflito da Vontade consigo mesma, em terrível magnitude e 

distinção. De acordo com Barboza (2001) a superioridade da poesia trágica em 

relação as demais artes ocorreria na medida em que Schopenhauer compreende 

o parentesco entre a poesia e a filosofia. Ambas, possuem uma ampla visão da 

Vontade de vida. Elas desenvolvem muito bem o conflito da Vontade consigo 

mesma, sua auto discórdia, que se reflete na teoria especular do mundo, nos 

sofrimentos, nas lágrimas, no triunfo do mau, no império do acaso, na queda 

inevitável do justo e inocente. A superioridade da poesia se daria a partir de sua 

mirada, semelhante à filosofia, para o “íntimo do mundo”, a partir dos 

conceitos. Os conceitos da poesia são os materiais de que se serve a tragédia, 

da mesma forma que para o verdadeiro filósofo, se abre para um campo 

                                            
5 Seguindo Barboza (2001) seria mais correto falar que há uma hierarquia temática das artes na estética 
de Schopenhauer. Isso porque o que faz uma arte ser superior a outra é antes a Ideia exposta, a partir 
do grau de objetidade da Vontade, do que o material (ou forma) que é utilizado. Há, nesse sentido, uma 
hierarquia no próprio interior de uma obra. A escultura de um homem será superior a escultura de um 
cachorro, por exemplo, ela expõe uma superioridade relacionada a hierarquia de Ideias. 



Tulipa Martins Meireles 

 
146 

imagético de conflitos e quedas que refletem o lado terrível da existência. Esse 

material seria vantajoso por não ser estático6. 

A tragédia expressa o sentimento de sublime que, de acordo com 

Schopenhauer, está em unidade com o sentimento de belo, mas se diferencia 

por um aspecto. Enquanto no sentimento de belo o puro conhecimento 

prepondera sem luta, na medida em que a beleza do objeto é facilitadora do 

conhecimento da Ideia, e remove da consciência sem resistência à Vontade, 

sem restar nenhuma lembrança desta; no sentimento de sublime, por outro 

lado, não é sem resistência que o puro conhecimento é obtido, mas por meio 

de um desprender-se consciente e violento das relações do objeto com a 

Vontade que, são reconhecidas como desfavoráveis. É um livre elevar-se 

acompanhado de consciência para além da Vontade e do conhecimento das 

meras relações (correlatas do princípio de individuação). Essa elevação deve 

ser mantida com consciência, e acompanhada de uma lembrança da Vontade, 

porém, não de um querer particular, como o temor ou o desejo, mas de uma 

Vontade humana em geral. O sentimento de sublime é correlato a uma 

situação desfavorável, ao passo que o sentimento do belo, advém com 

facilidade por meio de um objeto (obra de arte ou natureza) que não causa 

aversão. Diferentemente é o caso da tragédia, onde se contempla perigos e 

adversidades.  

Na tragédia, há uma identificação do puro sujeito do conhecimento 

com o protagonista, ele se sente ameaçado, contempla perigos que na verdade 

são seus também, no entanto, ele se eleva para além da ameaça e do perigo, e 

ergue-se sobre sua finitude, admira aquilo que o ameaça concomitante a 

supressão de sua própria individualidade (BARBOZA, 2001, p. 122). Se trata 

de uma única e mesma Vontade que vive e aparece em todos. Seus fenômenos, 

no entanto, combatem entre si. Essa consciência no indivíduo purificado e 

enobrecido pelo sofrimento atinge um ponto no qual o fenômeno, “o véu de 

Maia” não mais o ilude. Expira o egoísmo, através da forma do fenômeno que 

ele vê, do principium individuationis. Com isso, os motivos que eram até então 

poderosos perdem o seu poder, e no lugar deles, o conhecimento perfeito da 

essência do mundo, que atua como quietivo da Vontade, produz a resignação, 

a renúncia, não só da vida, mas de toda Vontade de vida mesma. Dessa forma 

                                            
6 No entanto, seria só no âmbito da exposição que é aceitável a superioridade de uma arte sobre a outra 
(BARBOZA, 2001). Pois quando da intuição estética gênio e objeto da intuição são unos, são a Vontade 
cósmica que se contempla no espelho da representação, sem superioridade de seus atos originários ou 
da arte que expressou uma Ideia. A superioridade reside apenas no grau em que a Vontade se objetiva 
no mundo e constitui uma pirâmide, cuja base é o inorgânico, as partes intermediárias são os vegetais e 
os animais e o ápice é o homem”. (BARBOZA, 2001, p. 121). 

 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
147 

é que no fim da tragédia, os mais nobres, após longa luta e sofrimento, 

desistem dos alvos que até então são perseguidos e para sempre abdicam de 

todos os gozos da vida, ou da vida se livram com alegria. 

Conforme Araldi (2003) a arte conduz, assim, à liberação do homem 

das dores do mundo e da vontade, ela é um paliativo ao sofrimento. E a 

tragédia, para Schopenhauer, tanto grega como moderna, conduz ao 

apaziguamento da vontade de vida, ensina a redenção e a resignação ao mundo 

dos sofrimentos, na medida em que tornam conscientes que o mundo e a vida 

não podem oferecer verdadeira satisfação. 

No primeiro capítulo de Metafísica do Belo, Schopenhauer define 

que: 

 

Com um nome universalmente compreensível, metafísica do belo significa, 

propriamente dizendo, a doutrina da representação na medida em que esta não 

segue o princípio de razão, é independente dele, ou seja, a doutrina da apreensão 

das Ideias, que são justamente o objeto da arte (SCHOPENHAUER, 2003, p. 

23). 

 

Na apresentação de Jair Barboza a essa obra, ele explica que a estética 

de Schopenhauer é uma “metafísica do belo” e não da arte. E isso o diferencia 

de uma tradição na qual o belo natural é menos valorizado se comparado com 

a obra humana. Como em Hegel, para quem “a expressão para ciência do belo 

soa ‘filosofia da arte’, mais precisamente ‘filosofia da bela arte’” (BARBOZA, 

2003, p. 14) - na medida em que a espiritualidade se apresenta no ser humano, 

sendo por isso, superior a qualquer produto da natureza. Para Schopenhauer, 

ao contrário, o belo natural antecede a obra do gênio. 

Schopenhauer afirma que a arte é obra do Gênio, do artista. O artista 

é aquele que possui a genialidade em um grau muito mais elevado que os 

demais. Se a contemplação estética é um estado súbito, que ocorre “de um só 

golpe” quando o intelecto assume preponderância em relação à vontade e a 

suprime por instantes, permanecendo o puro sujeito do conhecimento, olho 

cósmico, desprovido de individualidade e vontade, no Gênio esse estado é 

muito mais duradouro, o que permite que ele o reproduza em obras de arte. 

Há, portanto, características do Gênio que diferem das do “homem comum”, 

sendo a principal delas, o fato de que o Gênio não está confortável em sua 

época, e ele busca a solidão, o refúgio deste mundo. 

O ser humano comum estaria imerso no tumulto da vida, à qual 

pertence sua vontade. Seu intelecto está afundado pelas coisas e 

acontecimentos cotidianos, e não tem consciência disso, nem da vida mesma 



Tulipa Martins Meireles 

 
148 

em sua significação objetiva. Diferentemente, no Gênio está presente a 

Clarividência, a partir da qual ele vê as coisas e a si mesmo de forma clara e 

distinta. Como no Gênio o intelecto está destacado da vontade e, portanto, da 

individualidade, da pessoa, ele se torna consciente de que o que diz respeito à 

vontade não diz respeito ao mundo e as coisas mesmas. Ao tomar consciência 

disso ele percebe o mundo e as coisas, em e para si mesmas em intuição 

objetiva. Diferentemente, a consciência humana comum, que percebe as coisas 

no mundo, mas não o mundo, percebe seu próprio agir e sofrimento, mas não 

a si mesmo. Isso na medida em que sua percepção das coisas e do mundo é 

predominantemente subjetiva e permanece na imanência do mundo da 

representação. 

Uma forte característica da individualidade do Gênio é a ênfase na 

melancolia. E para Schopenhauer, essa ênfase melancólica se deve ao fato de 

que a vontade sempre faz valer seu domínio sobre o intelecto e este, em meio a 

relações pessoais desfavoráveis se furta mais facilmente à vontade. Assim, ele 

desvia-se de situações adversas, em certa medida para se distrair, e com mais 

energia se direciona ao mundo exterior, tornando-se puramente objetivo de 

modo mais fácil. Essa melancolia do Gênio estaria no fato de que a vontade de 

vida, quanto maior for a clareza do intelecto sobre ela, mais distintamente 

percebe a miséria de seu estado. Para ele, “O Gênio, amiúde melancólico, 

também mostra por vezes a acima já descrita jovialidade característica, possível 

apenas a ele, nascida da mais perfeita objetividade de espírito” 

(SCHOPENHAUER, W II, p. 459). 

O Gênio é por isso infiel à sua destinação, é um intelecto que se torna 

ativo por conta própria, não depende do interesse da vontade para despertá-lo. 

A obra do Gênio existe por conta própria e por isso devem ser consideradas 

“a flor ou lucro líquido da existência”. Segundo Schopenhauer “nosso coração 

queda-se absorvido na fruição delas” (SCHOPENHAUER, W II, p. 465). As 

obras do artista genial são imortais e nascem de uma tormenta interior do 

Gênio. E isso se dá por meio de uma excessiva sensibilidade que lhe é própria, 

unida a veemente paixão da vontade. E aqui um ponto importante na 

característica do Gênio, pois a separação entre intelecto e vontade não anula a 

intensidade volitiva do Gênio, ele é condicionado por um caráter veemente e 

apaixonado. 

O modo de conhecimento estético e a arte são possibilidades que 

permitem momentaneamente apaziguar a Vontade de vida, embora não a 

negue. Esse momento não é duradouro e somente o Gênio possui capacidade 

para se afastar das aparências e mergulhar na essência das coisas. Se aproxima, 

dessa forma, da negação das aparências, ao afastar a Vontade, afasta a 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
149 

individualidade e consegue vislumbrar a existência em sua universalidade, 

distante de seu interesse particular. 

 

O gênio é a faculdade cognitiva do conteúdo dos objetos, dos fenômenos, 

tornando sua obra exponível numa obra artística. Já o espectador, por também 

possuir seu grau de genialidade, poderá fruir essa exposição. Trata-se de um 

conhecimento que não pode ser comunicado por doutrinas ou conceitos, mas 

apenas por obras artísticas; muito menos pode ser apreendido abstratamente, 

mas só intuitivamente (BARBOZA, 2003, p. 15). 

 

Para Schopenhauer o conhecimento estético é o mais profundo e 

verdadeiro sobre a essência do mundo. O que o difere da estética de Kant, 

pois para Kant, o juízo de gosto não se refere ao conhecimento de algo, mas 

ao jogo entre imaginação e entendimento. Ao lado do belo está o sublime.  

Para Kant, o sublime é um sentimento que “significa a saída da impotência, 

ocasionada em face de fenômenos naturais potentes, como tempestades, 

vulcões, mar revolto (...) e ida para uma potência da razão, que fornece em 

ideia a totalidade procurada da contemplação de tais fenômenos” (BARBOZA, 

2003, p. 16). O sublime não se refere a um objeto empírico considerado, mas à 

disposição mental engendrada no homem, que se eleva em face dele. Há no 

sublime o jogo entra imaginação e razão. Kant faz uma transição do belo ao 

sublime e por fim, o sublime conduzirá a ideia de infinito.  

Por esse caminho, “Schopenhauer encontrará no sentimento a 

positividade correspondente a uma intuição imagética do Em-si” (BARBOZA, 

2003, p. 17). Em Schopenhauer belo e sublime são aproximados. A alternância 

que Kant se refere entre impotência e potência na mente, quando se 

contempla o sublime, Schopenhauer interpreta como uma relação hostil, 

contrária à vontade humana em geral, tal como ela se expõe em seu corpo. 

Não haveria o jogo entre imaginação e razão, mas entre a “Vontade e o puro 

sujeito do conhecimento, correlato da Ideia, que contempla esta em meio aos 

perigos ameaçadores do corpo” (BARBOZA, 2003, p.17-18). Perdendo de 

vista o perigo, o espectador dele se desvia conscientemente e, com 

tranquilidade contempla a Ideia, e “O espectador se eleva sobre si, seu querer 

sendo ainda lembrado, não como particular, mas como universal, e a 

disposição daí advinda é a do sublime” (BARBOZA, 2003, p. 18). 

Na metafísica do belo de Schopenhauer a arte, que é exposição da 

Ideia intuída, é uma forma de conhecimento privilegiado, conforme já 

apresentamos. Ela retira o objeto de suas relações e o torna representante do 

todo. O indivíduo, nesse momento, se torna “puro sujeito do conhecimento”, 



Tulipa Martins Meireles 

 
150 

destituído de individualidade, pois esta é suprimida. No que Barboza considera 

que Schopenhauer “desemboca numa negatividade estética, pois, se todo 

momento de contemplação do belo significa ‘supressão da individualidade’, 

negação da Vontade, do Em-si das Ideias (...) paradoxalmente aquilo que é 

visto em sua máxima visibilidade já foi despojado de seu núcleo” (BARBOZA, 

2003, p. 18). Isso não impede que a contemplação seja um consolo ou alívio ao 

sofrimento, pois ela neutraliza a fonte do sofrimento, ainda que apenas por 

instantes. 

Nesse sentido, o modo de conhecimento estético em Schopenhauer é 

um “quietivo do querer, a proceder seu próximo estágio de negação, o ético, 

representado pela compaixão e pela ascese” (BARBOZA, 2003, p. 19). Este 

último estádio é o tema do quarto livro de O mundo como vontade e como 

representação. Segundo Barboza (2003) pelo conceito de “negação da Vontade” 

haveria um parentesco entre ética e estética no pensamento de Schopenhauer. 

Entretando, compreendemos que no lugar de um parentesco há uma tensão 

entre ética e estética no pensamento de Schopenhauer que impede um 

pensamento ético-estético como estética da existência, na medida em que a 

ética está relacionada com a negação da vontade de vida que possui sua raiz 

nas antigas religiões “pessimistas”, conforme a terminologia de Schopenhauer.  

Por outro lado, uma compreensão em termos ético-estéticos, como 

em Foucault, é possível enquanto uma estética da existência porque os 

princípios éticos se referem a uma escolha pessoal e voluntária, vinculada a 

uma perspectiva filosófica, próprias das sociedades pagãs, do pensamento 

grego e greco-romano. Trata-se de uma ascética, isto é: 

 

(...) o conjunto mais ou menos coordenado de exercícios disponíveis, 

recomendados, até mesmo obrigatórios, ou pelo menos utilizáveis pelos 

indivíduos em um sistema moral, filosófico e religioso, a fim de atingirem um 

objetivo espiritual definido. Entendo por 'objetivo espiritual' uma certa mutação, 

uma certa transfiguração deles mesmos enquanto sujeitos, enquanto sujeitos de 

ação e enquanto sujeitos de conhecimentos verdadeiros. É esse objetivo da 

transmutação espiritual que a ascética, isto é, o conjunto de determinados 

exercícios, deve permitir alcançar (FOUCAULT, 2022, p. 354). 

 

Pelo termo “ascética” Foucault busca se afastar de noções como 

ascetismo e ascese, porque remetem a atitudes de mortificação e renúncia ou a 

um exercício particular, por meio do qual o indivíduo se compromete com 

uma série de exercícios dos quais ele poderá esperar ou seu perdão, ou sua 

purificação, ou sua salvação. Pelo termo ascética Foucault pode compreender a 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
151 

constituição de si como obra de arte, isto é, uma estética da existência, na qual 

o princípio ético do cuidado de si adquire um sentido estético. Esse princípio é 

central, especialmente na cultura de si do período helenístico e romano. 

Schopenhauer em suas máximas presentes em Parerga e Paralipomena, dá grande 

atenção às filosofias antigas deste período que Foucault considera o “Período 

de ouro da Cultura de si”. Nelas ele de fato se refere a possibilidade de uma 

vida feliz para nós, em nosso mundo, ou seja, dá conselhos para uma vida com 

menos dor possível, esta é aquele modo de vida que valoriza em grande parte a 

vida intelectual, é uma vida sábia. Ele diz “tomo aqui o conceito de sabedoria 

de vida inteiramente em sentido imanente, a saber, no da arte de conduzir a 

vida do modo mais agradável e feliz possível” (SCHOPENHAUER, 2002, p. 

1). Para isso, Schopenhauer afirma que foi necessário se desviar do ponto de 

vista “ético-metafísico” superior, do seu pensamento, pela exigência de manter 

“o ponto de vista comum, empírico, cujo erro conserva” 

(SCHOPENHAUER, 2002, p. 2). Dessa forma, reforçamos a dificuldade em 

conceber uma arte de viver em Schopenhauer ancorada na perspectiva ético-

estético, pois parece que ela se desenvolve apenas quando o filósofo opera um 

desvio do caminho ético. 

 

 

Consideração Finais 

 

No primeiro momento tratamos sobre como Schopenhauer 

fundamentou o sofrimento a partir da Vontade de vida e de que maneira 

compreendeu que sua afirmação o perpetua, por meio do instinto sexual. Além 

disso, abordamos sobre como o ser humano se esforça para banir o 

sofrimento, ainda que, na maioria das vezes só o faz mudar de figura, o que o 

faz girar num ciclo ininterrupto de desejo, tédio e sofrimento. No esforço para 

fugir do sofrimento, o ser humano busca se afastar dos aborrecimentos 

causados pelo tédio no entretenimento fugaz, que não o faz verdadeiramente 

se afastar do sofrimento, mas ao contrário lhe traz mais dores, na medida em 

que nunca o satisfaz inteiramente e o recoloca num lugar de necessidade. Para 

Schopenhauer o tédio é um estado que permite a percepção sobre o tempo e a 

distração tira essa noção. Porém, como a distração é fugaz e não possui 

durabilidade é um estado no qual se busca satisfações que nunca são 

inteiramente satisfeitas.  

Para ele, o mundo possui um problema insolúvel, contraído na 

procriação, e é uma dívida que todos carregam e que a afirmação da Vontade 

de vida perpetua. Só é possível conter a Vontade de vida negando-a no lugar 



Tulipa Martins Meireles 

 
152 

de afirmá-la, tal como fazem as antigas religiões, do brahmanismo, budismo e 

o antigo cristianismo. Estas são, para Schopenhauer, religiões pessimistas e 

nesse sentido, são conscientes da vontade de vida e da necessária interrupção 

do seu ciclo, para alcançar um estado de apaziguamento. A moral possui papel 

fundamental na doutrina de Schopenhauer na medida em que, para ele, a moral 

oferece um consolo ao estado do mundo.  De forma originária, o intelecto 

serve à vontade, no entanto, sua salvação está, segundo Schopenhauer, em sua 

negação. 

A arte, conforme apresentamos, é um tipo de conhecimento capaz de 

apaziguar a vontade. Embora não produza a negação da vontade de vida ela 

possibilita estados de apaziguamento do sofrimento e da dor porque no modo 

de conhecimento estético o intelecto encontra-se desvinculado da vontade, e 

por isso não serve ao seu querer e à individualidade, mas às formas gerais da 

Ideia. Assim, livre de individualidade e vontade, puro olhar cósmico, o puro 

sujeito do conhecimento acessa o íntimo do mundo sem servir aos desejos da 

vontade, e pode assim ter uma visão que não está turvada pelo querer. A arte 

possui um papel importante no mundo, pois enquanto obra de arte permite o 

acesso as Ideias gerais, acessadas de forma mais completa pelo artista que 

concebeu a obra. Este, por meio da contemplação estética, esse estado em que 

o intelecto se desprende da vontade momentaneamente, pode produzir uma 

obra no mundo da representação e assim possibilitar o acesso ao mundo das 

Ideias, mais próximo da coisa em si.  

A genialidade do artista é o que o faz produzir uma obra e 

contemplar o mundo esteticamente por um tempo maior. As pessoas comuns 

possuem a genialidade para contemplar as obras e a natureza, porém, por um 

período menor que o gênio artístico. As obras de arte no mundo da 

representação permitem o acesso ao mundo das Ideias por meio da 

contemplação estética. Elas permitem aos seres humanos desvincularem-se da 

inquietude do mundo e encontrar de forma mais aproximada a essência da 

vida, promovendo assim um estado de momentâneo apaziguamento, 

tranquilidade. 

A doutrina de Schopenhauer pode contribuir para uma reflexão atual, 

ao afirmar a dor no horizonte individual e da sociabilidade, ele compreende 

que dor e sofrimento, diferente do prazer, é o que verdadeiramente é sentido.  

Nesse contexto, a fim de eliminar o sofrimento, são propostas as perspectivas 

da estética e da ética. No entanto, há uma tensão entre elas, não sustentando 

uma posição ético-estética, como podemos constatar no pensamento de 

Foucault sobre a estética da existência - vendo apenas na ascese religiosa, a 

partir das antigas religiões indianas, a possibilidade de negar a Vontade.  



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 135-154 

 
153 

De modo que a difícil questão em torno da possibilidade de uma vida 

feliz, diante do inevitável sofrimento inerente ao ser humano, a partir da 

análise e interpretação das obras e textos de Schopenhauer consultados nessa 

investigação, não se resolve inteiramente pela dificuldade em conciliar uma arte 

de viver, mesmo pessimista, com a questão do erro da vontade – a culpa que 

todos os indivíduos carregam. Então, como conciliar uma existência sem 

sofrimentos com a culpa, ou como contorná-la por meio de uma arte de viver? 

Não é possível contornar ou conciliar a questão da culpa e do erro da Vontade 

na Arte de viver de Schopenhauer se considerados os quatro livros do O 

Mundo como Vontade e como Representação. A questão ética, tratada no livro quatro, 

conduz à negação da Vontade por meio de uma ascese religiosa, negadora da 

vida, embora inscrita na vida. De forma que a questão do erro não desaparece, 

a vida mesma, enquanto representação não se liberta do erro e da culpa. 

Diferentemente ocorreria se a obra de Schopenhauer se encerrasse no Terceiro 

livro? A estética, pela contemplação e pela arte, por meio da compreensão do 

Gênio, parece ter um alcance para além da representação.  

 

 

Referências 

 

ARALDI, C. L. “O confronto de Nietzsche com o pessimismo 

schopenhaueriano”. In: Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 13, p. 173-185, 2003. 

BARBOZA, J. A metafísica do belo de Arthur Schopenhauer. São Paulo: 

Humanitas/FFLCH/USP, 2001. 

_________. “Tradução, apresentação e notas”. In: SCHOPENHAUER, A. 

Metafísica do belo. Trad. Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2003, p. 7-22. 

DECOCK, D. C. “O encontro de Schopenhauer com o pensamento indiano: 

influência e legitimidade”. In: Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 7, nº 

2, 2016, p. 27-37. 

FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito: curso dado no Collège de France (1981-

1982). Trad. Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. São Paulo:  

Martins Fontes, 2010. 

_________. A coragem da verdade: o governo de si e dos outros II: Curso no Collège de 

France (1983-1984). Trad. Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

_________. História da sexualidade 2: O uso dos prazeres. Trad. Maria Thereza da 

Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2010. 

_________. História da sexualidade 3: O cuidado de si. Trad. Maria Thereza da 

Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2011. 



Tulipa Martins Meireles 

 
154 

HAN, B. C. Sociedade paliativa: a dor hoje. Tradução: Lucas Machado. Petrópolis, 

RJ: Editora Vozes, 2021. 

MEIRELES, T. M. Estética da existência em Michel Foucault: a formação ética através 

de uma ascética filosófica. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Orientador: 

Clademir Luís Araldi. Pelotas: PPG-FIL/UFPel, 2015. 

_________. Michel Foucault e a constituição da subjetividade como estética da existência: 

o cuidado de si, a coragem da verdade cínica e suas reverberações na arte do século XIX. 

Tese (Doutorado em Filosofia). Orientador: Clademir Luís Araldi. Pelotas: 

PPG-FIL/UFPel, 2020. 

SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e como representação, 1º tomo. 

Trad., apresentação, notas e índice de Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2005. 

_________. O mundo como vontade e como representação, 2º tomo. Trad., 

apresentação, notas e índices de Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2015. 

_________. As dores do mundo [livro eletrônico]. Trad. De José Souza de 

Oliveira. São Paulo: Edipro, 2019. 

_________. Parerga e Paralipomena. In: Schopenhauer – vida e obra. Trad. 

Wolfgang et al. São Paulo: Nova Cultural Ltda, 1997, p. 237- 300. 

_________. Metafísica do belo. Trad. Apresentação e notas Jair Barboza. São 

Paulo: Editora UNESP, 2003. 

_________. Aforismos para a sabedoria de vida. Trad. Prefácio e notas de Jair 

Barboza. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 

 

Email: tulipameireles@hotmail.com 

 

Recebido: 10/2025 

Aprovado: 01/2026 


