
EROS TYRANNOS: O PROBLEMA DO DESEJO E  

O FENÔMENO DA TIRANIA NA REPÚBLICA DE PLATÃO 

 

Richard Romeiro Oliveira 

Universidade Federal de São João del-Rei 

 

 

Resumo: O presente artigo tem como seu principal escopo analisar como, na República, Platão 

procura compreender a gênese da tirania não apenas a partir de certas transformações 

sociopolíticas ocorridas na ordem externa da cidade, mas também a partir de determinadas 

modificações psíquicas que alteram a economia interna da alma humana, fazendo com que o 

elemento apetitivo triunfe definitivamente sobre o princípio racional. Nesse sentido, trataremos de 

observar de que modo, segundo a argumentação platônica desenvolvida na República, a tirania 

emerge como um regime sui generis, que radicaliza e consuma o movimento de emancipação dos 

desejos levado a efeito no processo de corrupção das formas políticas, engendrando o 

aparecimento de um tipo de cidade e de ser humano marcado pelo predomínio dos apetites mais 

bestiais e criminosos. 

Palavras-chave: Platão, regime, tirania, democracia, apetites. 

 

Abstract: This article has as its main scope to analyze how, in the Republic, Plato seeks to 

understand the genesis of tyranny not only from certain sociopolitical transformations that 

occurred in the external order of the city, but also from certain psychic modifications that alter the 

internal economy of the human soul, leading the appetitive element to definitively triumph over 

the rational principle. In this sense, we will try to observe how, according to the Platonic argument 

developed in the Republic, tyranny emerges as a sui generis regime, which radicalizes and 

consummates the movement of emancipation of desires carried out in the process of corruption 

of political forms, engendering the emergence of a type of city and human being marked by the 

predominance of the most bestial and criminal appetites. 

Keywords: Plato, regime, tyranny, democracy, appetites. 

 

 

 

1. A novidade do ensinamento da República sobre a tirania: o elo entre 

tirania e democracia e o uso do método psicopolítico 

 

Pode-se dizer que o problema da tirania constitui um dos temas 

centrais da rica e multifacetada reflexão política levada a efeito por vários 

escritos platônicos. De fato, do Górgias às Leis, passando pela República, pelo 

Político e pela Carta VII, percebemos que a questão do regime tirânico assoma, 

no contexto do Corpus platônico, como um inquietante fenômeno político que 

© Dissertatio [61]  76-108  |  2025 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
77 

merece, como tal, ser convertido no objeto de uma investigação filosófica 

atenta e mais rigorosa, a fim de que sua natureza própria possa ser 

compreendida. Ora, pode-se igualmente dizer que, na execução dessa tarefa 

filosófica de compreensão da natureza da tirania, a República possui, no 

conjunto das obras de Platão, uma importância inquestionável, de vez que é 

nas suas páginas que encontramos a abordagem platônica mais ampla e 

aprofundada desse assunto.1 É o que nos mostram, decerto, os livros VIII e IX 

dessa obra, nos quais Platão, procedendo à elaboração de uma genuína teoria 

ou tipologia dos regimes (πολιτείαι), consagra um espaço privilegiado ao 

tratamento da tirania. Grosso modo, percebemos que, no contexto dessa 

tipologia dos regimes elaborada na República, a pretensão platônica consiste em 

tentar nos mostrar o regime tirânico como um fenômeno político dotado de 

uma perversa radicalidade, na medida em que sua irrupção, desencadeando um 

tipo de experiência política visceralmente negativa, cujas características põem 

em xeque os fundamentos mesmos da vida cívica e social, coloca-nos em face 

do que seria a expressão máxima do mal na esfera da cidade. Isso significa que, 

de acordo com a abordagem efetivada na República, a tirania pode ser 

compreendida como um regime anódino e mesmo misteriosamente singular 

no interior do conjunto das formas políticas reconhecidas, porquanto, 

determinando-se como a perversão extrema do poder, ela representa aquele 

evento perturbador responsável por conduzir a comunidade política às suas 

fronteiras e em que a cidade, ao se tornar posse de um só homem e de seus 

desejos bestiais, acaba por ter sua essência ou natureza própria destruída. 

Ressaltando esse ponto do ensinamento político da República acerca da 

singularidade e do caráter perturbador da tirania, Bignotto (1998, p. 131) nos 

explica que, segundo esse diálogo, “a tirania não é (...) um regime como os 

outros. Ela é o ideal negativo da vida política. Ela marca a fronteira na qual o 

animal político converte-se em besta, ao acreditar ter-se feito deus”. 

Mas é preciso reconhecer que, ao desferir esse ataque contundente à 

tirania, a República não manifesta grande originalidade, de vez que a 

condenação do governo tirânico como expressão do mal na esfera política era, 

de certa forma, um lugar comum do pensamento político grego da época.2 No 

                                                           
1 É o que explica Bignotto (1998, p. 86): “[o] tema da tirania aparece em quase todos os escritos políticos 
de Platão. É, no entanto, na República que recebe o tratamento mais extenso”. Sobre esse assunto na 
República, ver também o ótimo trabalho de Aruzza (2019) e os valiosos comentários de Giorgini (2005, 
p. 423-470). 
2 É o que observa Aruzza (2019, p. 39): “the description of the tyrant as a moral monster was a 
widespread commonplace”. A mesma posição é assumida por Giorgini (2019, p. 82). Cf. também  Roux 
(2001, p. 140), para quem “la condamnation de la tyrannie est déjà un lieu commun de la pensée 
grecque lorsque Platon s’empare du problème”. Vale lembrar aqui, porém, que, embora no tempo de 



Richard Romeiro Oliveira 

 
78 

que diz respeito a esse assunto, a novidade filosófica da República jaz, na 

realidade, alhures. Mais precisamente, ela se localiza no modo deliberadamente 

polêmico e provocador por meio do qual o diálogo procura explicar a gênese 

da tirania como uma consequência direta do desenvolvimento de certos 

princípios e práticas inerentes ao funcionamento da democracia, o que 

subverte inteiramente a maneira convencional como a questão da tirania era 

colocada no pensamento grego, pondo em xeque a própria representação que 

a democracia grega fazia de si mesma. De fato, pode-se dizer que, na República, 

Platão mobiliza os elementos tradicionais de que se valia o discurso 

democrático em sua caracterização da figura do tirano como a expressão da 

perversão política radical; porém, diferentemente do que ocorria no âmbito do 

discurso democrático convencional, em que o recurso à figura do tirano 

constituía uma estratégia retórica e ideológica utilizada para se afirmar o valor 

político da democracia,3 a fim de opô-la ao seu “outro” (a tirania), a República 

procurará mostrar que, na verdade, contrariamente ao que considera um certo 

senso comum político, há um elo profundo entre tirania e democracia, de 

forma que a própria gênese da tirania não pode ser compreendida senão a 

partir de certas transformações ocorridas no seio mesmo do regime 

democrático. Nesse sentido, observamos que a abordagem da tirania na 

República faz parte de um procedimento filosófico mais amplo levado a efeito 

no interior dessa obra, procedimento que tem como seu escopo fundamental a 

efetivação de um questionamento profundo da democracia (cf. ARUZZA, 

2019, p. 62). 

Mas isso não é tudo, porquanto há um outro elemento teórico 

importante, pertencente ao ensinamento elaborado pela República acerca da 

natureza da tirania, que deve ser aqui desde já mencionado. Com efeito, como 

se observou acima, a leitura da República nos mostra que essa obra, nos seus 

livros VIII e IX, pretende levar a efeito uma inédita e polêmica demonstração 

da conexão entre democracia e tirania. Ora, a fim de efetuar essa 

demonstração, o diálogo se vale de um método ou de um tipo de abordagem 

                                                                                                                           
Platão a excecração do tirano como uma figura maligna tivesse se tornado uma communis opinio da 
retórica política, a primeva visão grega da tirania não foi essencialmente negativa. Ver a respeito desse 
ponto as análises de Andrewes (1957, p. 7-19), Newell (2019, p. 54-56) e Giorgini (2019, p. 77). Sobre a 
evolução semântica do termo τύραννος na língua grega antiga, cf. Parker (1998, p. 145-172). Parker 
busca evidenciar o fato de que originalmente o termo τύραννος era usado, pelos escritores gregos, de 
forma positiva e como um sinônimo de βασιλεύς ou ἄναξ, o emprego negativo da palavra para designar 
um governante autocrático e injusto constituindo, assim, o resultado de um certo desenvolvimento 
histórico do pensamento político helênico. 
3 Sobre isso, ver as explicações de Giorgini (2019, p. 77), que indica que, com a consolidação do regime 
democrático em Atenas, a tirania veio a ser determinada como a forma de governo que possui “todas as 
características opostas à democracia”. 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
79 

que pode ser considerado como igualmente inédito ou original no campo da 

teoria política. Que método ou tipo de abordagem é esse? Explicando a coisa 

sem maiores delongas, trata-se daquele que, visando compreender a gênese da 

tirania e explicar mais adequadamente como se dá a origem desse regime, 

envolve o recurso a uma démarche de caráter nitidamente psicopolítico, a qual, 

baseada no estabelecimento de uma correspondência entre a alma e a cidade 

(Rep. VIII, 545c-d), busca trazer à luz os complexos mecanismos psíquicos e 

morais que levam à formação desse singular evento político.4 Ora, graças à 

aplicação desse método de análise psicopolítico, a República logra evidenciar, 

pela primeira vez na história do pensamento político ocidental, como o 

fenômeno da tirania, longe de ser algo que se elucida apenas por meio das 

transformações sociopolíticas ocorridas na dimensão coletiva da cidade, 

constitui, antes, um acontecimento que possui raízes morais e psíquicas mais 

profundas, que mergulham nos recessos da alma e do caráter humano, o que 

permite ao diálogo explicar finalmente o aparecimento da tirania como o 

resultado de uma alteração profunda da ordem ou da economia saudável de 

nossa psique e de nosso ethos – uma alteração cujo resultado é a mais extrema e 

assustadora forma de infelicidade.5 A partir da explicitação desse ponto, a 

República determinará, assim, a irrupção do regime tirânico no interior da pólis, 

valendo-se de um vocabulário oriundo da medicina, não apenas como uma 

“doença da cidade” (πόλεως νόσημα),6 que subverte inteiramente o 

funcionamento regular da comunidade política, mas também como uma 

patologia extrema da alma, derivada da eclosão de uma desordem moral e 

psíquica que, originando um tipo de ethos ou de caráter completamente injusto 

e depravado, compromete de forma radical aquele que seria o estado mais 

hígido da natureza do homem, desembocando na produção da mais aterradora 

forma de desventura.7 Trata-se, nesse sentido, de mostrar, por meio da análise 

                                                           
4 Na verdade, como se sabe, essa abordagem psicopolítica, baseada na concepção de que há uma 
correspondência entre a alma e a cidade, é aplicada por Sócrates na República não apenas no 
tratamento da tirania, mas também na explicação de todas as demais formas de governo corrompidas. 
Voltaremos a esse assunto mais adiante. 
5 Segundo Giorgini (2005, p. 450), o desnudamento da alma do tirano, mediante o procedimento da 
análise psicopolítica, constitui o elemento verdadeiramente inovador e extraordinário na abordagem 
platônica do fenômeno da tirania na República. 
6 Em Rep. VIII, 544c, Sócrates se refere, de fato, à tirania como “a quarta e última doença da cidade” 
(τέταρτόν τε καὶ ἔσχατον πόλεως νόσημα), consumando o processo de “adoecimento” progressivo da 
comunidade política iniciado com a timocracia e levado adiante pelo desenvolvimento da oligarquia e da 
democracia. A presença de um modelo e de uma linguagem médicos na base dessas formulações é um 
dado inequívoco. Ver as explicações de Giorgini (2005, p. 429). 
7 Para se compreender adequadamente esse ponto, deve-se lembrar aqui que, em Rep. IV, 444c-e, 
Sócrates, mobilizando o referencial teórico fornecido pela medicina e após um longo argumento, havia 
desembocado na conclusão de que a virtude e a justiça se confundem com a saúde da alma (ὑγίεια τῆς 



Richard Romeiro Oliveira 

 
80 

psicopolítica, que o tirano, apesar de toda sua pompa e poder, constitui o tipo 

humano mais injusto e desventurado de todos, o qual, justamente por ser o 

mais injusto e desventurado, funciona como o antípoda do filósofo, o homem 

perfeitamente justo e feliz.8 

Pode-se dizer que a abordagem desse assunto cumpre uma função 

decisiva na economia discursiva da República, de vez que uma das principais 

pretensões filosóficas dessa obra consiste em demonstrar, contra uma visão 

favorável da tirania presente numa certa opinião popular e nos ensinamentos 

de sofistas como Cálicles9 e Trasímaco, que a vida do homem mais injusto é a 

vida mais infeliz.10 Ora, na medida em que a figura do tirano emerge no 

contexto da República como o caso paradigmático do homem mais injusto, 

mostrar a infelicidade do tirano e contrastar tal infelicidade com a beatitude do 

filósofo, solapando uma visão complacente e mesmo apologética da tirania 

presente em uma certa vertente literária e filosófica grega, constitui uma 

démarche filosófica essencial do diálogo.11 

                                                                                                                           
ψυχῆς), ao passo que a injustiça constitui o estado mórbido ou doentio de nossa psique (νόσος τῆς 
ψυχῆς). Como viu Jouanna (1978, p. 84), estamos aí diante de uma característica filosófica presente no 
tipo de reflexão política desenvolvida por Platão não apenas na República, mas em vários outros 
diálogos, como o Górgias e as Leis. Nas palavras de Jouanna: “Platon a toujours considéré l’art medical 
comme un donné qui lui a servi de modèle de l’art politique ou du législateur, dès le premier dialogue de 
la maturité, le Gorgias, jusqu’au dernier dialogue de vieillesse, les Lois”. 
8 Cf. Bertmann (1985, p. 152-160), Gigon (1988, p. 129-153) e Giorgini (2005, p. 443-445). 
9 Cf. Górgias, 482c-484c; 491e-492d. Nos passos citados, Cálicles, valendo-se da oposição entre 
natureza (φύσις) e convenção (νόμος), arvora-se em advogado da ideia de que, de acordo com o direito 
natural, é justo que os homens que são mais fortes solapem as leis convencionalmente instituídas nas 
sociedades e se apoderem do poder absoluto, submetendo a multidão dos fracos aos seus desejos e 
paixões. Como explica Canto (1987, p. 73), para Cálicles, “[l]es lois et les conventions des hommes ne 
servent qu’à contrarier la force de la nature et à domestiquer le surhomme. L’idéal de la nature, c’est le 
tyran impitoyable”. 
10 Como se sabe, Trasímaco é uma das personagens da República e o seu elogio da tirania aparece no 
interior dessa obra no trecho localizado em 343b-344e. Sobre a defesa da tirania levada a efeito por 
Trasímaco na República, ver os comentários de Bignotto (1998, p. 94-99). A respeito desse ponto, é 
interessante observar que, no diálogo, as palavras e o comportamento do sofista nos são apresentados 
como as palavras e o comportamento de um típico tirano: de fato, Trasímaco intervém na cena do 
diálogo de forma feroz e ameaçadora, como se fora um lobo, manifestando raiva e impaciência em 
relação aos procedimentos dialéticos de Sócrates; ademais, ele expressa suas opiniões de forma brutal 
e agressiva, propondo uma visão da política fundada exclusivamente no uso da força; ele recusa, enfim, 
a experiência do diálogo. Sobre isso, cf. Strauss (1978, p. 74) e Aruzza (2019, p. 102). 
11 É o que esclarece Giorgini (2005, p. 425-426), da seguinte forma: “La comparsa sulla scena del tiranno 
è, si diceva, a lungo preparata e risponde a diverse esigenze del dialogo. Essa conclude la descrizione 
del declino delle forme di governo e della corrispondente decadenza morale dell'anima umana. La figura 
del tiranno agisce come ‘cartina di tornasole’ del destino dell'anima umana e consente di dare finalmente 
un ‘giudizio corretto’ (krinai orthos: II 360e) sulla realtà della felicità umana. La sua felicità è ammirata e 
invidiata, eppure egli è di fatto l'uomo più infelice. La realtà della sua condizione fornisce una risposta 
definitiva alla veemente richiesta di Glaucone: aphaireteon de to dokein, bisogna togliere di mezzo 
l'apparenza (Il 361b)! Essa mostra come Gige, e chi si impossessa del sommo potere come lui, non 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
81 

Como é sabido, no registro discursivo dos livros VIII e IX da 

República, a demonstração desse ponto será efetuada a partir da retomada da 

teoria de que há uma correspondência ou um paralelismo entre aquilo que se 

passa na alma individual e as estruturas da cidade ou da pólis, com a sua 

correlata concepção do caráter tripartite da ψυχή (cf. GIGON, 1988, p. 136). 

Lançando mão desses elementos, o diálogo poderá então, de forma mais 

precisa, evidenciar de que modo a emergência da tirania como uma patologia 

extrema da alma constitui o efeito de uma espécie de sublevação ou στάσις 

intrapsíquica12, que leva aquele que é o mais baixo estrato ou componente de 

nosso psiquismo, o elemento apetitivo (τὸ ἐπιθυμητικόν), a ocupar o lugar 

daquele que é o mais elevado e perfeito, o elemento intelectivo (τὸ λογιστικόν), 

arrastando consigo, nessa sublevação, o elemento ligado ao ânimo (τὸ 

θυμοειδές) (Rep. IX, 586c-587c).13 A ideia fundamental aqui, como viu Cooper 

(2008, p. 18-22), é a de que a República pensa o funcionamento do psiquismo 

ou da alma a partir do modelo político de estruturação da cidade (a alma seria, 

nessa perspectiva, uma espécie de πολιτεία), e, pensando o funcionamento do 

psiquismo a partir de um modelo político, considera que, à semelhança do que 

ocorre na cidade, alma está sujeita internamente a um conflito entre as 

diferentes forças, partes ou “facções” que a compõem, o que pode levar ao 

fenômeno da sublevação ou sedição (στάσις) intrapsíquica.14 

                                                                                                                           
abbia una vita felice. La figura del tiranno ha pertanto un fondamentale valore ermeneutico: essa mostra 
la degenerazione ultima della città perfetta e la condizione più abietta e innaturale dell'anima umana e, 
nel contempo e per contrasto, illumina sulla realtà della felicità dell'uomo giusto al di là delle apparenze”.  
Vejam-se também as explicações fornecidas por Giorgini (2019, p. 83) e por Aruzza (2019, p. 55). 
12 Como é sabido, o termo στάσις procede etimologicamente do verbo ἵστημι, que significa “colocar em 
pé”, “levantar”, “erguer”, “erigir”, e designa, pois, em geral, “a ação de colocar em pé ou de erguer” e, 
daí, a “posição”. No terreno do vocabulário político, porém, esse vocábulo veio a ser usado para se 
referir ao fenômeno por meio do qual uma parte da cidade se insurge contra a outra, desencadeando, no 
seio da comunidade política, a experiência da “facção” ou da “insurreição” e, consequentemente, a 
“guerra civil” ou “intestina”. Sobre o problema da στάσις entendida como “facção” e “guerra civil” no 
pensamento político grego, ver as observações de Manica (1982, p. 673-688) e Finley (1988, p. 60-61). 
Nos diálogos platônicos, o termo στάσις é muitas vezes empregado na acepção de “guerra intestina” 
(cf., por exemplo, Rep. IV, 444c; V 470b; VIII 547a-b; Leis I, 627d-628e; 636b; III 690d); Platão, porém, 
inova e, a partir da ideia de que o conflito é, no homem, antes de mais nada, uma experiência interior, 
utiliza-o também de forma metafórica para se referir ao fenômeno da “facção psíquica” por meio do qual 
os elementos inferiores da alma se sublevam e ocupam o lugar da razão. Sobre isso, cf. as análises de 
Bertrand (1999, p. 209-224). 
13 O uso da metáfora da sublevação ou da insurreição (στάσις) para descrever a ruptura da hierarquia 
psíquica produzida pela injustiça no interior da alma já havia sido feito por Sócrates em 444b. 
14 Nas palavras de Cooper (2008, p. 22): “[t]he soul is a polity whose parts interact in ways that are 
analogous to the ways in which the city’s different classes and factions interact. This is evident both from 
the city–soul analogy and from the political (which also means, inevitably, military) language Socrates 
uses to describe various psychic phenomena. If the psyche really is a polity – if it is beset by contending 
factions, and if its health depends on overcoming this contention – then it calls for the political language, 



Richard Romeiro Oliveira 

 
82 

Ora, com essa genuína sublevação do elemento apetitivo, uma 

desordem espiritual vertiginosa se instala no âmago do homem tirânico, 

provocando uma proliferação anárquica dos desejos cujo resultado derradeiro 

é a mais completa loucura e escravidão. Com tintas sombrias, a República 

descreve, assim, de modo dramático essa loucura e essa escravidão que 

subjugam o tirano e acabam por convertê-lo num títere de seus desejos 

descontrolados, dentre os quais os mais temíveis e assustadores têm a ver, 

como Sócrates nos mostra na obra, com ἔρως, palavra grega que, como se 

sabe, embora designasse, de forma genérica, qualquer tipo de desejo mais forte 

ou intenso (relacionado, por exemplo, a comidas e bebidas), era usada 

preferencialmente no campo das relações amorosas para fazer referência à 

paixão afrodisíaca provocada por um parceiro sexual (cf. DOVER, 2012, p. 

1).15 Graças a tais formulações, ἔρως aparecerá então, no contexto dessa 

impressionante análise psicopolítica, como a força psíquica obscura e 

determinante por trás do advento da tirania,16 de forma que o tirano, a partir 

desses elementos, poderá ser definido como o homem completamente erótico, 

ou como o ἔρως encarnado, ao mesmo tempo em que o próprio ἔρως, por sua 

força avassaladora sobre a alma humana, poderá ser concebido como um 

tirano (Ἔρως τύραννος) (Rep. IX, 573d).17 

 

 

                                                                                                                           
the structural language, of separate and contending ‘parts’”. Sobre esse assunto, cf. também as 
explicações de Bertrand (1999, p. 210-212) e de Craig (2003, p. 16-18). Craig observa argutamente que 
a ideia do conflito interno, com a correlata concepção de que o locus originário da experiência da guerra 
seja, no fim das contas, a própria alma humana, encontra-se já presente na fala inicial de Céfalo no livro 
I da República, de vez que nessa fala Céfalo, ao elogiar a velhice por essa nos trazer paz (εἰρήνη) e nos 
libertar do jugo dos apetites eróticos, que assediam e tiranizam nossa alma quando somos jovens, dá a 
entender que a psique de cada homem é um campo de batalha. 
15 Ver também o que diz Craig (2003, p. 48), que destaca o caráter egoístico e luxurioso de ἔρως: “eros 
ordinarily refers to the intensely passionate – and profoundly selfish – sort of love whose most familiar 
manifestation is sexual desire (aphrodisia). Thus one would not go terribly wrong in equating it with lust”. 
16 Cf. Giorgini (2005, p. 453): “Eros è il principio della tirannide”. Gigon (1988, p. 137), observa que, em 
toda a passagem da República em que Sócrates efetua o exame do homem tirânico, ἔρως tem uma 
função realmente fundamental e chama nossa atenção para um dado interessante: na análise socrática, 
ἔρως é descrito ora de forma metafórica como aquilo que subjuga a alma do tirano como uma força 
estranha e divina (razão pela qual a palavra aparece grafada nas edições modernas do texto platônico 
com a inicial maiúscula), ora como a própria licenciosidade da alma do tirano. 
17 Newell (2019, p. 69) chama a atenção para o fato de que esse questionamento radical da tirania 
efetuado por Platão na República, que desemboca na determinação do tirano como “Éros encarnado”, 
lançou as bases para uma compreensão do fenômeno da tirania cuja influência pode ser percebida até 
hoje: “o livro nove da República apresenta uma crítica da tirania e da vida tirânica que, sob muitos 
aspectos, continuou sendo o padrão até o presente, com as variações de Salústio, Erasmo e muitos 
outros”. 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
83 

2. O problema de eros na República 

 

Temos nesse ponto, sem dúvida, uma lição que já se encontra 

antecipada nas páginas iniciais da República – lição a que os livros VIII e IX da 

obra conferem um aprofundamento reflexivo e uma melhor fundamentação 

filosófica (cf. Craig, 2003, p. 49). Com efeito, no registro do livro I, como é 

sabido, o provecto Céfalo,18 venerável anfitrião da casa onde os debates 

travados na obra serão realizados, é instado por Sócrates a esclarecer o que 

sucede conosco na velhice e a dizer se as vicissitudes por que passa o homem 

nessa época tardia da vida são algo fácil ou difícil de suportar. A partir de um 

pensamento de Sófocles, com quem outrora discutira o assunto, Céfalo então 

esclarece para Sócrates que uma das maiores dádivas da senectude consiste no 

fato de que ela apazigua, definitivamente, as nossas paixões, principalmente 

aquelas de ordem sexual ou afrodisíaca (τἀφροδίσια), “como se nos tivesse 

livrado de um senhor enfurecido e selvagem” (ὥσπερ λυττῶντά τινα καὶ ἄγριον 

δεσπότην ἀποδράς). A velhice, na visão de Céfalo, é, pois, o tempo da vida em 

que se desfruta de grande paz e de liberdade (ἐν τῷ γήρᾳ πολλὴ εἰρήνη γίγνεται 

καὶ ἐλευθερία) – uma paz e uma liberdade produzidas, antes de mais nada, pela 

inevitável decrepitude somática, a qual, aplacando o furor do desejo sexual, nos 

livra, como diz Sófocles, citado por Céfalo, de “uma multidão de déspotas 

ensandecidos” (δεσποτῶν πάνυ πολλῶν ἐστι καὶ μαινομένων ἀπηλλάχθαι) (Rep. 

I, 329a-d). Strauss (1978, p. 66) ressalta esses pontos fundamentais da 

discussão que abre a República, ao observar que “a primeira consideração do 

primeiro interlocutor de Sócrates na República diz respeito aos males de eros. A 

velhice é, assim, digna de elogios porque ela liberta dos desejos sensuais, ou 

porque ela traz moderação”. 

Pode-se dizer que, de certa forma, essas meditações de Céfalo acerca 

dos “males de ἔρως” apresentadas no livro I da República, meditações que 

ressaltam a natureza despótica do impulso erótico e sexual,19 trazem em si, 

encapsulado, aquele que será um dos temas fundamentais explorados ao longo 

                                                           
18 Céfalo é descrito por Sócrates no início da República (I, 328b), como “muito velho” (μάλα πρεσβύτης 
μοι ἐδόξεν εἶναι). Ele é apresentado também como um homem piedoso, que, com a fronte cingida, 
acaba de realizar um sacrifício aos deuses no pátio de sua casa. Deve-se observar aqui que nenhum 
desses elementos concernentes à figura de Céfalo na República é inserido por Platão no texto desse 
diálogo de forma gratuita: de fato, Céfalo, como ancião piedoso e chefe da casa onde as discussões 
desse diálogo serão realizadas, representa, na obra, a antiguidade e o caráter sagrado do ethos 
tradicional – princípio que constitui, sem dúvida, na perspectiva platônica, o ponto de partida necessário 
de uma discussão sobre o problema da justiça, mas um ponto de partida a ser superado, tão logo a 
investigação filosófica sobre tal assunto realmente for encetada. Sobre isso, ver as observações de 
Strauss (1978, p. 65) e de Bloom (1991, p. 312-313). 
19 Céfalo utiliza duas vezes o termo δεσπότης em sua caraterização de ἔρως. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
84 

da obra, a saber: a questão da natureza moral e politicamente problemática de 

ἔρως, ou, por outra, a questão do caráter radicalmente antinomiano de ἔρως, 

elemento que torna ἔρως o principal obstáculo para a realização da cidade 

justa.20 Isso significa, como viu Cooper (2008, p. 16), que a República, 

diferentemente do Banquete, aborda a questão de ἔρως de uma perspectiva 

fundamentalmente política, procurando pensar o problema do desejo à luz das 

exigências que comandam o funcionamento da cidade. Esse dado explica por 

que, ao longo de boa parte de seu desenvolvimento discursivo, a República 

encara deliberadamente ἔρως sob uma luz negativa21 e, observando ἔρως como 

um obstáculo às pretensões da cidade de politizar ou comunizar 

completamente a vida humana, acaba por desvelar o antagonismo vigente 

entre ἔρως e a cidade. Aqui, o insight platônico consiste em ter percebido o 

fato de que o erotismo, na sua expressão primeva, é movido por um poderoso 

e egoístico impulso de posse, o que se choca com a busca de perfeita unidade e 

a primazia do que é público ou comum (κοινόν) exigidas para o melhor 

funcionamento da pólis (Rep. V, 461e-462e): com efeito, tudo o que desejamos 

intensamente, queremos possuir e tornar “nosso”,22 a começar por aqueles por 

quem nos sentimos sexualmente atraídos; ora, o que possuímos e 

consideramos como “nosso”, constitui, obviamente, um elemento privado, 

que, como tal, é rebelde à lógica da comunização que rege a vida política, 

donde o inevitável conflito entre o impulso erótico e aquilo a que visa a cidade. 

Esse conflito aparece de modo bastante eloquente na forma como a 

República trata a vida sexual e aquilo que diz respeito à família: com efeito, 

quando Sócrates dá início ao seu discurso político e descreve as necessidades 

humanas básicas (χρεία) que levam à constituição da cidade, nada nos é dito 

acerca da sexualidade e da reprodução sexual (Rep. II, 369a- 372c); mais 

adiante, porém, quando o tema da reprodução sexual não pode mais ser posto 

de lado ou escamoteado, Sócrates submete tudo que se relaciona à sexualidade, 

aos casamentos e à vida familiar da elite militar e governante da cidade ao mais 

severo controle político, no intuito de deserotizar, na medida do possível, essa 

dimensão da vida humana e efetuar a sua radical politização, tendo por 

                                                           
20 Além disso, como foi indicado acima, a partir das observações de Craig (2003, p. 9, n. 14), essas 
considerações de Céfalo sobre os “males de ἔρως” são igualmente importantes porque elas antecipam 
uma outra ideia que será desenvolvida por Sócrates ao longo do diálogo, a saber: a ideia de que a alma 
humana possui um caráter originalmente conflituoso e de que, portanto, o locus originário da experiência 
da guerra é a psique do indivíduo. 
21 Como observa Cooper (2008, p. 23), “Eros is disparaged throughout the Republic”. 
22 Cf. Banquete, 204c-206a. O argumento apresentado por Diotima nesse momento do diálogo é que 
todo o desejo é desejo de possuir coisas belas e boas e que aquilo que estimamos como algo belo e 
bom queremos não apenar ter, mas ter sempre ou de forma perpétua conosco, o que envolve, portanto, 
uma aspiração à imortalidade. Sobre isso, ver as explicações de Dover (2012, p. 144-145). 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
85 

objetivo a instauração da mais completa comunidade de mulheres e filhos 

(κοινωνία τῶν γυναικῶν τε καὶ παίδων) (Rep. V, 457b-461e). Bloom (1991, p. 

384) sintetiza muito bem o que está em jogo nesse momento do discurso de 

Sócrates na República ao esclarecer que, na República, “as relações sexuais dos 

guardiões e das classes auxiliares são tratadas como se elas existissem apenas 

em função da produção de crianças para a cidade. Uma tentativa é feita para 

racionalizar o desejo sexual, tornando-o adequado ao comando da lei.” Isso 

significa que a realização da cidade perfeitamente justa parece ser impossível, 

portanto, sem a deserotização ou a politização radical da sexualidade, o que, 

por sua vez, requer a abolição do que é privado e a comunização dos afetos (ἡ 

ἡδονῆς τε καὶ λύπης κοινωνία), de forma a fazer com que os cidadãos se sintam 

como uma única grande família.23 Dito de outra maneira, a realização da cidade 

perfeitamente justa parece ser impossível sem a supressão de ἔρως.24 

Mas é preciso observar que esse é apenas um lado da questão – o lado 

que tem a ver com o interesse da República em ressaltar, por razões relacionadas 

à ordem da cidade, o caráter antinomiano, descensional e politicamente 

problemático de ἔρως. Com efeito, uma leitura mais atenta da República nos 

mostra que o ensinamento desse diálogo acerca de ἔρως não se esgota na 

condenação de ἔρως como força psíquica obscura e antipolítica, mas aponta 

também para um outro aspecto de ἔρως – o aspecto que poderíamos chamar 

de “solar” ou “ascensional” do fenômeno erótico –, que se manifesta como 

amor intenso do belo, da ordem, do aprendizado e que, por conseguinte, nos 

volta para aquilo que é mais elevado: o saber ou o conhecimento. É o que nos 

mostra, de fato, antes de tudo, uma passagem do livro III, em que Sócrates, no 

contexto de uma discussão sobre a educação musical, após sugerir que não há 

prazer maior e mais intenso do que os prazeres afrodisíacos (μείζω δέ τινα 

ὀξυτέραν ἔχεις εἰπεῖν ἡδονὴν τῆς περὶ τὰ ἀφροδίσια;), aponta para a existência 

de um “ἔρως reto” que, por natureza, ama de forma temperante e com 

harmonia o que é ordenado e belo (Ὁ δὲ ὀρθὸς ἔρως πέφυκε κοσμίου τε καὶ 

καλοῦ σωφρόνως τε καὶ μουσικῶς ἐρᾶν;), razão pela qual, segundo o filósofo, 

tudo que se refere à música deve terminar no amor do belo (δεῖ δέ που 

                                                           
23 Sobre esse aspecto crucial do ensinamento político de Sócrates na República, que explicita o 
antagonismo entre ἔρως e a vida política, ver as observações de Strauss (1978, p. 111). De acordo com 
a interpretação straussiana, a cidade delineada por Sócrates na República envolve uma surpreendente 
“abstração de eros”. 
24 É o que explica Hyland (1988, p. 333), na esteira de Strauss. Segundo Hyland, “(...) the Republic is 
extremely austere in its denigration of eros, from old Cephalus' expression of relief at having escaped the 
ravages of sexual desire through old age (329a), to the impossibly strict rules governing who shall have 
sex and when (460a, 546a), to the identification of eros with tyranny in the account of the downfall of 
successive regimes (573b, d). The Republic, it would be fair to say, recognizes the potential dangers of 
eros and responds to those dangers with its radical suppression”. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
86 

τελευτᾶν τὰ μουσικὰ εἰς τὰ τοῦ καλοῦ ἐρωτικά) (Rep. III, 403a). É o que nos 

apresentam também, posteriormente, os livros V e VI da República, na 

conhecida seção da obra em que Sócrates, buscando justamente caracterizar a 

figura do filósofo e o modo de comportamento que lhe é próprio, recorre, 

para tanto, à linguagem erótica e à identificação da existência de uma forma 

peculiar de erotismo (o erotismo intelectivo), levando assim adiante a 

concepção de um “ἔρως reto”. Nessa perspectiva, o filósofo se nos é então 

apresentado por Sócrates, no trecho mencionado da República, como um 

homem essencialmente erótico (ἐρωτικὸς ἀνήρ), que é “desejoso da totalidade 

da sabedoria e não de uma parte dela” (τὸν φιλόσοφον σοφίας φήσομεν 

ἐπιθυμητὴν εἶναι, οὐ τῆς μέν, τῆς δ’ οὔ, ἀλλὰ πάσης;), que é “amante do 

conhecimento” (φιλομαθής) e que “facilmente quer”, como tal, degustar todo 

tipo de ciência, lançando-se com alegria e sem qualquer fastio à experiência do 

saber (Τὸν δὲ δὴ εὐχερῶς ἐθέλοντα παντὸς μαθήματος γεύεσθαι καὶ ἀσμένως έπὶ 

τὸ μανθάνειν ἰόντα καὶ ἀπλήστως ἔχοντα, τοῦτον δ’ ἐν δίκῃ φήσομεν φιλόσοφον) 

(Rep. V, 473e- 475e). E mais adiante no diálogo, após esclarecer a diferença 

entre os domínios ontológicos do não-ser, do ser e do que se situa entre o ser e 

o não-ser (o devir), Sócrates considerará que o que é típico das naturezas 

filosóficas (τῶν φιλοσόφων φύσεις) é fundamentalmente o fato de que elas 

“desejam sempre o conhecimento daquilo que pode lhes revelar algo do ser 

que sempre é e que não circula no reino da geração e da corrupção” 

(μαθήματος γε ἀεὶ ἐρῶσιν ὅ ἄν αὐτοῖς δηλοῖ ἐκείνης τῆς οὐσίας τῆς ἀεὶ οὔσης 

καὶ μὴ πλανωμένης ὑπὸ γενέσεως καὶ φθορᾶς) (Rep. VI, 485a-b). Temos, 

portanto, nesse ponto do discurso de Sócrates na República uma clara indicação 

de uma outra faceta de ἔρως, uma faceta, por assim dizer, ascensional e 

associada ao desejo de saber, o que torna possível definir a experiência e o tipo 

de comportamento que são próprios do filósofo como algo que deriva de um 

tipo especial de erotismo, o erotismo de caráter cognitivo ou intelectual. 

Ora, esses elementos textuais nos mostram que se, na República, o 

tirano representa a encarnação da dimensão sinistra e mais perturbadora de 

ἔρως, há uma outra figura que, no interior desse diálogo, representa a 

encarnação da dimensão benfazeja e, por assim dizer, luminosa de ἔρως: o 

filósofo. O tirano e o filósofo são, assim, conforme as formulações avançadas 

na República, os homens eróticos por excelência e constituem, nesse sentido, as 

duas manifestações extremas de um mesmo ἔρως,25 o qual atua no interior da 

                                                           
25 Ver sobre esse ponto as ótimas observações de Aruzza (2019, p. 245-249). Cf. também, acerca da 
proximidade entre o filósofo e o tirano no que diz respeito ao erotismo, as explicações de Craig (2003, p. 
54-55) e Cooper (2008, p. 23). Cooper conclui suas observações chamando nossa atenção para o fato 
de que “in their shared eroticism the philosopher and the tyrant stand together on the other side of a 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
87 

alma humana como uma força psíquica pervasiva, que, à semelhança de uma 

correnteza, pode ser canalizada para este ou aquele objeto de desejo. É o que, 

de resto, Sócrates deixa claro para Glauco, explicando o funcionamento do 

desejo na economia do psiquismo humano a partir de um modelo hidráulico: 

“sempre que os desejos”, diz ele, “se inclinam fortemente para um único 

objeto (Ἀλλὰ μὴν ὅτῳ γε εἰς ἕν τι αἱ ἐπιθυμίαι σφόδρα ῥέπουσιν), sabemos de 

algum modo que para as outras coisas se tornam mais fracos (ἴσμεν που ὅτι εἰς 

τἆλλα τούτῳ ἀσθενέστεραι), como uma correnteza desviada para outro lugar 

(ὥσπερ ῥεῦμα ἐκεῖσε ἀπωχετευμένον)” (Rep. VI, 485d). 

Pois bem, a partir dos pontos que foram acima ressaltados, é lícito 

dizer que a reflexão política que encontramos nos livros VIII e IX da República 

constitui um procedimento filosófico que visa tornar patente não a faceta solar 

do “ἔρως reto”, mas a dimensão politicamente problemática do fenômeno 

erótico, porquanto o que Sócrates pretende evidenciar nesse momento do 

diálogo é como ο processo de corrupção da cidade, cujo momento derradeiro 

é representado pelo advento da tirania, pode ser pensado como o efeito 

perverso de uma emancipação perturbadora da esfera do desejo e dos apetites 

em relação ao governo interno da razão. De fato, retomando e levando adiante 

a visão sombria de ἔρως como um déspota da natureza humana avançada por 

Céfalo no início do debate, essa reflexão procura explicar como o assédio 

tirânico de um ἔρως desgovernado sobre a psique humana pode ser visto como 

a causa fundamental que leva à ruptura derradeira que engendra o colapso da 

ordem política. Ora, ao levar a efeito esse procedimento reflexivo, a República 

chama, assim, a atenção do seu leitor para o perigo representado pela 

experiência de um erotismo sem freios, evidenciando, pois, que uma completa 

emancipação do desejo em relação às demandas do logos constitui algo 

incompatível com a vida política enquanto terreno regido pela exigência da 

ordem e do bem comum. Na sequência do presente texto, procurarei explicitar 

melhor esses elementos, no intuito de mostrar como, na República, Platão pensa 

a patologia da cidade a partir da problematicidade política fundamental 

relacionada à dimensão antinomiana de ἔρως ou do desejo. 

 

 

                                                                                                                           
divide from such comparatively unerotic types as the democratic man”. Uma visão similar é adotada por 
Giorgini (2005, p. 451): “Il filosofo e il tiranno sono uomini estremamente ‘erotici’ (nel Fedro 265d Socrate 
afferma che Eros è il suo ‘despota’ e l'intero Simposio è una celebrazione dell'Eros socratico, in tutte le 
sue sfaccettature); ma anche dal punto di vista de l’amore il tiranno si rivela l'opposto speculare del 
filosofo”. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
88 

3. A lógica da corrupção dos regimes e o advento da tirania como 

manifestação extrema do processo de emancipação dos desejos 

 

Para compreendermos adequadamente a forma como a República 

pensa o problema da tirania, é preciso, inicialmente, identificarmos qual é a 

proposta filosófica fundamental subjacente ao discurso levado a cabo por 

Sócrates no registro dos livros VIII e IX dessa obra. Ora, para dizermos tudo 

sem mais delongas, o que acontece em relação a esse ponto é, basicamente, o 

seguinte: nos livros em questão, Sócrates, após descrever para seus 

interlocutores principais, Glauco e Adimanto, a forma e as estruturas políticas 

e institucionais da cidade justa ou aristocrática, volta-se para a tentativa de 

analisar as diferentes espécies de cidades imperfeitas, que se afastam, como 

degradações políticas, da ordem exemplar constituída pela cidade justa. Como 

esclarece Vegetti (2005, p. 18), os livros VIII e IX da República buscam, porém, 

efetuar esse procedimento não por meio da elaboração de uma “taxonomia 

política estática”, como acontece no Político, mas, antes, mediante a construção 

de um relato de caráter genético, que pretende descrever como as diversas 

formas de governo corrompidas nascem e se deterioram, num movimento de 

degradação progressiva. Estamos, pois, diante do que poderíamos chamar, 

seguindo Châtelet (1962, p. 186-187), de uma “lógica da corrupção política”, 

no interior da qual os diferentes tipos de πολιτεία ou de regime degradados 

(timocracia, oligarquia, democracia e tirania) são explicados e analisados numa 

sequência rigorosamente ideal ou abstrata. 

Antes de avançar na execução de nossa abordagem, duas coisas 

precisam ser aqui observadas a respeito desse importante elemento teórico da 

República: em primeiro lugar, que a exposição socrática nos livros VIII e IX 

desse diálogo não pretende ser uma narrativa histórica fidedigna e não visa, 

por isso, fornecer uma descrição do que teria sido a sucessão real dos regimes 

nο curso do tempo, buscando, antes, apresentar, conforme explanam Voegelin 

(2009, p. 183-184) e Barker (2009, p. 176-177), a passagem de uma forma 

política para outra de maneira teórica e em conformidade com as exigências 

ideais do raciocínio desenvolvido;26 em segundo lugar, que a tipologia das 

formas de governo que Sócrates nos oferece no interior da República não é 

fundada em um procedimento intelectual de caráter puramente analítico ou 

                                                           
26 Cf. também as explicações de Bordes (1982, p. 392-393) e de Dixsaut (2013, p. 83-85). Isso não quer 
dizer, como viu Vegetti (2005, p. 21-23), que o relato dos livros VIII e IX seja uma pura ficção teórica, 
desprovida de qualquer historicidade. De fato, conforme explica Vegetti, Platão constrói sua descrição 
dos diferentes tipos de politeia a partir de uma observação cuidadosa dos materiais políticos e sociais 
oferecidos pela história de sua época, alcançando com isso um impressionante entendimento da 
natureza e da estrutura das principais formas políticas históricas.  



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
89 

descritivo – pelo contrário, assumindo, de antemão, que os referidos regimes 

são corrupções (ou desvios) da exemplaridade da cidade justa ou aristocrática, 

Sócrates procede à formulação de sua taxonomia política a partir de um ponto 

de vista inequivocamente valorativo ou axiológico. Esse último ponto nos 

mostra, como bem observou Bloom, uma outra característica importante do 

discurso político que Sócrates elabora nos livros VIII e IX da República, qual 

seja, o fato de que, nesse discurso, a ciência política se nos é apresentada como 

uma ciência de caráter rigorosamente normativo, a qual opera a partir da 

dicotomia fundamental entre um regime sadio e suas sucessivas deteriorações 

patológicas, assumindo, por isso, como seu modelo epistemológico a medicina 

e não as matemáticas. Nas palavras de Bloom (1991, p. 414), “a ciência política 

[para Sócrates] deve ser valorativa; tal como um médico deve saber o que é um 

corpo sadio, um cientista político deve saber o que é um regime sadio”. 

Pois bem, como viram inúmeros autores, a grande inovação filosófica 

que caracteriza essa tipologia ou taxonomia política normativa contida nos 

livros da República acima indicados consiste na metodologia de caráter 

psicopolítico por meio da qual ela é magistralmente constituída. Dissemos 

acima que a principal originalidade na reflexão platônica acerca do problema 

da tirania na República encontra-se no tipo de abordagem empregado pelo 

filósofo para levar a efeito tal reflexão, uma abordagem de natureza genética e 

psicológica, que busca descrever a formação da tirania a partir da ocorrência de 

determinadas transformações que alteram a economia dos desejos e das 

paixões na alma humana, engendrando um ethos depravado que se refletirá na 

forma de governo da cidade. É preciso agora deixar claro, como adiantamos 

acima, que essa abordagem genética e psicológica não se restringe, na República, 

ao tratamento da tirania, mas é aplicada à explicação de todas as outras formas 

políticas ou tipos de regime, constituindo, portanto, a base teórica precípua da 

tipologia política forjada por Sócrates. Não se trata, pois, na República de 

classificar as formas políticas ou os tipos de regime a partir do princípio 

meramente quantitativo do número de governantes, tal como fazia o 

pensamento político tradicional,27 mas de compreender a dinâmica psíquica 

das paixões, dos desejos e das disposições morais subjacente a cada tipo de 

                                                           
27 Cf., por exemplo, Heródoto, III, 80-82, que distinguia, por meio do princípio numérico da extensão do 
soberano, três sistemas políticos: a monarquia, ou governo de um só, a oligarquia, ou governo de 
poucos, e a democracia, ou governo da maioria ou da massa, também qualificado de isonomia. Sobre a 
classificação geral dos regimes no pensamento político grego a partir do princípio numérico da extensão 
do soberano e sobre as inovações platônicas introduzidas no tratamento desse assunto, cf. Bordes 
(1982, p. 229-260; 385-432). 



Richard Romeiro Oliveira 

 
90 

cidade ou de πολιτεία.28 O axioma filosófico que sustenta esse procedimento 

não é senão aquele que fundamenta todo o discurso político construído por 

Sócrates ao longo do diálogo, a saber, o axioma que proclama a 

correspondência entre a alma e a cidade, ou entre ψυχή e πόλις, e que nos 

permite considerar a cidade como um reflexo ampliado da dimensão psíquica 

do homem. No começo do livro VIII, antes de iniciar a sua discussão das 

cidades corrompidas, Sócrates retoma esse axioma e, interrogando seu 

interlocutor Adimanto, estabelece a conexão entre os regimes políticos 

(πολιτείαι), os tipos de caráter humano (εἴδη τρόπων ἀνθρώπων) e as 

disposições da alma (κατασκευαὶ τῆς ψυχῆς) da seguinte forma: 

 

Sabes, disse eu, que é necessário haver tantas formas de caráter humano quantas 

são as formas de regime? (Οἶσθ’ οὖν, ἦν δ’ ἐγώ, ὅτι καὶ ἀνθρώπων εἴδη τοσαῦτα 

ἀνάγκη τρόπων εἶναι, ὅσαπερ καὶ πολιτείων;). Ou crês que os regimes surgem de 

um carvalho ou da pedra e não dos costumes dos homens nas cidades (ἤ οἴει ἐκ 

δρυός ποθεν ἤ ἐκ πέτρας τὰς πολιτείας γίγνεσθαι, ἀλλ’οὐχὶ ἐκ τῶν ἠθῶν τῶν ἐν 

ταῖς πόλεσιν), que tudo arrastam para o lado a que se inclinam? – De jeito 

nenhum, respondeu. Só poderão provir desses costumes mesmos. – Então, se 

há cinco espécies de cidades, as disposições da alma dos homens particulares 

também seriam cinco (Οὐκοῦν εἰ τὰ τῶν πόλεων πέντε, καὶ αἱ τῶν ἰδιωτῶν 

κατασκευαὶ τῆς ψυχῆς πέντε ἄν εἴεν). (Rep. VIII, 544d-e).29 

 

Como vemos pelo trecho citado, a abordagem socrática das formas 

políticas apoia-se na percepção de que a ordem política de uma cidade e o tipo 

de governo por ela assumido são um reflexo daquilo que se passa no terreno 

dos costumes e das disposições morais e psíquicas presentes na alma de cada 

cidadão, constituindo, portanto, um fenômeno que só pode ser compreendido 

à luz daquilo que tem a ver com a totalidade do “modo de vida” adotado pelos 

homens na πόλις. Ora, pode-se dizer que, na República, todos esses elementos 

referentes ao “modo de vida” dos homens na πόλις se encontram encerrados 

                                                           
28  Dixsaut (2013, p. 86) ressalta muito bem o papel fundamental da dinâmica dos apetites e desejos na 
teoria platônica dos regimes elaborada na República. Nas palavras dessa autora: “[t]outes les 
constitutions de la République sont définies par la subordination de certaines espèces de désir à une 
autre; chaque type (de cité et d'homme) est caractérisé par cette organisation hiérarchique, et expliquer 
son apparition consiste à déterminer l'espèce de désir qui va prendre en lui et avec lui le pouvoir. (...) Si 
elles sont assez puissantes, certaines tendances psychiques s'imposent, deviennent collectives puis 
politiquement déterminantes, et elles entraînent tout ‘avec la force d'un courant’. Ce qui est raconté par 
Platon tout au long est une histoire d'epithumia et d’eros” 
29 Tradução minha. Todas as traduções dos trechos citados da República neste artigo são de minha 
autoria. A edição do texto grego desse diálogo de que me utilizei para tanto é aquela estabelecida por 
Burnet (1965). 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
91 

no conceito platônico de πολιτεία, que ocupa, por isso, segundo Bloom (1991, 

p. 414), o centro da ciência política que Sócrates visa forjar nos livros VIII e 

IX da obra. 

Ora, fazendo da πολιτεία o núcleo de sua reflexão política, Sócrates, 

nos livros mencionados da República, procurará mostrar como se processam a 

gênese e as modificações (μεταβολαί) dos regimes corrompidos, mediante a 

explicitação daquelas mudanças morais e psicológicas que alteram a 

configuração profunda da alma humana. Lançando mão desse procedimento 

filosófico, Sócrates descreverá, dessa forma, a sucessão desses regimes como 

uma sequência essencialmente descendente provocada, em última análise, pelas 

mutações ocorridas no plano interno da ψυχή, as quais alteram radicalmente o 

ἦθος ou a disposição moral dos indivíduos, principalmente no que diz respeito 

à sua relação com a esfera dos desejos.30 O discurso socrático assumirá, do 

ponto de vista formal, o aspecto de um relato da decadência, i. e., de uma 

narrativa que visa a enunciar a sucessão das formas de πολιτεία como um 

movimento de degradação progressiva,31 que, semelhante ao processo de 

corrupção corpórea, parte de uma condição hígida ou sadia inicial (a cidade 

justa ou aristocrática), passa por estados patológicos intermediários 

(timocracia, oligarquia e democracia), até chegar à patologia extrema, à máxima 

degradação da cidade representada pela tirania. 

Infelizmente, não podemos apresentar, aqui, de uma forma mais 

pormenorizada, todos os elementos dessa rica construção filosófica elaborada 

nas páginas da República. Limitar-nos-emos a esclarecer o seguinte: se os 

regimes devem ser vistos como uma ampliação e um reflexo daquilo que se 

passa no interior da alma, então a alma é, em última análise, o locus originário 

para o qual devemos nos voltar a fim de compreender o significado das 

transformações políticas e sociais. Ora, conforme o ensinamento de Sócrates 

no livro IX da República, assim como a cidade é dividida em três partes (a parte 

                                                           
30 Cf. as explicações de Bertrand (1999, p. 211-212) e Voegelin (2009, p. 183). 
31 Como o próprio Sócrates deixa claro no diálogo (546e-547a), tal relato se inspira diretamente na 
narrativa hesiódica das cinco raças (γένη) presente em Trabalhos e dias (v. 106-201). Ora, essa 
narrativa hesiódica, como é sabido, constitui um típico mito de queda e descreve de forma pessimista 
como a história humana se desenvolve como um movimento de decadência e de precipitação no mal, 
que se inicia com um estado paradisíaco primordial, a era da raça de ouro, em que prevaleciam a justiça 
e a virtude e os homens viviam na proximidade dos deuses, e paulatinamente avança para um estado de 
degradação e corrupção cada vez maior, passando pelas eras de prata, de bronze, dos heróis, até 
chegar à era de ferro, a era atual, em que o mal e a injustiça triunfam em toda parte. Ver, sobre isso, as 
explicações de Lesky (1989, p. 125-126), que ressalta a procedência oriental do relato de Hesíodo 
acerca das cinco raças e o fato de que o poeta beócio, com tal relato, apresenta-nos uma concepção 
sombria da história que contrasta nitidamente com o “otimismo evolutivo” que será característico da 
época da Ilustração grega. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
92 

governante, a parte guerreira e a parte produtora), da mesma forma, em cada 

indivíduo, há três espécies de alma (ὥσπερ πόλις, ἦν δ’ἐγώ, διῄρηται κατὰ τρία 

εἴδη, οὕτω καὶ ψυχή ἑνός ἑκάστου τριχῇ), quais sejam: aquela pela qual o 

homem aprende (τὸ μέν, φαμέν, ᾦ μανθάνει ἄνθρώπος);  aquela pela qual ele se 

irrita ou se encoleriza (τὸ δὲ ᾦ θυμοῦται); e a apetitiva (ἐπιθυμητικόν). Essa 

última, segundo Sócrates, assume múltiplas formas e se efetiva como desejo de 

comida, de bebida, de prazeres sexuais e de tudo mais que acompanha tais 

coisas (τῶν τε περὶ τὴν ἐδωδὴν ἐπιθυμιῶν καὶ πόσιν καὶ ἀφροδίσια καὶ ὅσα ἄλλα 

τούτοις ἀκόλουθα). Contudo, complementa o filósofo, uma vez que as riquezas 

(τὰ χρήματα) são o instrumento pelo qual o tipo de desejo acima referido via 

de regra se realiza, a parte apetitiva pode ser definida por seu amor às riquezas 

(φιλοχρήματον) e ao ganho (φιλοκερδές). Já a parte irascível (τὸ θυμοειδές), por 

ser movida sempre pelo ímpeto de dominar, vencer e obter honrarias (πρὸς τὸ 

κρατεῖν καὶ νικᾶν καὶ εὐδοκιμεῖν ἀεί ὅλον ὠρμῆσθαι), pode ser dita amiga da 

vitória e do prestígio social (φιλόνικον καὶ φιλότιμον). Finalmente, arremata 

Sócrates, a parte pela qual aprendemos, a parte cognitiva, sendo a que menos 

se preocupa com o dinheiro e a fama, empenha-se inteiramente para conhecer 

a verdade (πρὸς τὸ εἰδέναι τὴν ἀλήθειαν ὅπῃ ἔχει πᾶν ἀεί τέταται), motivo pelo 

qual ela pode ser designada como amante do conhecimento e filósofa 

(φιλομαθὲς δὴ καὶ φιλόσοφον) (Rep. IX, 580d-581c). 

Como é explicado no diálogo, conforme se estabeleça a supremacia 

de um ou outro desses elementos no interior da alma, teremos o aparecimento 

de diferentes tipos humanos e, por conseguinte, a irrupção de diferentes 

formas de governo. Com base nesse princípio, a República avança, então, a 

exposição das transformações ou μεταβολαί das formas de governo na seguinte 

linha de progressão decrescente: em primeiro lugar, temos a cidade 

perfeitamente justa e aristocrática, que se caracteriza por estabelecer, na alma 

dos governantes, uma ordem racional e sadia, fundada na supremacia do 

princípio intelectivo sobre o elemento irascível e apetitivo, e que tem o saber 

como seu valor mais elevado; em segundo lugar, temos o regime timocrático, 

primeira corrupção derivada do declínio do melhor regime, sistema político em 

que a ordem racional da melhor πολιτεία é subvertida e em que o desejo das 

honras, de vitórias e êxitos guerreiros, impulsionado pelo ânimo (θυμός),32 

                                                           
32 O termo θυμός, que cumpre um papel decisivo na teorização psicológica e política elaborada na 
República, dispõe de uma rica valência semântica e é de difícil tradução para o vernáculo. Seja como 
for, na reflexão desenvolvida pela República sobre a natureza da alma, tal termo designa uma 
capacidade psíquica específica, diferente da racionalidade e do desejo, capacidade vinculada ao 
domínio do “ardor”, da “ira” e da “animosidade” (os estudiosos e tradutores de Platão anglófonos 
frequentemente vertem esse vocábulo por “spiritedness”). Como elemento da alma ligado ao “ardor”, à 
“ira” e à “animosidade”, o θυμός é o princípio que faz um homem reagir em situações em que sua 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
93 

substitui, na elite dirigente, a racionalidade e o amor ao saber como valor 

supremo da cidade; em seguida, temos a oligarquia, corrupção da timocracia, 

regime em que o desejo de riquezas ou a cupidez pecuniária se sobrepõe às 

honras e aos valores guerreiros; em quarto lugar, surge a democracia, sistema 

político proveniente da degradação da oligarquia e caracterizado pela liberdade 

desenfreada e pela proliferação dos desejos supérfluos; e, por fim, a tirania, 

perversão máxima oriunda do declínio do sistema democrático, na qual 

triunfam o crime e os desejos ilícitos e mais bestiais. 

Como se vê pelos elementos apresentados acima, todo o processo de 

corrupção dos regimes é explicado por Sócrates nos livros VIII e IX da 

República como um movimento de decadência política desencadeado, em 

última análise, naquilo que ele possui de mais profundo, por uma alteração 

patológica na economia ou dinâmica do desejo humano, alteração que, 

subtraindo o desejo à tutela benfazeja da razão, produz uma emancipação 

progressiva dos impulsos apetitivos que, quando levada ao seu termo, é 

responsável pela irrupção da tirania na cidade (SCHOFIELD, 2006, p. 107). 

Na óptica dessa “lógica da corrupção política” apresentada pela República, o 

desejo se manifesta, pois, como um problema político realmente fundamental, 

na medida em que ele evidencia uma natureza antinomiana que, sendo rebelde 

às exigências políticas que presidem o funcionamento da cidade, é 

potencialmente destrutiva para a ordem comunitária. Ora, como nos mostra 

Sócrates, a tirania não é senão a expressão mais catastrófica dessa lógica 

perversa que rege a dinâmica do desejo emancipado ou entregue a seu próprio 

ímpeto antinomiano. De forma paradoxal, observamos que Sócrates descreve, 

porém, no trecho da República em análise, a gênese do regime tirânico como 

uma consequência direta da exacerbação da democracia e do princípio por esse 

regime entronizado: a liberdade (ἐλευθερία) (Rep. VIII, 562b-c). Eis aí algo que 

subverte aquela que é a compreensão política ordinária do problema da tirania. 

Como viu Aruzza (2019, p. 62; 249-250), o procedimento socrático-platônico é 

deliberadamente provocador e revela a intenção polêmica que guia o 

pensamento de Platão nesse momento da República: trata-se de associar 

estreitamente a democracia à gênese da tirania e de, por aí, denunciar as 

                                                                                                                           
integridade física e moral se encontra em perigo e aquilo que o move na busca da vitória e do 
reconhecimento. Sobre isso, ver o rico e penetrante estudo de Frère (2004). Cornford (1945, p. 63), 
levando em conta essa complexidade semântica da palavra θυμός, observa acertadamente: “this term 
covers a group of impulses manifested in anger and pugnacity, in generous indignation allied to a sense 
of honour, and in competitive ambition”. Mesma ideia em Craig (2003, p. 64): “[v]irtually by definition, 
spiritedness is that basic something which makes a person courageous, aggressive, strong-willed, 
competitive (a ‘lover of victory’), tenacious, impervious to fear and bodily pain, but also inordinately 
sensitive to status”. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
94 

mazelas democráticas a partir da explicitação da corrupção tirânica. Na 

consecução desse intento, a República procurará mostrar, de fato, que a máxima 

opressão representada pela tirania brota, paradoxalmente, da mais desenfreada 

liberdade (ἡ ἄγαν ἐλευθερία) efetivada pela democracia. Dentro dessa reflexão 

política, a antítese política da tirania não é, pois, a democracia, como se tornou 

comum considerar na tradição do pensamento político ocidental posterior, 

mas a aristocracia (ou monarquia), caracterizada pelo governo racional e 

virtuoso dos filósofos. 

Não podemos aqui, como dissemos acima, desenvolver uma análise 

pormenorizada de todos os elementos presentes no relato acerca das 

transformações das formas políticas nos livros VIII e IX da República. Nosso 

interesse, nesse momento, será mais específico e concentrar-se-á na tentativa 

de observar como Sócrates, na República, explica a passagem da oligarquia para 

a democracia e dessa, finalmente, para a tirania, pois é nas modificações 

sofridas por esses regimes que poderemos vislumbrar melhor aquilo que 

constitui o objeto fundamental de nossa abordagem no presente artigo, a 

saber, as relações problemáticas do desejo com o funcionamento da vida 

política, relações que alcançam a sua expressão mais dramática no contexto da 

tirania. 

Pois bem, tendo em vista a consecução do escopo mencionado, se 

nos voltamos inicialmente para a oligarquia, veremos que o que caracteriza essa 

forma política, do ponto de vista psicológico e comportamental, segundo a 

explicação socrática, é justamente o fato de que em seu interior o princípio 

apetitivo ou relacionado ao desejo (τὸ ἐπιθυμητικόν) torna-se, pela primeira 

vez, hegemônico, sobrepujando o ânimo ou o princípio da impulsividade 

(θυμός) que havia prevalecido na forma política anterior, a timocracia, o que 

torna possível que o amor às riquezas se sobreponha, na alma dos governantes, 

à aspiração por honras militares e aos valores guerreiros entronizados no 

âmbito do sistema timocrático (cf. STRAUSS, 1978, p. 130-131). Na verdade, 

Sócrates deixa claro que o elemento da cupidez já se encontra presente, de 

certo modo, na alma do homem timocrático, pois o θυμός que rege o 

comportamento desse homem é um θυμός já contaminado pela influência do 

elemento apetitivo. O homem timocrático, com efeito, esclarece Sócrates, 

tendo o seu caráter comprometido por uma educação inadequada, fundada 

essencialmente na ginástica e no desenvolvimento de qualidades físicas, em 

detrimento da música e da filosofia, é dominado, por inteiro, pela ambição de 

ser reconhecido e pelo desejo desenfreado de status e honras; como tal, ele não 

pode deixar de acumular riquezas às ocultas, reconhecendo tacitamente no 

dinheiro um importante fator de poder e prestígio social (Rep. VIII, 548a-b). 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
95 

Quando o amor ao dinheiro, cultivado secretamente pelo homem timocrático, 

espraia-se por toda a cidade, a valorização das riquezas sobrepuja 

definitivamente a virtude, fazendo com que um novo tipo de homem se torne 

preponderante: o homem oligárquico (Rep. VIII, 550d-551a). Tal tipo humano, 

diz Sócrates, tendo uma educação ainda mais precária do que a do tipo 

timocrático que o antecede, alijará qualquer tipo de pudor em relação ao 

dinheiro e, ao assim fazer, transformará inteiramente o desejo de honras 

(φιλότιμον) em desejo da aquisição de riquezas (φιλοχρήματον). Ora, com a 

ascensão do homem oligárquico ao poder, um novo sistema político emerge 

ou vem à luz, sistema político em que a cupidez pecuniária domina a alma e o 

caráter dos homens e em que os cargos públicos e relacionados ao governo da 

cidade são ocupados apenas pelos mais ricos, mediante um rigoroso 

mecanismo censitário que coloca os pobres inteiramente à margem do poder 

(Rep. VIII, 550c-551b). A oligarquia é, assim, de acordo com a explanação 

socrática, essencialmente uma plutocracia ou o governo dos argentários, e o 

homem oligárquico é aquele que, derribando do trono de sua alma a razão 

(λογιστικόν) e o desejo de honrarias (φιλότιμον), tem seu caráter dominado pelo 

elemento apetitivo (ἐπιθυμητικόν) e pelo amor ao dinheiro (φιλοχρήματον), 

vendo na acumulação de riquezas o valor supremo (Rep. VIII, 553 b-d). 

No entanto, Sócrates constata que a cidade oligárquica, ao conceder, 

em sua tábua de valores, um primado axiológico ao dinheiro e concentrar o 

poder e as riquezas nas mãos de uma só classe, produz uma cisão social que 

desestabiliza todo o corpo político. Segundo o filósofo, isso faz que a cidade 

oligárquica “seja não uma cidade una, mas dupla, a dos pobres e a dos ricos, 

que habitam no mesmo local e conspiram sem cessar uns contra os outros” 

(μὴ μίαν ἀλλὰ δύο ἀνάγκη εἶναι τὴν τοιαύτην πόλιν, τὴν μὲν πενήτων, τὴν δὲ 

πλουσίων, οἰκοῦντας ἐν τῷ αὐτῷ, ἀεί ἐπιβουλεύοντας ἀλλήλοις) (Rep. VIII, 

551d). No sistema oligárquico, ricos e pobres têm, pois, a sua alma dominada 

pelo elemento apetitivo, pela cupidez; porém, na medida em que apenas os 

ricos têm efetivamente acesso às riquezas e ao poder, os pobres 

paulatinamente passam a invejar a condição dos ricos, ambicionando se 

apossar do lugar por eles ocupado. Isso significa que a cidade oligárquica, 

alimentando um desejo exacerbado de riquezas em seus cidadãos, não pode 

deixar de fomentar uma tensão política permanente entre ricos e pobres, o que 

a torna uma estrutura política frágil e permanentemente vulnerável à eclosão 

da sedição ou guerra civil (στάσις). 

Ora, a democracia vem à tona, segundo Sócrates, quando os pobres, 

cuja alma se encontra também contaminada pela cupidez, decidem se reunir 

para colocar fim à dominação dos ricos e levam a cabo um movimento de 



Richard Romeiro Oliveira 

 
96 

sedição ou sublevação na cidade, por meio do qual chegam ao poder e abolem 

o sistema censitário e as antigas hierarquias políticas, instaurando um regime 

baseado no uso do sorteio para a distribuição dos cargos públicos e na 

liberdade irrestrita de todos os cidadãos (Rep. VIII, 556e-557b). O princípio 

fundamental entronizado pela democracia como seu bem supremo é, dessa 

forma, o princípio da liberdade (Rep. VIII, 557b-c)33 e numa cidade 

democrática, segundo Sócrates, a liberdade penetra necessariamente em todos 

os meandros da estrutura social (ἆρ’οὐκ ἀνάγκη ἐν τοιαύτῃ πόλει ἐπὶ πᾶν τὸ τῆς 

ἐλευθερίας ἰέναι;) (Rep. VIII, 562d-e). Do ponto de vista moral e psicológico, o 

elemento crucial que a argumentação socrática buscará, porém, evidenciar em 

relação à democracia é o fato de que o regime democrático radicaliza e leva 

adiante o processo de emancipação dos desejos desencadeado originalmente 

pela oligarquia, instaurando um tipo de πολιτεία em que o primado do apetite 

se intensifica (cf. SCHOFIELD, 2006, p. 112). Para tornar isso claro, Sócrates 

recorre, nesse momento de seu discurso, na República, a uma rápida distinção 

entre dois tipos de desejos: os necessários e os supérfluos (-Βούλει οὖν, ἦν 

δ’ἐγώ, ἵνα μὴ σκοτεινῶς διαλεγώμεθα, πρῶτον ὁρισώμεθα τάς τε ἀναγκαίους 

ἐπιθυμίας καὶ τὰς μή; -Βουλομαι, ἧ δ’ὅς) (Rep. VIII, 558d). Os primeiros, diz 

ele, são aqueles dos quais não podemos nos abster e que nos são úteis; os 

segundos são aqueles cuja satisfação podemos evitar e que não nos propiciam 

nenhuma utilidade real (Rep. VIII, 558d-558a). 

Pois bem, aplicando essa dicotomia àquilo que se passa em uma 

oligarquia e em uma democracia no que diz respeito à questão dos apetites e ao 

caráter dos cidadãos, Sócrates formula os seguintes esclarecimentos: na 

oligarquia, o elemento apetitivo, como foi observado, havia já se 

desvencilhado, na alma, do controle racional. No entanto, observa o filósofo, 

pode-se dizer que no homem oligárquico o apetite ainda estava submetido a 

uma certa disciplina ou princípio de coerção, visto que o homem oligárquico, 

prezando a acumulação de riquezas, era parcimonioso e avarento, e, sendo 

parcimonioso e avarento, reprimia parte de seus apetites, limitando-se a 

satisfazer apenas os desejos necessários (Rep. VIII, 554a). Segundo Sócrates, o 

homem democrático desconhecerá tal parcimônia e, aproveitando-se do clima 

de irrestrita liberdade promovido pela democracia, procurará satisfazer não 

apenas os seus desejos necessários, mas também os desejos supérfluos, 

vinculados ao luxo, ao bem-estar e aos mais variados tipos de prazer e de 

divertimento (Rep. VIII, 559d-562a). Em outras palavras, enquanto o homem 

                                                           
33 Cf. também Rep. VIII, 562b, passo em que Sócrates afirma que, para uma democracia, “o mais belo 
bem” (τὸ κάλλιστον ἀγαθόν) é a liberdade, de forma que todo aquele que seja naturalmente livre deve 
viver apenas numa democracia (ἐν μόνῃ ταύτῃ ἄξιον οἰκεῖν ὅστις φύσει ἐλεύθερος). 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
97 

oligárquico apresentava ainda alguma forma de continência e moderação, o 

homem democrático ignorará qualquer tipo de moderação e se comportará 

como o tipo humano dos desejos múltiplos, inconstantes e variados. 

Essa radicalização do processo de emancipação dos desejos, que é 

específica do modo de vida implantado pela democracia, está, porém, 

intimamente conectada, de acordo com a visão exposta na República, com a 

atmosfera de liberdade irrestrita promovida por esse regime, o que termina por 

instaurar uma situação de anomia e licenciosidade em todos os planos da vida 

social (cf. Aruzza, 2019, p. 131). A cidade democrática, diz Sócrates, nesse 

sentido, se embriaga em demasia com o “vinho da liberdade”: 

 

Creio que quando uma cidade governada democraticamente e sedenta de 

liberdade (ὅταν οἶμαι δεμοκρατουμένη πόλις ἐλευθερίας διψήσασα) por acaso tem 

à sua frente maus escanções, embriaga-se além do que é devido dessa liberdade 

sem mistura (καὶ πορρωτέρω τοῦ δέοντος ἀκράτου αὐτῆς μεθυσθῇ) e então pune 

os governantes, caso esses não sejam dóceis e propiciem bastante liberdade, 

acusando-os como criminosos e oligarcas  (τοὺς ἄρχοντας δὴ, ἄν μὴ πάνυ πρᾷοι 

ὦσι καὶ πόλλην παρέχωσι τὴν ἐλευθερίαν, κολάζει αἰτιωμένη ὡς μιαρούς τε καὶ 

ὀλιγαρχικούς). (Rep. VIII, 562d). 

 

Há, pois, de acordo com o diagnóstico da República, uma relação 

intrínseca, no contexto do regime democrático, entre a proliferação dos 

desejos na alma humana e a entronização da liberdade como bem supremo. A 

ideia apresentada por Sócrates, na obra, quanto a isso é que o regime 

democrático, promovendo a mais completa e desenfreada liberdade nos 

costumes dos cidadãos, torna possível que cada homem disponha do direito de 

falar livremente (παρρησία) e goze da permissão para fazer o que quiser (Rep. 

VIII, 557b), entregando-se a todas as atividades de acordo com os seus desejos 

e humores momentâneos. Isso significa, segundo a análise socrática, que a 

democracia fomenta o aparecimento de todos os tipos humanos e dá origem a 

uma sociedade variegada ou multicor, em que todos os modos de vida são 

possíveis (Rep. VIII, 557b-d), diferentemente do que acontecia nos regimes 

anteriores, em que havia a prevalência de apenas um único tipo humano (na 

timocracia, por exemplo, o tipo humano competitivo e ávido por honrarias e 

distinções; na oligarquia, o tipo humano parcimonioso e amante do dinheiro).34 

                                                           
34 Ver, sobre esse ponto, as explicações de Schofield (2006, p. 113). Esse autor esclarece que, segundo 
a teorização proposta pela República acerca da natureza do regime democrático, a democracia se 
determina, em última análise, como o que chamaríamos hoje de uma sociedade essencialmente 
pluralista. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
98 

Todavia, esse sistema político produzido pela democracia dispõe, na 

perspectiva de Sócrates, de um caráter problemático, porquanto, ao efetuar 

uma exacerbação do princípio da liberdade, ele instaura um laxismo difuso e 

ubíquo, tornando os cidadãos avessos à disciplina e servos da arbitrariedade de 

seus apetites (Rep. VIII, 561c-d). Ora, como nos mostra o discurso socrático, 

esse laxismo engendrado pela democracia possui um efeito político patológico, 

uma vez que faz da democracia um regime radicalmente anômico e anárquico 

(ἀναρχία), vale dizer, um regime em que, no limite, os indivíduos não 

reconhecem mais nenhuma forma de norma (νόμος) e de autoridade (ἀρχή). 

De fato, Sócrates nos mostra que na democracia os homens, julgando-se 

inteiramente livres, tornam-se insolentes e já não manifestam nenhum respeito 

pelo poder e pela lei: os filhos arrostam os pais, os jovens afrontam os anciãos, 

os mestres temem seus alunos, os governantes são subservientes aos 

governados (Rep. VIII, 562d-563d). Toda ordem é, dessa forma, subvertida, 

todas as hierarquias e distinções, solapadas, o que equivale a dizer que, na 

democracia, o princípio da autoridade é suprimido. Com isso, a permissividade 

se espraia pelos mais variados recessos da vida comunitária, comprometendo a 

estabilidade cívica e tornando a legalidade um princípio obsoleto. A atmosfera 

política e moral criada pelo excesso de liberdade (ἡ ἄγαν ἐλευθερία) 

desemboca, portanto, em um estado de licenciosidade (ἐξουσία) (Rep. VIII, 

557b; 557d),35 que, gerando um vácuo de autoridade, levará finalmente ao 

aparecimento do tirano e ao regime da mais completa e selvagem escravidão 

(δουλεία πλείστη τε καὶ αγριωτάτη). Na visão exposta por Sócrates na República, 

isso significa que a mesma lógica que levou à derrocada da oligarquia encontra-

se presente no processo que leva ao colapso da democracia: de fato, em sua 

explanação, se a oligarquia sucumbiu em virtude da exacerbação do princípio 

mesmo que lhe servia de base, a saber, o amor às riquezas, a democracia vem 

abaixo em virtude da exacerbação de seu bem mais fundamental, qual seja, a 

liberdade (cf. Roux, 2001, p. 147-148). Eis como Sócrates apresenta esse ponto 

paradoxal de seu ensinamento político no diálogo: 

 

A mesma doença, disse eu, que, na oligarquia, uma vez surgida, destruiu esse 

regime (Ταὐτόν, ἦν δ’ἐγώ, ὅπερ ἐν τῇ ὀλιγαρχίᾳ νόσημα ἐγγενόμενον ἀπώλεσεν 

αὐτήν), tornando-se maior e mais forte na democracia a partir da licença, reduz 

                                                           
35 O significado primário da palavra ἐξουσία está relacionado às ideias de “liberdade”, “faculdade”, 
“poder” (como na expressão ἐξουσίαν ἔχειν τοῦ ποιεῖν [“ter a liberdade de fazer alguma coisa”]). No 
entanto, o termo pode designar também, em certos contextos, de forma negativa, o abuso dessas 
coisas. É o que acontece no registro da argumentação desenvolvida por Sócrates no livro VIII da 
República, em que o termo ἐξουσία é usado para designar a “liberdade exacerbada” e, portanto, a 
“licença”. 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
99 

esta última à escravidão (τοῦτο καὶ ἐν ταύτῃ πλέον τε καὶ ἰσχυρότερον ἐκ τῆς 

ἐξουσίας ἐγγενόμενον καταδουλοῦται δημοκρατίαν).  E, realmente, fazer algo em 

excesso tende a provocar como resposta uma grande mudança em sentido 

contrário (καὶ τῷ ὄντι τὸ ἄγαν τι ποεῖν μεγάλην φιλεῖ εἰς τοὐναντίον μεταβολὴν 

ἀνταποδίδοναι), seja nas estações, nas plantas, nos corpos e não menos nos 

regimes políticos. – É provável, disse. – Parece que o excesso de liberdade se 

transforma em nada mais do que excesso de escravidão, seja no âmbito 

particular, seja na cidade (Ἡ γὰρ ἄγαν ἐλευθερία ἔοικεν οὐκ εἰς ἄλλο τι ἤ εἰς ἄγαν 

δουλείαν μεταβάλλειν καὶ ἰδιώτῃ καὶ πόλει). – É provável, de fato – É verossímil, 

por conseguinte, que a tirania não se estabeleça a partir de outro regime que a 

democracia (Εἰκότως τοίνυν, εἴπον, οὐκ ἐξ ἄλλης πολιτείας τυραννίς καθίσταται ἤ 

ἐκ δημοκρατίας), e creio que da extrema liberdade nasce a mais completa e 

selvagem escravidão (ἐξ οἶμαι τῆς ἀκροτάτης ἐλευθερίας δουλεία πλείστη τε καὶ 

αγριωτάτη) (Rep. VIII, 563e-564a). 

 

Do ponto de vista político-social, Sócrates, na sequência do texto, 

procurará explicar que a passagem da democracia à tirania se dá 

gradativamente e sem que haja a instauração de uma verdadeira ruptura, por 

meio da própria dinâmica social que é característica do regime democrático.36 

Segundo ele, de fato, a cidade democrática não abole completamente a 

diferença entre pobres e ricos. Esses continuam, portanto, a lutar uns contra 

os outros no seio da democracia, insuflados por uma terceira classe, a dos 

ociosos, agitadores políticos e demagogos que, como “zangões”, proliferam no 

regime democrático e atuam preferencialmente como bajuladores dos apetites 

do povo (Rep. VIII, 564c-565c). Devido ao clima de tensão ocasionado por 

essa situação, explica Sócrates, o povo, sem disciplina nem lei, temendo que os 

ricos mais prepotentes promovam uma insurreição e o escravizem novamente, 

resolve então escolher para si, entre os “zangões”, um “líder” ou “protetor” 

(προστάτης) (Rep. VIII, 565c-d).37 Tal “líder” ou “protetor”, assumindo o 

                                                           
36 Mais uma vez, ver as análises de Roux (2001, p. 150), que considera que esse procedimento platônico 
constitui algo verdadeiramente original na abordagem da questão da tirania avançada na República. 
37 O termo προστάτης deriva etimologicamente do verbo προστατέω, que significa tanto “presidir” ou 
“estar à frente de” quanto “proteger”. Um προστάτης é, pois, um “chefe” ou alguém que lidera e protege 
um determinado grupo. Como explica Giorgini (2019, p. 83), por meio dessas formulações Platão 
pretende deixar patente o caráter demagógico do tirano e a base de apoio popular a partir da qual ele 
ascende ao poder, apoderando-se do governo da pólis sob o pretexto de proteger as camadas mais 
pobres da cidade contra os ricos: “[l]a tirannide (...) costituisce il gradino più basso nella progressiva 
degenerazione della città perfetta: essa nasce dall’eccessiva libertà presente nella città democratica, 
dalla lotta tra la fazione popolare e quella dei ricchi spossessati che induce il popolo a cercarsi un 
‘protettore’ (prostates) che inevitabilmente si trasformerà in tirano. Per platone, dunque, la base politica 
del tiranno è costituita dal popolo: egli è un demagogo, il leader del popolo contro i ricchi”. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
100 

controle de uma multidão inteiramente manipulável (λαβὼν σφόδρα πειθόμενον 

ὄχλον), com o pretexto de cumprir sua missão de defesa do povo e livrá-lo da 

escravidão, logo envereda pelo terreno do comportamento violento e não 

hesita em derramar o sangue de sua própria raça e promover exílios e 

expurgos, ludibriando ao mesmo tempo a turba que o apoia com  promessas 

de abolição de dívidas e de redistribuição das terras. Ora, tendo degustado o 

sangue de seus próximos e se convertido agora em lobo, de homem que era 

(λύκῳ ἐξ άνθρώπου γενέσθαι), esse indivíduo, para manter sua segurança em 

face de seus opositores, providenciará para si, com o apoio da população, uma 

guarda pessoal e, após perseguir os ricos e derrubar seus muitos adversários, 

estabelecer-se-á finalmente na carruagem da cidade como tirano consumado 

em vez de protetor (ἕστηκεν ἐν τῷ δίφρῳ τῆς πόλεως, τύραννος ἀντὶ προστάτου 

ἀποτετελεσμένος) (Rep. VIII, 565d-566d).38 

Como explica Sócrates, nos primeiros tempos de seu governo, o 

tirano envidará todos os esforços para ocultar a sua natureza lupina e não 

parecer o que realmente é: dessa forma, ele sorrirá e acolherá a todos que 

encontrar, multiplicará suas promessas, seja em público, seja na esfera privada, 

e, como bom demagogo, tratará de perdoar as dívidas e repartir as terras com 

o povo e com os seus partidários, afetando ser benévolo e gentil com todos 

(πᾶσιν ἵλεώς τε καὶ πρᾷος εἶναι προσποιεῖται) (Rep. VIII, 566d-e). Contudo, 

complementa Sócrates, à medida em que o novo regime se consolida, o tirano 

acabará por revelar sua verdadeira face, exibindo sua natureza despótica e o 

desejo insaciável de domínio sobre a cidade que o consome. Nesse sentido, 

esclarece o filósofo, o tirano procurará sempre, antes de mais nada, mover 

guerras contra outras cidades, para que o povo continue a necessitar de um 

chefe ou de um líder (πρῶτον μὲν πολέμους τινὰς ἀεὶ κινεῖ, ἱν’ἐν χρείᾳ ἡγεμόνος 

ὁ δῆμος ᾖ) (Rep. VIII, 566e). Ao mesmo tempo, ele empobrecerá a população 

por meio da instituição de impostos, a fim de que os cidadãos, reduzidos assim 

à pobreza, sejam compelidos pela necessidade em que se encontram a se 

preocupar apenas com sua sobrevivência e não disponham de tempo para 

conspirar contra ele (Rep. VIII, 566e-567a). Finalmente, ele eliminará todos 

aqueles que, por serem ricos ou por disporem de um caráter magnânimo e 

virtuoso, constituam uma ameaça ao seu governo, expurgando a cidade dos 

                                                           
38 Vale a pena notar aqui que a imagem do tirano como um homem dotado de uma natureza lupina já 
havia sido mobilizada no interior da República, mais precisamente no livro I, no passo 336d. Com efeito, 
nesse trecho, no contexto de uma discussão com Sócrates, Trasímaco, o ardoroso defensor da tirania, 
por seu comportamento agressivo, havia sido comparado pelo filósofo com um lobo. Sobre os elementos 
tirânicos no comportamento de Trasímaco, ver o que explicamos supra, p. 4, n. 9. Em relação ao uso da 
imagem do lobo para caracterizar o caráter do tirano na República, ver as observações de Aruzza (2019, 
p. 200-201; 206-209). 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
101 

seus melhores elementos (Rep. VIII, 567a-c). Ao fim desse processo, afirma 

Sócrates, o tirano se verá odiado por todos e sem amigos, numa tenebrosa 

situação de isolamento social e convivendo apenas com os mercenários 

ignóbeis que o protegem (Rep. VIII, 567d-568a). Mas isso, de acordo com a 

explicação socrática, ainda não é tudo: com efeito, nota Sócrates, caso o povo 

ouse sair de sua letargia e, movido pelo sentimento da injustiça sofrida, decida 

destituí-lo, o tirano não pensará duas vezes em agir como um parricida 

(πατραλοία), ousando fazer violência contra o pai que o engendrou (τολμήσει 

τὸν πατέρα βιάζεσθαι, κἂν μὴ πείθηται, τύπτειν ὁ τύραννος), i. e., contra o 

próprio povo. Eis então como o povo, arremata Sócrates, temendo ser 

escravizado pelos cidadãos livres, se entregou aos cuidados de um protetor e 

acabou por ser submetido à mais dura e amarga escravidão, aquela promovida 

pelos próprios escravos (Rep. VIII, 568e-569c). 

Descrito o processo político que leva da democracia à tirania, 

Sócrates, no livro IX, dará um passo adiante em sua análise e nos mostrará 

então o mecanismo psicológico que explica o “perfil moral” do homem 

tirânico. Para tanto, ele estabelecerá, no interior dos desejos e prazeres 

desnecessários (μὴ ἀναγκαίοι ἡδοναί τε καὶ ἐπιθυμίαι), uma nova dicotomia, 

separando os desejos desnecessários que são lícitos e os desejos desnecessários 

que são ilícitos ou criminosos (παράνομοι ἐπιθυμιαί).39 

 

Quanto aos apetites, quais e quantos são, não me parece que eles tenham sido 

distinguidos satisfatoriamente (Τὸ τῶν ἐπιθυμιῶν, οἷαί τε καὶ ὅσαι εἰσίν, οὔ μοι 

δοκοῦμεν ἱκανῶς διῃρῆσθαι). Faltando isso, a pesquisa acerca do que 

investigamos permanecerα pouco clara. – E nγo estamos no momento oportuno 

para tanto? – Certamente. Observa entγo o que, sobre os apetites, quero saber. Ι 

o seguinte: dentre os desejos e apetites nγo necessαrios, alguns me parecem ser 

clandestinos (τῶν μὴ ἀναγκαίων ἡδονῶν τε καὶ ἐπιθυμιῶν δοκοῦσί τινές μοι εἶναι 

παράνομοι), os quais podem se formar em todos nós (αἳ κινδυνεύουσι μὲν 

ἐγγίγνεσθαι παντί); porém, refreados pelas leis e pelos desejos superiores 

acompanhados pela razão, eles, em algumas pessoas, ou desaparecem 

completamente, ou subsistem em pequeno número e fracos (κολαζόμεναι δὲ ὑπό 

τε τῶν νόμων καὶ τῶν βελτιόνων ἐπιθυμιῶν μετὰ λόγου ἐνίων ἀνθρώπων ἤ 

παντάπασιν ἀππαλλάττεσθαι ἤ ὀλίγαι λείπεσθαι καὶ ἀσθενεῖς), ao passo que em 

                                                           
39 O adjetivo παράνομος, usado por Sócrates no passo da República que estamos analisando para 
caracterizar o tipo de desejo que dominará a alma do tirano, significa literalmente “o que é contra a lei”, 
entendida essa numa acepção ampla, i. e., tanto como “lei política” quanto como lei que abarca a “ordem 
moral”, donde a significação de παράνομος como “ilícito”, “clandestino”. Sobre isso, ver Giorgini (2005, 
p. 434). 



Richard Romeiro Oliveira 

 
102 

outros se tornam mais fortes e numerosos (τῶν δὲ ἰσχυρότεραι καὶ πλείους). 

(Rep. IX, 571a-c). 

 

Pois bem, uma vez estabelecida essa diferenciação no âmbito dos 

desejos desnecessários, separando-se os desejos que são lícitos ou permitidos 

dos que são ilícitos ou criminosos, Sócrates procurará, na sequência imediata 

de sua reflexão, dar-nos uma ideia da natureza desses apetites proibidos que 

acabam por ter livre curso no comportamento do homem tirânico. Para tanto, 

ele esclarece que os desejos de caráter ilícito que se busca agora compreender 

são justamente aqueles que afloram durante o sono (Τὰς περὶ τὸν ὕπνον), 

quando a parte da alma de caráter racional, dócil e apta ao governo adormece, 

e a parte bestial e selvagem, empanturrada de comidas e bebidas fortes, 

irrompe para buscar a sua satisfação (Rep. IX, 571c). Numa antecipação 

surpreendente de algo que será desenvolvido séculos depois pela psicanálise, 

Sócrates observa então que, nesse estado de sono, quando se afrouxam as 

restrições que vigoram na vigília provenientes da vergonha (αἰσχύνη) e da 

sabedoria (φρόνησις), tais desejos saem do estado de latência em que 

ordinariamente se encontram e vêm à tona de modo assustador, alguns deles 

apresentando uma natureza nitidamente incestuosa.40 Nas palavras do filósofo: 

 

Nesse estado [de sono], a alma ousa fazer tudo, por ter se liberado de toda 

vergonha e sabedoria (οἶσθ’ ὅτι πάντα ἐν τῷ τοιούτῳ τολμᾷ ποιεῖν, ὡς ἀπὸ πάσης 

λελυμένον τε καὶ ἀπηλλαγμένον αἰσχύνης καὶ φρονήσεως). Ela não hesita, de fato, 

em tentar se unir com a própria mãe (μητρί τε γὰρ ἐπιχειρεῖν μείγνυσθαι) ou com 

qualquer um dos seres humanos, dos deuses e dos animais (ἄλλῳ τε ὁτῳοῦν 

ἀνθρώπων καὶ θεῶν καὶ θηρίων), nem se abstém de nenhum alimento. Numa 

palavra, não há irracionalidade nem impudência que ela deixe para trás (καὶ ἑνὶ 

λόγῳ οὔτε ἀνοίας οὐδὲν ἐλλείπει οὔτ’ ἀναισχυντίας). (Rep. IX, 571c-d). 

 

Como se vê pelo trecho citado, os desejos perturbadores que, 

segundo Sócrates, serão emancipados com a emergência da alma tirânica têm a 

ver principalmente com certos impulsos sexuais proibidos pela lei e pela 

ordem moral, e é justamente esse elemento que permitirá que o tirano seja 

identificado por Sócrates, ao longo do desenvolvimento discursivo do livro IX, 

como o próprio Ἔρως encarnado. Mas, como Sócrates trata também de 

mostrar, o tirano só pode ser determinado como Ἔρως encarnado porque sua 

                                                           
40 Sobre o recurso, nesse trecho da República, à análise do que se passa nos sonhos para se 
compreender o caráter dos desejos clandestinos que dormitam no interior da alma, ver as considerações 
de Marques (2011, p. 510-511). 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
103 

alma foi antes tiranizada inteiramente por Ἔρως: Ἔρως é, pois, o verdadeiro 

tirano (Rep. IX, 573d; 574e). Percebe-se, nesse ponto da argumentação da 

República, o interesse do diálogo em ressaltar a peculiaridade dos desejos 

eróticos e o fato de que tais desejos possuem uma intensidade e uma força 

incomuns, podendo assumir um caráter avassalador, o que os torna 

particularmente perigosos para a ordem política e social. Bloom (1991, p. 423) 

chama a nossa atenção para esse ponto, ao observar que, de acordo com a 

explicação socrática no livro IX da República, “Eros é o mais perigoso e 

poderoso dos desejos, um anseio infinito que consome todos os outros afetos 

com seu calor”. É verdade, como o filósofo deixa claro, que esse tipo de 

apetite, de caráter terrível, selvagem e anômico, está presente em cada um de 

nós (δεινόν τι καὶ ἄγριον καὶ ἄνομον ἐπιθυμιῶν εἶδος ἑκάστῳ ἔνεστι), parecendo 

existir mesmo no interior daqueles de nós que são moderados (καὶ πάνυ 

δοκοῦσιν ἡμῶν ἐνίοις μετρίοις εἶναι), como a coisa fica patente no caso dos 

sonhos (τοῦτο δὲ ἄρα ἐν τοῖς ὕπνοις γίγνεται ἔνδηλον) (Rep. IX, 572b).41 Mas é 

particularmente na psique tirânica que a sua plena eclosão se verifica, em 

virtude do completo colapso da racionalidade e do pudor ocorrido nessa 

espécie de alma. Nesse sentido, o tirano é, portanto, aquele cuja ordem 

psíquica foi inteiramente subvertida e que, avassalado por uma paixão sexual 

insaciável, solapa os últimos limites estabelecidos pelo νόμος, mergulhando 

ensandecido numa espiral de crime e de desvario desencadeada por um 

erotismo sem freios. Assumindo essa concepção, o que Sócrates tratará de 

mostrar na sequência de sua reflexão é que a psique do homem tirânico, 

insuflada pela licença democrática, é justamente aquela que ousa dar o último 

passo no processo de emancipação do desejo que engendra o colapso dos 

regimes, sendo arrastada, por isso, por uma volúpia desenfreada que suprime 

qualquer vestígio de temperança (σωφροσύνη) e se converte, no seu estágio 

derradeiro, em loucura (μανία). Isso significa que o homem tirânico, com seu 

comportamento, leva às últimas consequências o movimento de 

desregramento apetitivo que se desencadeou com a queda da cidade 

aristocrática, originando, quando logra aceder ao poder, um tipo de πολιτεία 

inteiramente dominado pelo frenesi erótico. 

                                                           
41 Como viu Giorgini (2005, p. 434), isso se aplica à própria alma do filósofo que, como alma dos demais 
homens, abriga em si, de forma latente, apetites clandestinos, os quais são mantidos sob controle, no 
caso do filósofo, por meio da educação e pela hegemonia de apetites mais elevados: “[n]ell'immagine del 
tiranno si rivela così tutta la complessità della concezione platonica dell'anima. L'anima del tiranno svela, 
infatti, il groviglio di appetiti e passioni potenzialmente presenti in tutti gli esseri umani, tenuti a freno o da 
una sorte fortunata (theia moira: VI 492a, 493a) o dall'educazione. Nessuno, nemmeno il filosofo, si 
sottrae a certi desideri che fanno parte della natura umana; essi, tuttavia, vengono sottomessi dalle leggi, 
dal prevalere di desideri più elevati e dall'opera della ragione e dell'educazione”. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
104 

Ao descrever a gênese do homem tirânico, Sócrates compara a 

atuação de ἔρως sobre o seu psiquismo à ação de um imenso zangão alado 

(ὑπόπτερον καὶ μέγαν κηφῆνά τινα) que atormenta alma desse homem com um 

zumbido ensurdecedor de apetites e prazeres, a ponto de fazer com que ele 

expulse de si qualquer vestígio de temperança e se encha finalmente de loucura 

(μανίας δε πληρώσῃ ἐπακτοῦ), o que acaba por torna-lo ébrio, voluptuoso e 

melancólico (μεθυστικός τε καὶ ἐρωτικός καὶ μελαγχολικός γένηται) (Rep. IX, 

572b-573c).42 Espicaçado pelo zangão erótico, o tirano alucina na ânsia do 

prazer corpóreo e, para se satisfazer, entrega-se a toda sorte de crimes, 

terminando por fazer ousadamente em estado de vigília o que outros homens 

fazem apenas em sonho (Rep. IX, 573d-575a).43 Mediante essas formulações, 

Sócrates mostra assim que o que é característico da psicologia do homem 

tirânico é realmente a completa tiranização de sua alma por um erotismo 

avassalador e vertiginoso, algo que Sócrates procura aproximar de certa forma 

de um fenômeno de possessão.44 O resultado desse processo funesto consiste 

no fato de que o tirano acaba por abolir, em seu comportamento, a fronteira 

entre sono e vigília, trazendo para a plena luz do dia os impulsos apetitivos 

mais sombrios e criminosos que pululam nos subterrâneos da psique 

desordenada. 

 

 

Considerações finais 

 

Como se vê, o tirano aparece, portanto, no contexto do discurso 

socrático construído no livro IX da República, como uma figura profundamente 

anômala e afetada pela mais extrema desordem psíquica e moral; como tal, ele 

                                                           
42 Segundo Gigon (1988, p. 135), o termo μελαγχολικός que ocorre neste passo da República é um 
termo técnico (ein Kunstwort) derivado da teoria fisiológica dos humores e que é usado por Platão em 
sua obra apenas duas vezes: no trecho da República do qual estamos falando e em Fedro, 268e. A 
significação do vocábulo está associada ao estado psíquico de tristeza e de abatimento decorrente de 
um excesso de “bile negra” (μέλας χόλος) no organismo. 
43 Marques (2011, p. 507), ressalta o efeito delirante exercido por um ἔρως descontrolado sobre o tirano: 
“o homem tirânico”, diz ele, “mais do que qualquer outro, delira sob o efeito de apetites e paixões 
eróticas”. 
44 É o que explica Craig (2003, p. 49): “[b]ut the philosopher as much as identifies the tyrannic inclination 
in human beings – the will to tyranny per se - with unbridled eros, contending that the tyrant is himself 
tyrannized, ‘maddened by desires and loves’ (578a), infested by a love (erota) that is a ‘great winged 
drone’ (572ea; cf. 552c-e, 474d, 360b-d). This has strange and perplexing implications. ‘Is it for this 
reason’, he wonders, ‘that Eros has from antiquity been called a tyrant?’ (573b). It is worth noting that all 
six references to a deified Eros appear in the midst of the philosopher's description of the tyrannical 
nature, which he in effect treats as a case of daemonic – if not downright diabolic - possession (573d, 
574d-a; cf. 617de). The problem would seem to call for an exorcist”. 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
105 

é o mais infeliz dos homens e a antítese mesma do filósofo ou do tipo humano 

que, tendo realizado em si uma perfeita ordenação racional de sua vida interior, 

é o mais feliz ou bem-aventurado dos mortais.45 Ora, é fácil perceber que, 

quando um indivíduo de natureza tirânica consegue se apossar do governo da 

cidade, a vida política não pode deixar de se converter numa espécie de 

pesadelo coletivo, engendrando uma cidade que, à semelhança da alma do 

tirano, é necessariamente escrava, pobre, dominada pelo medo e maximamente 

infeliz (Rep. IX, 577c-578b). Com esse ensinamento, a visão avançada por 

Céfalo no começo do diálogo recebe então uma corroboração filosófica: o 

triunfo completo de Ἔρως τύραννος é, de fato, seja na alma, seja na cidade, o 

triunfo do mais insano e temível despotismo. 

Como observou Koyré (1995, p. 146), a análise psicopolítica por meio 

da qual Platão nos mostra a gênese da tirania constitui um feito filosoficamente 

impressionante. “Nada é mais belo”, diz ele, nesse sentido, “nem mais 

profundo ou atual do que as páginas nas quais Platão nos descreve o 

nascimento da tirania, a qual é engendrada inevitavelmente pela embriaguez da 

democracia incapaz de se disciplinar a si mesma”. No contexto dessa análise 

filosófica impressionante e paradoxal (de vez que nos acostumamos a pensar a 

tirania como a antítese da democracia), aquele que é, como explicamos, um 

dos temas fundamentais da República vem à tona de forma contundente, qual 

seja: o tema da natureza politicamente problemática de ἔρως, ou, por outra, do 

caráter antinomiano do desejo em face das exigências políticas e morais que 

comandam o funcionamento da cidade. Ἔρως, de fato, emerge, no contexto da 

abordagem dos livros VIII e IX da República, como um impulso obscuro que 

dormita nos subterrâneos da alma humana e que, quando liberado por meio do 

processo de emancipação dos desejos que comanda a lógica da corrupção 

política, produz necessariamente a tirania que destrói a ordem da alma e da 

cidade, arrastando a vida humana em comum para a sua derrocada final. Nessa 

elaboração, o fenômeno da corrupção política é explicado como um efeito de 

uma patologia psíquica e moral que, levada às últimas consequências pela 

liberdade excessiva da democracia, submete os homens à escravidão oriunda 

do turbilhão dos desejos ilícitos, instaurando enfim, no seio da cidade, o reino 

do mal mais assustador. Ἔρως, no interior desse esquema filosófico, acaba, 

pois, por se manifestar verdadeiramente como um tirano e como o principal 

obstáculo à consecução de uma vida política justa e ordenada, revelando-nos 

que a utopia de uma sociedade libertária e sem disciplina almejada por alguns 

                                                           
45 Cf. a longa argumentação construída por Sócrates para demonstrar isso em Rep. IX, 577b-588a. Para 
uma explicação da oposição radical entre o tirano e o filósofo a partir do processo de desestruturação da 
ordem psíquica, ver Frère (2004, p. 137). 



Richard Romeiro Oliveira 

 
106 

autores contemporâneos não pode passar, no fim das contas, de uma aspiração 

política ingênua e, no limite, perigosa. 

Mas é preciso dizer que, no campo da filosofia política platônica, não 

temos nessa extraordinária formulação dos livros VIII e IX da República senão 

um aspecto da questão, porquanto, como explicamos mais acima, a visão 

sombria de ἔρως que encontramos nesse momento da obra nos oferece apenas 

um entendimento parcial do assunto. De fato, se  dirigimos nosso olhar para 

outros trechos da República (como os que pertencem aos livros V e VI, por nós 

citados anteriormente), e, principalmente, se nos voltamos para aquele outro 

diálogo platônico em que ἔρως aparece como um tema fundamental, a saber, o 

Banquete, verificamos um outro tipo de abordagem, a qual nos mostra que, ao 

lado de um ἔρως tirânico e sombrio, há também um ἔρως de tipo socrático e 

solar, o qual, deslocando-se, a partir da hábil canalização educativa da paixão 

sexual, para a visão do que é verdadeiramente belo e bom, assume um caráter 

mais luminoso e benfazejo, funcionando como um princípio psíquico capaz de 

alimentar o entusiasmo que promove a ascensão da alma humana em direção à 

dimensão noeticamente superior da vida intelectual e filosófica.46 Ἔρως se 

manifesta, assim, no interior dessa complexa reflexão proposta pelos diálogos, 

como um fenômeno psíquico e antropológico constitutivamente ambíguo, 

uma vez que, em suas expressões mais extremas, ele pode conduzir a alma 

humana seja para os cumes da filosofia, seja para o abismo da tirania.47 

Levando em conta esse fato, percebemos, portanto, que o drama fundamental 

de ἔρως explicitado pelos diálogos platônicos é, em última análise, o drama da 

própria dualidade do erotismo humano, o qual se manifesta como uma força 

psíquica misteriosa e ubíqua que atravessa toda a nossa alma e que, de acordo 

com o tipo de cuidado que a ele dedicamos, pode nos tornar filósofos ou 

tiranos. 

 

 

 

 

                                                           
46 Sobre a diferenciação entre um ἔρως tirânico e um ἔρως filosófico, ver as explicações de Bloom 
(1991, p. 423) e Marques (2011, p. 508-510). Cf. também sobre essa questão as observações de Craig 
(2003, p. 54-55). 
47 Voegelin (2009, p. 186) esclarece esse ponto fundamental do ensinamento platônico sobre a questão 
erótica do seguinte modo: “Eros tyrannos é o duplo satânico do Eros socrático. O enthousiasmós do 
Eros socrático é a força positiva que carrega a alma para além de si mesma em direção ao Agathón. O 
Eros tyrannos é alado como o deus Eros, mas parasita (o Zangão); ele não tem um enthousiasmos 
produtivo, mas um ferrão (kentron) que consome insaciavelmente a substância. Ainda assim, ambos os 
Eros são modos de mania.  O desejo que volta a alma para o Bem e o desejo que sucumbe ao fascínio 
do Mal estão estreitamente relacionados (...)”. 



Dissertatio [61] 76-108 | 2025 

 
107 

Referências 

 

ANDREWES, A. The Greek Tyrants. Londres: Hutchinson’s University Library, 

1957. 

ARUZZA, C. The Wolf in the City. Tyranny and Tyrant in Plato’s Republic. New 

York: Oxford University Press, 2019. 

BARKER, E. The Political Thought of Plato and Aristotle. Mineola, New York: Dover 

Publications, 2009 [1959]. 

BERTMAN, M. A. “Plato on Tyranny, Philosophy, and Pleasure”. In: Apeiron: A 

Journal for Ancient Philosophy and Science, v. 19, n. 2, 1985, p. 152-160. 

BERTRAND, J.-M. “De la stasis dans les cités platoniciennes”. In: Cahiers du Centre 

Gustave Glotz, 10, 1999, p. 209-224. 

BIGNOTTO, N. O tirano e a cidade. São Paulo: Discurso Editorial, 1998. 

BLOOM, A. The Republic of Plato. Translated with notes and an interpretive essay. 

2nd. ed. New York: Basic Books, 1991. 

BORDES, J. Politeia dans la pensée grecque jusqu’à Aristote. Paris: Les Belles Lettres, 

1982. (Collection des Études Anciennes). 

BURNET, J. Platonis Res publica. Oxford: Clarendon Press, 1965 (Scriptorum 

Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). 

CANTO, M. “Introduction”. In: PLATON. Gorgias. Traduction inédite et notes 

par Monique Canto. Paris: Flammarion, 1987 (Collection GF). 

CHÂTELET, F. La naissance de l’histoire. La formation de la pensée historienne em 

Grèce. Paris: Minuit, 1962. 

CORNFORD, F. M. The Republic of Plato. New York/London: Oxford University 

Press, 1945. 

COOPER, L. D. Eros in Plato, Rousseau and Nietzsche. The Politics of Infinity. 

University Park: The Pennsylvania State University Press, 2008. 

CRAIG, L. H. The War Lover. A study of Plato’s Repúblic. Toronto: University of 

Toronto Press, 2003 [1994]. 

DOVER, K. Plato. Symposium. Cambridge: Cambridge University Press, 2012 

[1980]. 

DIXSAUT, M. “De l’homme démocratique à l’animal grégaire. De Platon vers 

Nietzsche et retour”. In: Revue Française d’Histoire des Idées Politiques, n. 37, 2013, p. 

81-95. 

FINLEY, M.  Democracia antiga e moderna. Tradução de Waldéa Barcelos e Sandra 

Bedran. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 

FRÈRE, J. Ardeur et colère. Le thymos platonicien. Paris: Kimé, 2004. 

GIGON, O. “Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C–588 A)”. In: 

Museum Helveticum, v. 45, n. 3, 1988, p. 129-153. 



Richard Romeiro Oliveira 

 
108 

GIORGINI, G. “Il tirano (536e-576b)”. In: PLATONE. La Reppublica. Libri VIII-

IX. Traduzione e commento a cura di Mario Vegetti. Napoli: Bibliopolis, 2005, p. 

423-470.  

_________. “Tyrannie antiche e moderne”. In: Teoria Politica. Nuova serie Annali 

[Online], 9, 2019, p. 75-93, consultato il 26 mai 2020. URL: 

http://journals.openedition.org/tp/787. 

HYLAND, D. “Taking the Long Road: The Irony of Plato’s Republic”. In: Revue de 

Métaphysique et de Morale, n. 3, 1988, p. 317-335. 

JOUANNA, J. Le médecin modèle du législateur dans les Lois de Platon. In: Ktema, 

n. 3, 1978, p. 77-91. 

KOYRÉ, A. Introduction à la lecture de Platon. Suivi de Entretiens sur Descartes. Paris: 

Gallimard, 1995 [1962]. 

LESKY, A. Historia de la literatura griega. Versión española de José Maria Diaz 

Regañón y Beatriz Romero. Madrid: Gredos, 1989 [1969]. 

MANICA, P. T. “War, Stasis, and Greek Political Thought”. In: Comparative Studies 

in Society and History, v. 24, n. 4, 1982, p. 673-688. 

MARQUES, M. P. “A encenação do poder tirânico”. In: PALUMBO, L. (org.): 

Lógon dídonai. La filosofia come esercizio del render ragione. Studi in onore di Giovanni 

Casertano. Napoli: Loffredo Editore, 2011, v. 1, p. 539-561.  

NEWELL, W. R. Tiranos: uma história de poder, injustiça e terror. Tradução Mário 

Molina. São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2019. 

PARKER, V. “Τύραννος. The Semantics of a Political Concept from Archilochus 

to Aristotle”. In: Hermes, 126. Bd., H. 2, 1998, p. 145-172. 

ROUX, S. “Entre mythe et tragédie: l’origine de la tyrannie selon Platon”. In: Revue 

des Études Grecques, v. 114, n. 1, 2001, p. 140-159. 

SCHOFIELD, M. Plato: Political Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 2006. 

STRAUSS, L. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 1978. 

VEGETTI, M. “Introduzione”. In: PLATONE. La Reppublica. Libri VIII-IX. 

Traduzione e commento a cura di Mario Vegetti. Napoli: Bibliopolis, 2005, p. 13-

26. 

VOEGELIN, E. Ordem e história. Vol. III. Platão e Aristóteles. Tradução de Cecília 

Camargo Bartalotti. São Paulo: Loyola, 2009. 

 

 

Email: richardromeiro@hotmail.com 

 

Recebido: 10/2025 

Aprovado: 12/2025 


