
NIETZSCHE E O SOFRIMENTO 
 

Jelson Roberto de Oliveira 
Pontifícia Universidade Católica do Paraná / CNPq 

 
 
Resumo: O presente artigo tem por objetivo esclarecer como, na filosofia de Nietzsche, a questão do 
sofrimento está no centro da pergunta pelo valor da vida e como certas “terapias” culturais (sobretudo a 
religião, mas também a metafísica, a arte romântica e, modernamente, a tecnociência) funcionam como 
narcóticos que aliviam a dor sem tocar sua causa, acabando por negar a própria vida. Para tanto, inicia-
se por uma contraposição entre o “otimismo teórico” de Sócrates o “pessimismo da força” a partir de O 
nascimento da tragédia: os “sofredores por abundância” (dionisíacos) assumem o trágico e crescem com 
ele, enquanto os “sofredores por empobrecimento” buscam anestesia. Em seguida, mostra-se que, em 
Humano, demasiado humano, Nietzsche propõe uma “filosofia histórica” (psicológica e fisiológica) para 
desmascarar a necessidade metafísica que acabaria ignorando o sofrimento como parte da vida, dado 
que a religião, a moral e a estética romântica reinterpretem a dor, desviando o olhar da causa e 
produzindo dependência. A seguir, demonstraremos como, em Genealogia da moral, o autor reconstrói a 
“artimanha” pela qual religião e moral da compaixão ligam sofrimento e culpa, oferecendo consolo e 
sentido (ideal ascético) ao preço de uma doença mais profunda: a má consciência, o ressentimento e, 
por fim, a “vontade de nada”. Mostraremos como a saída, então, passa pela inocência: reconhecer a 
irresponsabilidade e a necessidade naturais dos fenômenos, renaturalizando o humano e desfazendo a 
leitura culposa do padecer. Terminaremos por ampliar a crítica às promessas seculares de supressão da 
dor (hoje assumidas pela tecnociência), entendidas como novas formas de narcose que replicam a 
esperança religiosa de paraíso sem sofrimento. Em conclusão, recolocaremos a criação como resposta 
afirmativa diante do sofrimento, demostrando como “criar” é a grande libertação do sofrer. Extirpar a dor 
seria empobrecer a vida; enfrentá-la e torná-la conteúdo de criação é, ao contrário, condição de 
potência, grande saúde e autenticidade. 
Palavras-chave: Nietzsche, sofrimento, inocência, tragédia, inocência, criação. 
 
Abstract: This article aims to clarify how, in Nietzsche’s philosophy, the question of suffering lies at the 
core of the inquiry into the value of life, and how certain cultural “therapies” (especially religion, but also 
metaphysics, romantic art, and, in modern times, technoscience) act as narcotics that relieve pain without 
addressing its cause, ultimately denying life itself. It begins by contrasting Socratic “theoretical optimism” 
with Nietzsche’s “pessimism of strength,” from The Birth of Tragedy: the “sufferers of abundance” (the 
Dionysian ones) embrace the tragic and grow through it, while the “sufferers of impoverishment” seek 
anesthesia. Then, in Human, All Too Human, Nietzsche’s proposal of a “historical philosophy” 
(psychological and physiological) is examined as a means to unmask metaphysical needs that ignore 
suffering as a natural part of life, showing how religion, morality, and romantic aesthetics reinterpret pain, 
diverting attention from its cause and producing dependency. Next, in On the Genealogy of Morality, 
Nietzsche reconstructs the “ruse” through which religion and the morality of compassion link suffering and 

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025  |  46-73 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

47 

guilt, offering consolation and meaning (the ascetic ideal) at the cost of a deeper sickness: bad 
conscience, resentment, and, ultimately, the “will to nothingness.” The path out of this, Nietzsche 
suggests, lies in innocence–recognizing the natural irresponsibility and necessity of phenomena, 
renaturalizing the human being, and undoing the guilty reading of pain. The article then expands 
Nietzsche’s critique to modern secular promises of pain suppression (now adopted by technoscience), 
seen as new narcotic forms that replicate the religious hope of a paradise without suffering. It concludes 
by reclaiming creation as an affirmative response to suffering, showing how to “create” is the great 
liberation from pain. To eradicate suffering would be to impoverish life; to confront and transform it into 
creative power is, on the contrary, the condition for strength, great health, and authenticity. 
Keywords: Nietzsche, suffering, innocence, tragedy, creation. 
 
 
 
Introdução 
 

Philip lembrou-se da fábula do rei oriental que, desejando 
conhecer a história do homem, recebeu de um sábio 
quinhentos volumes; atarefado com os assuntos do governo, 
solicitou-lhe que os condensasse. Dentro de vinte anos o 
sábio voltou e a sua história agora não tinha mais que 
cinquenta volumes, mas o rei, demasiado velho então para ler 
tantos e tão maçudos tomos, rogou-lhe abreviasse uma vez 
mais a história. Tornaram a passar-se vinte anos mais e o 
sábio, velho e encanecido, trouxe um único livro no qual se 
continha a ciência que o rei procurava. Mas o rei jazia no seu 
leito de morte e não lhe sobraria tempo para ler nem aquele 
volume. O sábio, então, narrou-lhe a história do homem 
numa simples linha. Era esta: nasceu, sofreu e morreu. A vida 
não tem nenhum sentido. E, vivendo, o homem não cumpre 
finalidade alguma. É indiferente que ele nasça ou não nasça, 
viva ou deixe de viver. A vida é insignificante e a morte, sem 
consequência. Philip exultou como tinha exultado na infância, 
quando o peso da crença em Deus lhe fora tirado dos 
ombros. 

(Somerset Maugham, A servidão humana) 
 
 

Olivier Ponton (2007, p. 99) lembra que “Nietzsche afirma que, na 
filosofia, a questão fundamental é a relação com a dor: qual atitude temos 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
48 

diante da dor? Buscamos evitá-la ou dominá-la? Ela possui algum significado 
para nós? Qual seria esse significado? De que sofremos? De uma carência ou 
de um excesso de energia?”. Isso implica reconhecer que cabe à filosofia 
analisar o sofrimento humano, seus motivos e significados, o que inclui 
examinar os pretensos lenitivos que pretendem aliviar a dor, entre os quais a 
religião ocupa lugar especial. Sendo uma questão central da Filosofia em geral e 
da nietzschiana em particular, a pergunta sobre o sofrimento diz respeito à 
pergunta mesma sobre o valor da vida, precisamente esse valor que não pode 
ser avaliado, como se lê em O crepúsculo dos ídolos1 (CI, O problema de Sócrates, 2)2. 
O tema, cuja origem remonta, pelo menos, ao ano de 1875 – quando 
Nietzsche entra em contato com Der Werth des Lebens, de Eugen Dühring –, 
articula-se de modo direto ao problema do sofrimento. Com efeito, a fuga da 
vida e o temor da existência constituem o alicerce das estratégias metafísicas 
que, ao negarem o sofrimento, acabam por negar também a própria vida. 
Afinal, aquele que deseja extirpar a dor da experiência vital acaba por abdicar 
da vida em sua totalidade. 

O objetivo do presente artigo é analisar a questão do sofrimento não 
apenas como tema central, mas como aspecto central da pergunta nietzschiana 
sobre o valor da vida, levando em conta a sua crítica às “terapias” culturais 
(sobretudo a religião, mas também a metafísica, a arte romântica e, 
modernamente, a tecnociência) que servem de narcóticos que tentam aliviar a 
dor sem tocar sua causa, acabando por levar à negação da própria vida, dado 
que a verdadeira cura passaria pela ideia de inocência. Para isso, analisaremos 
Nietzsche liga o sofrimento à própria pergunta pelo valor da existência, 
mostrando como fugir da dor é fugir da vida, opondo – a partir de O nascimento 
da tragédia - o “otimismo teórico” a um “pessimismo da força”, que assume o 
trágico e o converte em potência afirmativa, o que leva à ideia de um sofredor 
por abundância (dionisíaco) que cresce com a prova da dor, opondo-se ao 
otimismo socrático que produz estagnação. A seguir analisaremos como a 
religião, a moral e a arte romântica – a partir de Humano, demasiado humano – 
funcionam como narcose, na medida em que reinterpretam a dor sem tocar 
sua causa. Assim, ao deslocar a atenção para “sentidos” e “consolos”, 
enfraquecem a capacidade de superação real, criam dependência e culpabilizam 
a vitalidade, tornando o fiel um “adito” do consolo Na Genealogia da moral, o 

 
1 Serão utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Nietzsche: NT (O nascimento da 
tragédia) HH (Humano, demasiado humano), GC (A gaia ciência), BM (Além do bem e do mal) GM 
(Genealogia da moral), CI (O crepúsculo dos ídolos), e FP, para os fragmentos póstumos, conforme a 
convenção adotada pelos editores G. Colli e M. Montinari, na Kritische Studienausgabe (KSA), e seguida 
por Paolo D’Iorio, na edição eletrônica e-KGWB: http://www.nietzschesource.org/#eKGWB. 
2 Sobre esse tema ver VIESENTEINER, 2012. 

http://www.nietzschesource.org/#eKGWB


Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

49 

sofrimento ganha “sentido” via ideal ascético, ligando-o à culpa: o sacerdote 
ascético cura ferindo, dado que redireciona o ressentimento e pretende 
anestesiar o sofrimento, sem curar a origem fisiopsicológica, ao contrário, 
reafirmando-a e, com isso, dando azo ao nascimento da má consciência e da 
“vontade de nada”, que levam ao adoecimento profundo da cultura. Como 
veremos, a saída seria o caminho oferecido pela filosofia histórica, que expõe 
os “erros da razão” que fabricam culpa. Ora, se tudo é necessidade, logo, tudo 
é inocência e, para tanto, seria necessário renaturalizar o humano, dissolvendo 
a leitura moralizante da dor e devolvendo leveza “infantil” à vida, dado que 
curar-se do sofrimento é reconhecê-lo como fenômeno natural, sem a 
imputação metafísica de culpa. Por último, demonstraremos, para além de 
Nietzsche (e, ao mesmo tempo, a partir dele), como a tecnociência promete 
minimizar a dor e alongar a vida, replicando o velho sonho de um “paraíso” 
sem sofrer. Nesse sentido, as ideias tecnocientíficas não passam de novas 
narcotizações, que veem a felicidade como supressão da dor, sem reconhecer 
que um mundo indolor empobrece o humano, elimina o alerta e o cuidado, 
produzindo mais passividade sem vigor. Como veremos, a única saída é 
reconhecer o sofrimento como conteúdo para novas criações. 
 
 
O sofrimento e a interrogação sobre o valor da vida 

 
Na sua Tentativa de autocrítica, de 1886, Nietzsche associa diretamente 

o tema do sofrimento àquilo que ele caracteriza como “o grande ponto de 
interrogação sobre o valor da existência [Werth des Daseins]” (NT, Tentativa de 
autocrítica, 1), sugerindo que, se a vida não pode ser avaliada, é verdade também 
que ela não pode ser aliviada. Diante desse dado inescapável, decidir sobre o 
valor da existência implica decidir sobre o quanto se é capaz de suportar o 
sofrimento sem fugir dele, o que equivaleria a fugir da própria vida. 
Distanciando-se do “otimismo teórico” de Sócrates, Nietzsche se refere, nesse 
texto, a um “pessimismo da força” [Pessimismus der Stärke] que, ao contrário 
daquele, seria caracterizado pela “vitalidade” e pela “abundância de força” 
próprias daquela atitude afirmativa que encara o trágico, o duro e o sombrio da 
existência, sem recuar. Em contraposição ao otimismo vazio, derivado do 
medo da vida e inventado como alternativa frente à dureza e ao sofrimento, o 
pessimismo trágico seria portador de uma força que leva ao “problemático da 
existência” (NT, Tentativa de autocrítica, 1) precisamente porque nasce, nas 
palavras de Nietzsche, do “bem-estar”, de “uma transbordante saúde” e de um 
sentimento de “plenitude da existência” (NT, Tentativa de autocrítica, 1). Ora, ao 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
50 

recusar o esconderijo do “otimismo teórico”, Nietzsche se refere a “um 
sofrimento devido à própria superabundância” de vida na qual a dor é 
reconhecida como uma espécie de negatividade que põe à prova a própria 
força e, por isso mesmo, leva ao crescimento das potências vitais. Ao contrário 
de quem nunca sofre e, por isso, vê atrofiar suas energias, o sofredor por 
abundância, o sofredor trágico – a exemplo dos “gregos da melhor época, da 
mais forte, da mais valorosa, o [tempo do] mito trágico” (NT, Tentativa de 
autocrítica, 1), em uma palavra, do dionisíaco dizer sim – afirma a vida porque vê 
no sofrimento a oportunidade para o crescimento de seu próprio poder. 
Enquanto o otimismo socrático intenta abolir o peso da existência ao expurgar 
dela toda dor e padecimento – conduzindo, assim, ao declínio, à estagnação e 
ao esgotamento –, o pessimismo trágico, ao contrário, acolhe essa carga e 
celebra, nela, a oportunidade de afirmação e expansão da vida. 
 Para Nietzsche, a última etapa desse declínio é, precisamente, o 
“pessimismo romântico” que se expressa seja “como filosofia 
schopenhaueriana da vontade, seja como música wagneriana”, tal como se lê 
no famoso aforismo 370 de A gaia ciência. Contrapondo-se a esse pessimismo 
que transforma o sofrimento em espetáculo na intenção de sublimá-lo, 
Nietzsche fala de um “pessimismo do futuro”: “A este pessimismo do futuro – 
pois ele virá! já o vejo vindo! – eu chamo de pessimismo dionisíaco.” (GC, 
370). Assim, o romantismo é descrito por Nietzsche como a última das etapas 
culturais da narcose utilizada para conter e mitigar a dor: “O que é 
romantismo? Toda arte, toda filosofia pode ser vista como remédio e socorro, 
a serviço da vida que cresce e que luta: elas pressupõem sempre sofrimento e 
sofredores.” (GC, 370). É precisamente nesse contexto que Nietzsche retoma 
a mesma distinção3 proposta na Tentativa de autocrítica: “existem dois tipos de 
sofredores, os que sofrem de abundância de vida, que querem uma arte dionisíaca 
e, também, uma visão e compreensão trágica da vida – e depois os que sofrem 
de empobrecimento de vida, que buscam silêncio, quietude, mar liso, redenção de si 
mediante a arte e o conhecimento, ou a embriaguez, o entorpecimento, a 
convulsão, a loucura.” (GC, 370)  

Nessa passagem, ao mesmo tempo em que recupera a distinção entre 
os dois tipos de sofredores (os que sofrem por abundância e os outros, que 
sofrem por empobrecimento), Nietzsche ressalta que o sentido trágico da vida 
recusa qualquer tipo de subterfúgio diante do sofrimento: chama atenção o uso 

 
3 Vale lembrar que esse aforismo 370 faz parte do quinto livro de A gaia ciência, que foi juntado aos 
outros 4 livros na reedição da obra realizada por Nietzsche em 1886, precisamente o mesmo ano da 
inserção dos prefácios às obras até então publicadas, que incluem a “Tentativa de autocrítica”, escrita 
para O nascimento da tragédia.  



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

51 

das palavras “embriaguez” [Rausch, que também pode ser traduzido por 
êxtase], “entorpecimento” [Betäubung] , “convulsão” [Krampf] e “loucura” 
[Wahnsinn] que estariam ligadas a uma redenção de si mesmo, ou seja, à fuga de 
si como fuga do sofrimento. Eis a arte da narcose que pretende desviar o 
indivíduo do sofrimento desviando-o de si mesmo, ou seja, da própria vida, 
afastando-o da vida por meio desses torpores hipnóticos. Ao falar do 
romantismo, por isso, Nietzsche reconhece esse como o papel da arte:  
 

Antigamente as obras de arte eram expostas na grande avenida de festas da 
humanidade, para lembrança e comemoração de momentos felizes e elevados. 
Agora se pretende, com as obras de arte, atrair os miseramente exaustos e 
enfermos para fora da longa via dolorosa da humanidade, para um instantezinho 
de prazer; um pouco de embriaguez [Rausch] e de loucura [Wahnsinn4] lhes é 
oferecido.” (GC, 89)  

 
Schopenhauer e Richard Wagner, não por acaso, correspondem a 

esse programa que quer desviar o homem de seu sofrimento oferecendo-lhe 
um tipo especial de desvio da vida: o romantismo. Ora, ao contrário do 
“homem dionisíaco” (GC, 370) que faz do sofrimento o fertilizante da vida, os 
que sofrem de pobreza precisam de narcóticos para tornar a vida suportável e, 
para tanto, carecem de um deus, que é posicionado no cume de sua 
moralidade, como “um deus que é propriamente um deus para doentes, um 
‘salvador’” (GC, 370). Tal como Sócrates precisou da razão teórica como 
narcótico, ou como Schopenhauer e Wagner precisaram da arte como desvio, 
o crente precisa de Deus pelos mesmos objetivos: ele tranquiliza e redime o 
homem da vida. Essas três etapas, por assim dizer, da narcose, fundam-se no 
empreendimento que almeja redimir o homem de sua condição mediante a 
metafísica.  
 Não por acaso, para Nietzsche, é a metafísica e seus idealismos 
narcóticos, que precisa ser superada. Esse é o programa, como se sabe, de 
Humano, demasiado humano: por meio daquilo que é caracterizado como uma 

 
4 Interessante notar que a palavra alemã utilizada por Nietzsche aqui é formada por Wahn (que 
originalmente significava ilusão, delírio, erro, engano ou alucinação) e Sinn (sentido, mente, razão, 
entendimento), significando, literalmente, “sentido enganado”, “razão ilusória” ou “mente em delírio”, 
usos que eram correntes na Idade Média em contextos religiosos no qual haveria um desvio da razão ou 
um comportamento desviado. Wahnsinn, nesse caso, diferencia-se do termo clínico “Geisteskrankheit” 
para a doença mental ou mesmo do psiquiátrico Psychose. Em outras passagens Nietzsche fala da 
loucura como Verrücktheit (HH, I, 282; GC, 55) e do louco como verrückt (HH, I, 349, 438), que se 
aproxima da ideia de “tolo/louco” que repercute no famoso aforismo 125 de GC, “Der tolle Mensch” 
(nesse caso, toll/tolle, no alemão clássico e literário do século XIX, está ligado a enlouquecido, fora de si, 
tomado por uma excitação extrema ou desvairado). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
52 

“filosofia histórica” (HH, I, 1) – e que, no limite, é uma filosofia que se 
abastece da ciência, da biologia, da psicologia e da fisiologia – Nietzsche 
pretende demonstrar que os grandes ideais são, no fundo, produzidos por 
necessidades humanas, demasiado humanas. A “necessidade metafísica” (HH, 
I, 26, 37, 110, 153) representa, para Nietzsche, esse tipo de narcótico 
pretensamente capaz de aliviar o sofrimento, mas que, no fundo, adoece mais 
severamente os seus adeptos. Por isso, como se lê em Assim Falou Zaratustra, 
“Dos transmundanos”, há uma associação direta entre sofrimento e 
impotência: “Sofrimento e impotência – foi o que criaram todos os 
transmundanos; e a breve loucura da felicidade, que apenas o ser mais sofredor 
experimenta.” Para Nietzsche, assim, a religião está entre as “artes da narcose” 
[Kunst der Narkose5] cujo objetivo se alinha com as outras estratégias que 
querem reposicionar o ser humano diante do sofrimento, evitando-o e, quando 
isso não é possível, reinterpretando-o com o léxico da culpa. E nisso, poucas 
dessas “artes” foram tão longe quanto a religião.  
 Depois de ter explicado como a metafísica seria derrotada por uma 
visão histórica (ou científica) – no primeiro capítulo de Humano, demasiado 
humano – Nietzsche aplica, por assim dizer, esse procedimento sobre os três 
âmbitos da cultura nos quais a metafísica teria atuado de forma mais decisiva: a 
moralidade (tema do capítulo 2 da obra, dedicada à crítica da moral da 
compaixão de Schopenhauer), a religião (tema do capítulo 3, dedicado à crítica 
do cristianismo) e a estética (tema do capítulo 4, dedicado à crítica à arte 
romântica de Wagner). Dessa forma, o filósofo, o sacerdote e o artista, 
segundo Nietzsche os entende, não são mais do que missionários da letargia. 
Contra eles o filósofo volta a sua metodologia histórica, fundada em 
“observações psicológicas”6 (HH, I, 36) sobre as coisas humanas que se 

 
5 Vale lembrar que a palavra narcose, utilizada por Nietzsche em diferentes contextos, deriva do grego 
νάρκωσις (nárkōsis), que diz respeito precisamente a entorpecimento ou estado de torpor, derivado do 
verbo νάρσσω (nársō), que quer dizer entorpecer, adormecer ou enfraquecer. O uso nas línguas 
modernas deriva, além disso, do latim narcosis, que mantém a ideia de um torpor provocado, seja por 
substâncias químicas (como anestésicos), seja, em sentido figurado, por qualquer estado de 
entorpecimento emocional, estético ou espiritual – como é o caso utilizado por Nietzsche. Além disso, 
vale lembrar que o termo base para a palavra narcose é “narc-”, que remete ao mito de Narciso, cuja 
contemplação de si o leva a uma espécie de torpor passivo. Sobre o tema da narcose – e, mais 
especificamente, da hipnose e do entorpecimento – na Genealogia de Nietzsche, ver PASCHOAL, 2008. 
PONTON (2007, p. 100) lembra que as artes narcóticas [Betäubungen – entorpecimento, anestesia] 
fazem parte daquilo que Nietzsche chama, em um fragmento póstumo (FP, 1876, 18[33]) de “medicina 
de um nível inferior”, de tal forma que tanto a arte quanto a religião, nesses termos, fazem parte “da 
história da medicina” e cujo papel a religião exerce tentando “perder de vista a causa do sofrimento”. A 
religião é parte, precisamente por isso, das artes da consolação. 
6 Título do livro de Paul Rée lançado em 1875. O título desse aforismo 35 de HH I é, precisamente, 
“Vantagens da observação psicológica”. A expressão aparece, além disso, no aforismo 37 e 38, além de 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

53 

encontram nos baldrames dos fenômenos morais, estéticos e religiosos. No 
que diz respeito à religião, a tese geral de Nietzsche é que o exame psicológico 
seria útil para destituir as explicações religiosas do seu lugar central e, com isso, 
livrar a humanidade dos pesos que lhe foram por elas imputados. Para isso, 
seria necessário questionar as interpretações religiosas sobre o sofrimento, 
começando por substituir a antiga rainha7 das ciências, a Teologia, pela 
Psicologia. Nietzsche sabe que “até hoje as explicações psicológicas de estados 
e processos religiosos foram alvo de algum descrédito, na medida em que uma 
teologia pretensamente livre atuava inutilmente nesse campo” com a intenção 
de dar emprego aos teólogos cristãos, “os quais deveriam ganhar, na análise 
psicológica dos ‘fatos’ religiosos, um novo ancoradouro e sobretudo uma nova 
ocupação” (HH, I, 132), que não é outra coisa que oferecer um alívio para a 
dor – embora, como já afirmamos, ao fazê-lo, acabam fatalmente por aliviarem 
da vida, negando-a.  
 
 
A má interpretação do sofrimento por parte da religião 
 

Já o primeiro aforismo do capítulo intitulado A vida religiosa8 
Nietzsche recorre àquele que seria o eixo central de sua análise: “a dupla luta 
contra o infortúnio [Uebel]” (HH, I, 108), esclarecendo as duas tentativas de 
superá-lo, seja “eliminando a sua causa”, seja “modificando o efeito que 
produz em nossa sensibilidade; ou seja, reinterpretando o infortúnio como um 
bem, cuja utilidade talvez se torne visível depois”. É esse segundo modo de 
atuação que ele caracteriza como próprios da religião e da arte (e do que, em 
geral, ele chama, em Humano, demasiado humano, de filosofia metafísica), que 
tentam oferecer uma interpretação cuja meta – no caso da religião – é alterar 
nosso “juízo sobre os acontecimentos” e – no caso da arte (trágica) - despertar 
“prazer na dor, na emoção mesma” (HH, I, 108). Todo esse esforço, assim, 

 
outras várias passagens nas quais a ideia de “observação” é utilizada como parte daquele que seria um 
dos procedimentos que caracterizam o “método científico”. 
7 Em Além de bem e mal, 23, lemos que o psicólogo, como um fisio-psicólogo, pode afinal reivindicar 
que “a psicologia seja novamente reconhecida como rainha das ciências, para cujo serviço e preparação 
existem as demais ciências”, acrescentando que “a psicologia é, uma vez mais, o caminho para os 
problemas fundamentais” (BM, 23). Sobre isso, ver PIPPIN, 2010 – cujo capítulo 1 tem como título 
precisamente “Psychology as ‘the Queen of the Sciences’” (p. 1-21)  
8 Note-se que, com esse título, Nietzsche não pretende evocar a religião como tal, mas a vida religiosa, 
ou seja, o efeito da religião na vida humana – esse é o “objeto” por assim dizer, do filósofo cujo 
procedimento são as observações psicológicas. É o mesmo que aparece no capítulo seguinte, quando 
ele não trata da arte ou da estética como tais, mas da “alma dos artistas e escritores”, restringindo sua 
análise à produção da arte. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
54 

que pretende “reinterpretar e ajustar”, acaba impedindo, inversamente, afirma 
Nietzsche, que a própria causa do infortúnio seja superada, dado que “o alívio 
e a anestesia momentâneos, tal como se faz na dor de dente, por exemplo, 
bastam-lhe mesmo nos sofrimentos mais graves”. Ao desviar a atenção da 
“causa” do sofrimento, a religião toma uma medida de autopreservação: seus 
arautos sabem, afinal, que encontrando a causa, evidenciariam a sua própria 
improbidade. A religião deve, por isso, evitar a todo custo a pergunta pela 
causa, reduzindo sua intervenção aos sintomas, mantendo intacto seu 
programa de reinterpretação. 

Essa reinterpretação (que é uma má-interpretação) do sofrimento, 
portanto, acaba criando um estado letárgico no qual a vida se torna suportável, 
mas, ao mesmo tempo, retira dela todas as forças capazes de alterar em 
definitivo a fonte do sofrimento. Por isso, afirma Nietzsche, “quanto mais 
diminuir o império das religiões e de todas as artes da narcose, tanto mais os 
homens se preocuparão em realmente eliminar os males” (HH, I, 108), algo 
que é muito ruim para os poetas (que perdem boa parte de sua matéria), mas 
“ainda pior para os sacerdotes: pois até hoje eles viveram da anestesia dos 
males humanos” (HH, I, 108). Em outras palavras, para Nietzsche, o 
fundamento da religião é a sua capacidade de oferecer um tipo de narcose que 
impede o padecimento final, mas ao mesmo tempo, enfraquece as forças de tal 
forma que, anestesiado, um indivíduo perca as condições da verdadeira 
superação – a qual, com já afirmado, nunca ocorre como alívio da dor, mas 
como fortalecimento das condições fisiopsicológicas de seu enfrentamento (eis 
aqui o primeiro indício daquilo que Nietzsche chamará, n’A gaia ciência, de 
“grande saúde”9 [GC, 382]).  

Para Nietzsche, a religião tem o mais potente dos narcóticos, na 
medida em que promove uma interpretação segundo a qual todo tipo de 
crescimento das forças vitais é compreendido como algo pecaminoso, 
indesejável e moralmente condenável. Tal interpretação acaba por favorecer 
ainda mais a própria religião, cujas ofertas de remédio para os pretensos 
infortúnios são constantes. Ocorre que a própria forma de interpretação, ao 
oferecer uma pretensa resposta ao sofrimento, fortalece o sentimento que 
aumenta a dor e, assim, cria um ciclo vicioso: tendo inventado os motivos para 
a dor, a dor mesma é aumentada e o remédio oferecido, ao invés de curar, 
prolonga o sofrimento. O resultado é que o doente se torna, como em toda 

 
9 Sobre o tema da “grande saúde”, FAUSTINO (2013), que defende que há em Nietzsche um 
pensamento médico-filosófico estruturado em torno de dois eixos: a noção de “grande saúde” e a leitura 
da filosofia como terapia. Como bem nota a autora, “saúde” em Nietzsche não é estado fixo, mensurável 
ou universal, mas um processo plural, ligado à capacidade de suportar tensões, integrar oposição e 
aumentar potência, o que implica uma inversão do conceito tradicional de saúde.  



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

55 

arte da narcose, um dependente – o que também significa, nesse caso, que 
todo fiel é um adicto. Eis a “artimanha do cristianismo”, que ensina “a total 
indignidade, pecaminosidade e abjeção do homem” (HH, I, 117) em relação a 
si mesmo. Tal artimanha está precisamente nessa audácia de inventar a doença 
e, ao mesmo tempo, ofertar o remédio que a prolonga por meio da anestesia, 
em ser a doença e ao mesmo tempo a sua farmácia – embora não a sua 
medicina: 
 

o cristianismo esmagou e despedaçou o homem por completo, e o mergulhou 
como num lodaçal profundo: então, nesse sentimento de total abjeção, de 
repente fez brilhar o esplendor de uma misericórdia divina, de modo que o 
homem surpreendido, aturdido pela graça, soltou um grito de êxtase e por um 
momento acreditou carregar o céu dentro de si (HH, I, 114). 

 
Esse “êxtase” faz parte, assim, da estratégia dos pequenos prazeres 

própria das narcoses. Assim, “o cristianismo nasceu para aliviar o coração; mas 
agora deve primeiro oprimi-lo, para mais adiante poder aliviá-lo” (HH, I, 119). 
Pelo cristianismo, o homem se torna “mau por ser homem simplesmente” 
(HH, I, 117) e isso explica quase toda a estratégia de condenação das coisas 
humanas, demasiado humanas.  

Essa análise, levada a cabo tanto no capítulo terceiro de Humano, 
demasiado humano, quanto em Para a genealogia da moral, obra à qual esse livro está 
ligado10, tem como primeiro objetivo, portanto, denunciar os “erros de 
interpretação”11 propalados pela religião, delatar as “falsas afirmações dos 

 
10 No Prólogo de Para a genealogia da moral, Nietzsche escreve: “Meus pensamentos sobre a origem de 
nossos preconceitos morais – tal é o tema deste escrito polêmico – tiveram sua expressão primeira, 
modesta e provisória na coletânea de aforismos que leva o título Humano, demasiado humano, Um livro 
para espíritos livres, cuja redação foi iniciada em Sorrento, durante um inverno que me permitiu uma 
parada, como faz um andarilho, e deitar os olhos sobre a terra vasta e perigosa que meu espírito 
percorrera até então.” (GM, Prólogo, 2) 
11 Ao longo de Humano, demasiado humano, Nietzsche reitera diversas vezes a intenção de livrar, por 
meio da filosofia histórica, as coisas humanas desses “erros” impostos pela metafísica. Ele fala em 
“erros intelectuais” (HH, I, 16), “erros fundamentais” (HH, I, 18), “erros da razão” (HH, I, 19, 27, 124), 
“erros de raciocínio” (HH, I, 30, 53), “interpretação falsa, não científica” (HH, I, 134) etc. Essa lista 
evidencia a intenção de oferecer uma intepretação mais “científica” (ou seja, histórica-fisio-psicológica) 
que denuncie as interpretações metafísicas não recorrendo a alguma verdade absoluta, mas 
precisamente prescindindo dela.  Vale lembrar que Aurora, que leva à frente o mesmo programa de 
crítica à metafísica, tem como subtítulo: “reflexões sobre os nossos preconceitos morais”. A palavra 
“preconceitos” aqui tem sentido aproximado ao de “erros”: ao falar em “Vorurtheile” (forma antiga de 
Vorurteile), o filósofo se refere precisamente aos julgamentos que se tornam errados porque não são 
fundados em observações corretas dos fatos ou dados (a etimologia da palavra remente a “Vor-” que 
significa “antes” ou “prévio” e “Urteil =”, que significa “julgamento” (Urteil é composto, por sua vez, de 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
56 

sacerdotes” (HH, I, 109) que sequer poderiam “ser trocadas por verdades que 
fossem tão salutares, calmantes e benfazejas como esses erros”, já que “tais 
verdades não existem” (HH, I, 109). Para Nietzsche, a religião teria sido mal 
interpretada ao longo da modernidade (HH, I, 110) precisamente porque os 
filósofos não a submeteram ao escrutínio da psicologia12 e, nessa seara, mesmo 
Schopenhauer não passaria de mais um capítulo, já que sua “interpretação 
moral-religiosa” reiterou o engano sobre o “valor da religião para o conhecimento” 
(HH, I, 110). Ora, para Nietzsche, a denúncia dos erros que resulta do 
programa da filosofia histórica, não conduz a outras verdades redentoras 
porque é preciso seguir “o rigoroso método da verdade” (ou seja, o método 
científico de cunho histórico-fisio-psicológico) – o erro, aqui, diz respeito à 
própria concepção de erro (até agora compreendido como culpa): 
“confessemos a nós mesmos que o homem não caiu nele [nesse estado 
errôneo] por sua ‘culpa’ ou ‘pecado’, mas por uma série de erros da razão” 
(HH, I, 133), lemos no famoso fragmento que explica a origem do erro como 
uma “falha no espelho” (HH, I, 133) no qual o homem cristão se olhou. É o 
conhecimento do erro como erro – ou até mesmo da verdade, como erro – 
que leva à causa da dor, uma causa inventada, pretensamente não natural. 
Nesse contexto, Nietzsche cita Byron para quem o “sofrimento é 
conhecimento” na medida em que mais saber é, ao mesmo tempo, mais 
desacreditar nas narcoses, ou seja, “prantear mais profundamente a verdade 
fatal”, esta verdade que não oferece, como o erro, alívio da vida, mas empurra 
para a vida e todos os seus pesos. Para o filósofo alemão, dar-se conta disso é 
recusar por completo a “deserção romântica” e, ainda mais, “uma aproximação 
do cristianismo”, “pois no presente estado do conhecimento já não é possível 
nos relacionarmos com ele sem manchar irremediavelmente nossa consciência 
intelectual e abandoná-la diante de nós mesmos e dos outros” (HH, I, 109). 
Assumir a perspectiva histórica e psicológica proposta como “método” de 
análise da religião exige, assim, recusar as narcoses e assumir as dores que são 
“bastante penosas”, mas imprescindíveis para que alguém se torne “educador” 
da humanidade no que diz respeito à tarefa de esclarecer a razão natural do 
sofrimento que conduz à inocência: “sem dores não é possível tornar-se guia e 
educador da humanidade” (HH, I, 109) precisamente porque a negatividade da 
dor (como é o caso da solidão e da doença) é oportunidade para o crescimento 

 
“Ur-” (original) e Teil (que significa parte, remetendo à ideia de “dividir” em partes, ou seja, examinar com 
cuidado. 
12 Sobre a relação entre Psicologia e sofrimento, principalmente a partir dos prefácios de 1886 e de Ecce 
Homo, nos quais Nietzsche fala de seu próprio sofrimento, ver PAULA, 2025. 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

57 

das forças vitais. Quem não quer sofrer, afinal, sofre em dobro e impede a 
própria possibilidade de cura na medida em que adere aos narcóticos.  

Mas qual é, afinal, a fonte dos erros da religião? Para o Nietzsche de 
Humano, demasiado humano, “foi do medo e da necessidade” que a religião 
nasceu, como uma espécie de “desvio da razão” (HH, I, 110) que contou com 
a filosofia (no caso, a schopenhaueriana) como um tipo de “truque teológico”, 
que bem mal esconde a própria desconfiança da religião sobre sua pretensa 
validade. Para Nietzsche, a religião cristã tem experiência nesses “truques” que 
não passam de “artifícios da teologia”, já que desde muito cedo ela impregnou-
se de filosofia e tratou os filósofos como seus funcionários, precisamente eles 
que viam seus próprios sentimentos como expressão da “essência fundamental 
do homem”, permitindo que seus sentimentos religiosos contaminassem a 
“estrutura intelectual de seus sistemas” (HH, I, 110). Em outras palavras, a 
filosofia sempre esteve a serviço dos erros propostos pela religião, na medida 
em que os “filósofos muitas vezes filosofaram sob a influência da tradição 
religiosa ou, no mínimo, sob o poder antigo e hereditário daquela ‘necessidade 
metafísica’, chegaram a teorias que de fato eram bem semelhantes às teorias 
religiosas judaicas, cristãs ou indianas” (HH, I, 110). O novo tipo de filosofia 
praticada por Nietzsche, “que não se pode mais conceber como distinta da 
ciência natural, o mais novo dos métodos filosóficos” e que é praticada como 
filosófica histórica (HH, I, 1), opõe-se frontalmente a essa tradição e assume 
uma nova tarefa diante dela. Não por acaso, ao denunciar o erro que aproxima 
filosofia e religião, Nietzsche afirma – abrindo margem para as interpretações 
que o situam como um ilustrado tardio ou um iluminista avant la lettre13 - que 
“entre a religião e a verdadeira ciência não existe parentesco, nem amizade ou 
inimizade: elas habitam planetas diversos” (HH, I, 110). Para ele, “a filosofia 
científica deve estar alerta para não introduzir erros com base em tal 
necessidade [metafísica de religião]” (HH, I, 131). 

Essa distinção entre a religião e a ciência é central na argumentação 
de Nietzsche, dado que as explicações não-científicas sobre os eventos naturais 
estariam na origem da religião: “naqueles tempos nada se sabia sobre as leis da 
natureza” e “não havia qualquer noção de causalidade natural” (HH, I, 111), de 
forma que tudo era explicado por meio de “influências mágicas”, “demônios 
subterrâneos” e outros seres que teriam influência direta sobre os rumos 
naturais de forma que “na imaginação dos homens religiosos, toda a natureza é 
uma soma de atos de seres conscientes e querentes, um enorme complexo de 
arbitrariedades” (HH, I, 111) – algo que se opõe frontalmente à ideia moderna 

 
13 Sobre esse tema, ver, por exemplo: ABBEY, 2000, especialmente o capítulo intitulado “We Children of 
the Enlightenment” (p. 87-106). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
58 

de leis naturais. Para Nietzsche, foi precisamente dessa concepção de uma 
natureza imprevisível (porque acionada sempre por forças desconhecidas, ou 
seja, não compreendidas e nem sequer controladas racionalmente) que teria 
surgido a ideia antropocêntrica de que o único “aproximadamente seguro, 
calculável, somos nós”, de tal forma que se passou a acreditar que “o homem é 
a regra, a natureza, a ausência de regra” (HH, I, 111). Esse seria um princípio 
central das religiões, a partir do qual se desdobra a crença no livre-arbítrio e na 
responsabilidade, já que o homem é obrigado a render-se às regras que, desde 
seu íntimo, refletem as ordens de seu criador. Diante disso, Nietzsche remete à 
pergunta que está na base das práticas dos cultos religiosos: se em sua 
grandiosidade, os eventos naturais afetam de forma descontrolada a vida 
humana, “como ter influência sobre essas temíveis incógnitas, como subjugar 
o reino da liberdade?” (HH, I, 111), ou seja, um reino irregular, sem regra e 
sem lei. A resposta de Nietzsche é: coagindo as divindades. Para ele, a tentativa 
de impor lei à natureza está na origem do culto religioso que não é outra coisa 
que uma tentativa de “coação” advinda da conquista da afeição de alguém: 
 

(...) por meio de súplicas e orações, por meio da submissão, do compromisso de 
tributos e presentes regulares, de exaltações lisonjeiras, é possível também 
exercer uma coação sobre os poderes da natureza, na medida em que os 
tornamos afeiçoados a nós: o amor vincula e é vinculado. Em seguida podemos 
fechar acordos em que nos obrigamos mutuamente a determinada conduta, 
estabelecemos penhores e trocamos juramentos. Muito mais importante, porém, 
é uma espécie de coação mais violenta, mediante a magia e a feitiçaria. (...) O 
sentido do culto religioso é influenciar e esconjurar a natureza em benefício do 
homem, ou seja, imprimir-lhe uma regularidade que a princípio ela não tem. (HH, I, 111) 

 
 Para Nietzsche, o cristianismo, por isso, está impregnado de ideias 
vulgares, não científicas, não racionais14 e o cristão comum não passaria de 
“uma figura deplorável, um ser que não sabe contar até três” (HH, I, 116). 
Essa falta de racionalidade é produzida por más interpretações dos estados 

 
14 Sua lista de pretensos absurdos incluem a ideia de “um deus que gera filhos com uma mortal; um 
sábio que exorta a que não se trabalhe, que não mais se julgue, mas que se atente aos sinais do 
iminente fim do mundo; uma justiça que aceita o inocente como vítima substituta; alguém que manda 
seus discípulos beberem seu sangue; preces por intervenções miraculosas; pecados cometidos contra 
um deus expiados por um deus; medo de um Além cuja porta de entrada é a morte; a forma da cruz 
como símbolo, num tempo que já não conhece a destinação e a ignomínia da cruz” (HH, I, 113), além da 
noção de “um Deus vingador, da pecaminosidade universal, da predestinação e do perigo de uma 
danação eterna” (HH, I, 116), que não seriam outra coisa que “um indício de imbecilidade e falta de 
caráter” daqueles que são incapazes de deixar o comodismo desses erros. 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

59 

fisiopsicológicos. Para Nietzsche, boa parte da história desses estados, que 
fazem parte dos relatos da tradição religiosa, devem ser recontadas a partir do 
novo procedimento científico: “Todas as visões, terrores, esgotamentos e 
êxtases do santo são estados patológicos conhecidos, que ele, a partir de 
arraigados erros religiosos e psicológicos, apenas interpreta de modo 
totalmente diverso, isto é, não como doença” (HH, I, 26). Para isso, 
contribuem os sons, o silêncio, a penumbra e mesmo a escuridão própria da 
arquitetura das igrejas, descritas por Nietzsche como lugares de tensão e de 
“escuta quase angustiante” (HH, I, 130) de quem está constantemente prestes 
a presenciar um milagre. “Portanto”, escreve Nietzsche, “determinada 
psicologia falsa, certa espécie de fantasia na interpretação dos motivos e 
vivências são o pressuposto necessário para que alguém se torne cristão e sinta 
necessidade de redenção. Percebendo a aberração do raciocínio e da 
imaginação, deixa-se de ser cristão.” (HH, I, 135) 
 
 
 
Genealogia de uma artimanha 
 

Já na primeira dissertação de Para a genealogia da moral, Nietzsche 
analisa criticamente o “consolo” oferecido pela religião diante do sofrimento, 
um consolo que é associado à promessa de um estado final prometido àqueles 
que seguirem a moralidade cristã: “– E como chamam aquilo que lhes serve de 
consolo por todo o sofrimento da vida? – sua fantasmagoria da bem-
aventurança futura antecipada? – “Quê? Estou ouvindo bem? A isto chamam 
de ‘Juízo Final’, o advento do seu reino, do ‘Reino de Deus’ – mas por 
enquanto vivem ‘na fé’, ‘no amor’, ‘na esperança’.” (GM, I, 14). Para 
Nietzsche, essa lógica teria resultado na ligação direta entre “culpa e 
sofrimento” (GM, II, 6) no contexto das chamadas “obrigações legais”, no 
qual “fazer sofrer” se tornou algo “altamente gratificante”. Nietzsche pergunta: 
“em que medida pode o sofrimento ser compensação para a ‘dívida’?” Tal 
questão indica que o sofrimento é uma moeda de troca, pois fazer sofrer é um 
prazer próprio dos animais humanos, como algo “altamente gratificante, na 
medida em que o prejudicado trocava o dano, e o desprazer pelo dano, por um 
extraordinário contraprazer: causar o sofrer – uma verdadeira festa, algo, como 
disse, que era tanto mais valioso quanto mais contradizia o posto e a posição 
social do credor.” (GM, II, 6). A festa com a dor alheia está, portanto, na 
origem das ideias de compensação por uma dívida, um modo de pagá-la dando 
prazer ao credor. Para Nietzsche, esse “fazer-sofrer”, esse prazer em provocar 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
60 

dor, remeteria a práticas antigas, nas quais ele era compreendido como um 
“chamariz à vida”: “Hoje em dia, quando o sofrimento é sempre lembrado 
como o primeiro argumento contra a existência, como o seu maior ponto de 
interrogação, é bom recordar as épocas em que se julgava o contrário, porque 
não se prescindia do fazer-sofrer, e via-se nele um encanto de primeira ordem, 
um verdadeiro chamariz à vida.” (GM, II, 7)  

Na segunda dissertação de Para a genealogia da moral Nietzsche mostra 
que é a própria invenção de Deus que está por trás da artimanha religiosa, já 
que ao introduzir Deus como sentido último da vida, o cristianismo introduziu 
também o “mecanismo secreto da salvação” que pretendeu dar uma 
interpretação própria para o sofrimento oferecendo-lhe um “sentido”: 
 

O que revolta no sofrimento não é o sofrimento em si, mas a sua falta de 
sentido: mas nem para o cristão, que interpretou o sofrimento introduzindo-lhe 
todo um mecanismo secreto de salvação, nem para o ingênuo das eras antigas, 
que explicava todo sofrimento em consideração a espectadores ou a seus 
causadores, existia tal sofrimento sem sentido. Para que o sofrimento oculto, 
não descoberto, não testemunhado, pudesse ser abolido do mundo e 
honestamente negado, o homem se viu então praticamente obrigado a inventar 
deuses e seres intermediários para todos os céus e abismos, algo, em suma, que 
também vagueia no oculto, que também vê no escuro, e que não dispensa 
facilmente um espetáculo interessante de dor. Foi com ajuda de tais invenções 
que a vida conseguiu então realizar a arte em que sempre foi mestra: justificar a 
si mesma, justificar o seu “mal”; agora ela talvez necessite de outros inventos 
(por exemplo, vida como enigma, vida como problema do conhecimento). (GM, 
II, 7) 

 
 Ocorre que essa estratégia levou ao adoecimento do homem que, na 
busca por um sentido da vida que estivesse além da vida, acabou voltando-se 
contra si mesmo, enojando-se de si, considerando-se um ser indigno devido 
aos seus próprios impulsos. O homem passou a sofrer do homem – “a mais 
sinistra doença”, que é a invenção da “má consciência”, ou seja, da volta 
contra si daquela ânsia pelo fazer sofrer: 
 

Aqueles terríveis bastiões com que a organização do Estado se protegia dos 
velhos instintos de liberdade – os castigos, sobretudo, estão entre esses bastiões 
– fizeram com que todos aqueles instintos do homem selvagem, livre e errante 
se voltassem para trás, contra o homem mesmo. A hostilidade, a crueldade, o 
prazer na perseguição, no assalto, na mudança, na destruição – tudo isso se 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

61 

voltando contra os possuidores de tais instintos: esta é a origem da má 
consciência. Esse homem que, por falta de inimigos e resistências exteriores, 
cerrado numa opressiva estreiteza e regularidade de costumes, impacientemente 
lacerou, perseguiu, corroeu, espicaçou, maltratou a si mesmo, esse animal que 
querem “amansar”, que se fere nas barras da própria jaula, este ser carente, 
consumido pela nostalgia do ermo, que a si mesmo teve de converter em 
aventura, câmara de tortura, insegura e perigosa mata – esse tolo, esse 
prisioneiro presa da ânsia e do desespero tornou-se o inventor da “má 
consciência”. Com ela, porém, foi introduzida a maior e mais sinistra doença, da 
qual até hoje não se curou a humanidade, o sofrimento do homem com o 
homem, consigo: como resultado de uma violenta separação do seu passado 
animal, como que um salto e uma queda em novas situações e condições de 
existência, resultado de uma declaração de guerra aos velhos instintos nos quais 
até então se baseava sua força, seu prazer e o temor que inspirava. (GM, II, 16) 

 
 Todo esse processo é conduzido, segundo Nietzsche, pelo sacerdote 
ascético, que se propõe a curar a ferida do homem – essa ferida inventada por 
ele mesmo – oferecendo-lhe um sentido para o sofrimento, mas que, no final, 
acaba envenenando a ferida ainda mais, fazendo-se pastor de um rebanho 
enfermo, que ele mesmo faz adoecer e oferece os unguentos que impedem o 
definhamento final, a autodissolução que poderia advir do acúmulo do 
ressentimento15. 
 

Ele traz unguento e bálsamo, sem dúvida; mas necessita primeiro ferir, para ser 
médico; e quando acalma a dor que a ferida produz, envenena no mesmo ato a 
ferida – pois disso entende ele mais que tudo, esse feiticeiro e domador de 
animais de rapina, em volta do qual tudo o que é são torna-se necessariamente 
doente, e tudo doente necessariamente manso. De fato, ele defende muito bem 
o seu rebanho enfermo, esse estranho pastor – ele o defende também de si 
mesmo, da baixeza, perfídia, malevolência que no próprio rebanho arde sob as 
cinzas, e do que mais for próprio de doentes e combalidos; ele combate, de 
modo sagaz, duro e secreto, a anarquia e a autodissolução que a todo momento 
ameaçam o rebanho, no qual aquele mais perigoso dos explosivos, o 
ressentimento, é continuamente acumulado. (GM, III, 15). 

 
No fundo, o sacerdote ascético preserva o rebanho não porque o 

cure, mas porque é capaz de redirecionar o alvo do ressentimento, um alvo 
sobre o qual possa descarregar os afetos negativos. Para Nietzsche, a descarga 

 
15 Sobre o tema do ressentimento em Nietzsche ver Paschoal, 2014. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
62 

de um afeto negativo acaba sendo uma espécie de “entorpecimento da dor”, 
na medida em que o desejo de vingança pode desviar a atenção em relação à 
própria dor: 
 

Descarregar este explosivo, de modo que ele não faça saltar pelos ares o 
rebanho e o pastor, é a sua peculiar habilidade, e suprema utilidade; querendo-se 
resumir numa breve fórmula o valor da existência sacerdotal, pode-se dizer 
simplesmente: o sacerdote é aquele que muda a direção do ressentimento. Pois 
todo sofredor busca instintivamente uma causa para seu sofrimento; mais 
precisamente, um agente; ainda mais especificamente, um agente culpado 
suscetível de sofrimento – em suma, algo vivo, no qual possa sob algum 
pretexto descarregar seus afetos, em ato ou in effigie [simbolicamente]: pois a 
descarga de afeto é para o sofredor a maior tentativa de alívio, de 
entorpecimento, seu involuntariamente ansiado narcótico para tormentos de 
qualquer espécie. Unicamente nisto, segundo minha suposição, se há de 
encontrar a verdadeira causação fisiológica do ressentimento, da vingança e 
quejandos, ou seja, em um desejo de entorpecimento da dor através do afeto – 
de ordinário ela é procurada, muito erroneamente, me parece, em um 
contragolpe defensivo, uma simples medida protetora, um “movimento reflexo” 
em resposta a uma súbita lesão ou ameaça, do tipo que ainda executa uma rã 
sem cabeça, para livrar-se de um ácido corrosivo. Mas a diferença é 
fundamental: em um caso quer-se prevenir mais lesões, no outro caso quer-se 
entorpecer, mediante uma emoção mais violenta de qualquer espécie, uma dor 
torturante, secreta, cada vez mais insuportável, e retirá-la da consciência ao 
menos por um instante – para isto necessita-se de um afeto, um afeto o mais 
selvagem possível, e, para sua excitação, um bom pretexto qualquer. “Alguém 
deve ser culpado de que eu esteja mal” – esta maneira de raciocinar é comum a 
todos os doentes, tanto mais quanto lhes for desconhecida a verdadeira causa do 
seu mal-estar, a fisiológica (– ela pode encontrar-se, digamos, numa enfermidade 
do nervus sympathicus, numa anormal secreção de bílis, numa pobreza de sulfato e 
fosfato de potássio no sangue, em estados de tensão do baixo-ventre que 
impedem a circulação do sangue, ou ainda numa degeneração dos ovários etc.) 
(GM, III, 15).  

 
 Note-se como Nietzsche utiliza, nessa descrição, elementos 
fisiológicos para exprimir que é o desconhecimento dessas causas fisiológicas 
que faz com que o doente interprete sua dor como resultado de uma culpa. 
Mais uma vez, o que está em jogo é a má interpretação da origem do 
sofrimento: o doente não compreende adequadamente o que está acontecendo 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

63 

em seu corpo. Não por acaso, Nietzsche cita, nessa passagem, uma pretensa 
enfermidade no nervo simpático: nervus sympathicus é uma expressão genérica 
para se referir ao sistema nervoso simpático, responsável por regular as 
funções involuntárias do corpo, principalmente algumas ligadas a situações de 
estresse, aumentando a frequência cardíaca, dilatando os brônquios, inibindo a 
digestão, dilatando as pupilas, liberando glicose no sangue ou estimulando a 
produção de adrenalina nas glândulas suprarrenais. Ao se referir a esse 
elemento, portanto, Nietzsche recorre a eventos “selvagens” e primitivos do 
corpo que, junto aos demais exemplos, formam um conjunto de sintomas que 
passam como despercebidos pelo próprio indivíduo. Assim, se a religião 
nasceu do desconhecimento das chamadas leis naturais, como vimos, é 
também verdade que ela se mantém, em termos de uso dos afetos, com o 
desconhecimento dos processos fisiológicos. 
 Ocorre que, mesmo diante do desconhecimento desses processos, o 
sacerdote ascético, na medida em que reinterpreta (de forma equivocada) a 
dor, acaba por oferecer o seu remédio. Sua ação, contudo, ocorre só no âmbito 
do alívio momentâneo do sofrimento, não na sua causa – que ele desconhece 
por completo. Por isso, a religião cristã, por meio dele, não passa de uma 
religião cujo foco central é oferecer um consolo, não uma cura, para o 
sofrimento: 
 

Mas é realmente um médico, este sacerdote ascético? – Já notamos que 
dificilmente podemos chamá-lo de médico, por mais que lhe agrade sentir-se 
“salvador” [Heiland], ser venerado como “salvador”. Apenas o sofrimento 
mesmo, o desprazer do sofredor, é por ele combatido, não a sua causa, não a 
doença propriamente – esta deve ser nossa objeção mais radical à medicação 
sacerdotal. Mas, colocando-se uma só vez naquela perspectiva, a única que o 
sacerdote possui e conhece, não há limites para a admiração por tudo o que ele 
viu, buscou e achou sob tal perspectiva. A mitigação do sofrimento, o “consolo” 
[Trösten] de toda espécie – isto se revela como o seu gênio mesmo; com que 
inventividade compreendeu ele sua tarefa de consolador, de que modo 
irrefletido e ousado soube escolher os meios para ela! O cristianismo, em 
especial, pode ser considerado um grande tesouro dos mais engenhosos meios 
de consolo, pelo tanto de aliviador, mitigador, narcotizante que há nele 
acumulado, pelo tanto de perigoso e temerário que arriscou para esse fim, pelo 
modo sutil, refinado, meridional-refinado com que intuiu sobretudo os afetos 
estimulantes com que pode ser vencida a funda depressão, o cansaço de 
chumbo, a negra tristeza dos fisiologicamente travados. (GM, III, 17) 

 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
64 

 Note-se como Nietzsche, portanto, reduz a religião cristã a uma 
artimanha que [1] inventa uma má interpretação para o sofrimento, cujo 
resultado é [2] o aumento do fastio do homem consigo mesmo (ele 
compreendido como o culpado por sua dor, na medida em que desconhece as 
suas razões fisiológicas) e cuja solução [3] é oferecida como um consolo que 
não cura, apenas preserva da dissolução e torna dependente dos anestésicos 
espirituais oferecidos pelos sacerdotes ascéticos, que são compreendidos como 
meros funcionários dessa arte de consolar. Como vimos, esse alívio passa por 
uma espécie de desvio de atenção em relação aos motivos da própria dor: “O 
alívio consiste em que o interesse do sofredor é inteiramente desviado do 
sofrimento – em que a consciência é permanentemente tomada por um afazer 
seguido de outro, e em consequência resta pouco espaço para o sofrimento: 
pois ela é pequena, esta câmara da consciência humana!” (GM, III, 18). 
 Esse alívio veio, ao mesmo tempo, acompanhado de uma doação de 
sentido para a existência – um sentido postiço, metafísico – que é também um 
sentido para o próprio sofrimento. Retomando e aprofundando o argumento 
já iniciado no parágrafo 7 de segunda dissertação, citado acima (GM, II, 7), 
Nietzsche afirma que o ascetismo é a entrega dessa razão para o sofrer: 
 

Se desconsideramos o ideal ascético, o homem, o animal homem, não teve até 
agora sentido algum. Sua existência sobre a terra não possuía finalidade; “para 
que o homem?” – era uma pergunta sem resposta; faltava a vontade de homem 
e terra; por trás de cada grande destino humano soava, como um refrão, um 
ainda maior “Em vão!”. O ideal ascético significa precisamente isto: que algo 
faltava, que uma monstruosa lacuna circundava o homem – ele não sabia 
justificar, explicar, afirmar a si mesmo, ele sofria do problema do seu sentido. 
Ele sofria também de outras coisas, era sobretudo um animal doente: mas seu 
problema não era o sofrer mesmo, e sim que lhe faltasse a resposta para o 
clamor da pergunta “para que sofrer?”. O homem, o animal mais corajoso e 
mais habituado ao sofrimento, não nega em si o sofrer, ele o deseja, ele o 
procura inclusive, desde que lhe seja mostrado um sentido, um para quê no 
sofrimento. A falta de sentido do sofrer, não o sofrer, era a maldição que até 
então se estendia sobre a humanidade – e o ideal ascético lhe ofereceu um 
sentido! Foi até agora o único sentido; qualquer sentido é melhor que nenhum; 
o ideal ascético foi até o momento, de toda maneira, o “faute de mieux” [mal 
menor] par excellence. Nele o sofrimento era interpretado; a monstruosa lacuna 
parecia preenchida; a porta se fechava para todo niilismo suicida. (GM, III, 28) 

 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

65 

O problema, mais uma vez, é que o pretenso alívio, acabou por 
agravar a dor, na medida em que traz um novo sofrimento, um sofrimento de 
tipo mais íntimo, na medida em que o liga à culpa e que conduziu à maior dos 
adoecimentos, à “vontade de nada”, ao niilismo, à aversão à vida, como se lê, 
precisamente, no último parágrafo de Para a genealogia da moral: 
 

A interpretação – não há dúvida – trouxe consigo novo sofrimento, mais 
profundo, mais íntimo, mais venenoso e nocivo à vida: colocou todo sofrimento 
sob a perspectiva da culpa... Mas apesar de tudo – o homem estava salvo, ele 
possuía um sentido, a partir de então não era mais uma folha ao vento, um 
brinquedo do absurdo, do sem-sentido, ele podia querer algo – não importando 
no momento para que direção, com que fim, com que meio ele queria: a 
vontade mesma estava salva. Não se pode em absoluto esconder o que expressa 
realmente todo esse querer que do ideal ascético recebe sua orientação: esse 
ódio ao que é humano, mais ainda ao que é animal, mais ainda ao que é matéria, 
esse horror aos sentidos, à razão mesma, o medo da felicidade e da beleza, o 
anseio de afastar-se do que seja aparência, mudança, morte, devir, desejo, anseio 
– tudo isto significa, ousemos compreendê-lo, uma vontade de nada, uma 
aversão à vida, uma revolta contra os mais fundamentais pressupostos da vida, 
mas é e continua sendo uma vontade!... E, para repetir em conclusão o que 
afirmei no início: o homem preferirá ainda querer o nada a nada querer...” (GM, 
III, 28) 

 
 Esse argumento é bem conhecido e resta claro como seu alvo é a 
indicação de uma contradição própria ao sistema da moral da compaixão 
proposto por Schopenhauer – e, consequentemente, pelo cristianismo. Ao 
terminar a Genealogia com essa indicação, Nietzsche dá um golpe final, que 
denuncia como a má-interpretação do sofrimento acabou por levar àquela que 
é a maior das doenças do ocidente, provocada precisamente por aqueles que 
quiseram curar a humanidade e oferecer-lhe um consolo. 
 Ora, conforme pretendemos demonstrar aqui, tal processo de 
adoecimento começou precisamente com os “erros da razão”, com a 
dificuldade de compreender (e aceitar) o sofrimento como parte da vida. 
 
 
Da culpa à inocência  
 

Ora, se a artimanha da religião cristã tem sido ligar o sofrimento à 
culpa [Schuld] (segundo a lógica que diz: se estou sofrendo, fiz algo para 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
66 

merecer isso; se estou sofrendo, alguém é culpado por isso; se não eu, então 
alguém!), então o processo da filosofia histórica iniciado por Nietzsche em 
Humano, demasiado humano, acaba por indicar o caminho da inocência [Unschuld] 
como a única cura realmente possível. Para Nietzsche, falar em inocência é 
falar em uma perspectiva de reconhecimento do sofrimento como algo natural, 
ou seja, como algo próprio da natureza humana e da vida em geral. É 
precisamente isso que se lê no aforismo 107 de Humano, demasiado humano, cujo 
título é, precisamente, Irresponsabilidade e inocência:  
 

– A total irresponsabilidade do homem por seus atos e seu ser é a gota mais 
amarga que o homem do conhecimento tem de engolir, se estava habituado a 
ver na responsabilidade e no dever a carta de nobreza de sua humanidade. 
Todas as suas avaliações, distinções, aversões, são assim desvalorizadas e se 
tornam falsas: seu sentimento mais profundo, que ele dispensava ao sofredor, ao 
herói, baseava-se num erro; ele já não pode louvar nem censurar, pois é absurdo 
louvar e censurar a natureza e a necessidade. (HH, I, 107) 

 
Nietzsche é lapidar nesse ponto: “Tudo é necessidade – assim diz o 

novo conhecimento: e ele próprio é necessidade. Tudo é inocência: e o 
conhecimento é a via para compreender essa inocência.” (HH, I, 107) Tal 
“novo conhecimento” não é outra coisa senão a própria filosofia histórica, cuja 
base científica se opõe à filosofia metafísica que, conforme vimos, aumenta a 
dor ao oferecer um consolo por meio da culpa. Para Nietzsche, esse homem 
culpado e doente é, no fundo, o precursor do homem inocente: “daqui a 
milhares de anos talvez seja poderoso o bastante para dar à humanidade a 
força de criar o homem sábio e inocente (consciente da inocência), da mesma 
forma regular como hoje produz o homem tolo, injusto, consciente da culpa – 
que é, não o oposto, mas o precursor necessário daquele.” (HH, I, 107). 

Isso ocorre devido à superação dos “erros da razão”, pelos quais a 
religião fez com que os seres humanos fossem reconhecidos como “mais 
sombrios e maus do que são de fato” (HH, I, 124). Compreender tal 
interpretação precisamente como erro, é aliviar o sentimento de desprezo de si 
e devolver ao ser humano a inocência perdida: “então todo este sentimento é 
muito aliviado, e os homens e o mundo aparecem por vezes numa aura de 
inocência, de forma que o indivíduo se sente profundamente bem. Em meio à 
natureza, o homem é sempre a criança. Esta criança tem às vezes um sonho 
pesado e angustiante, mas ao abrir os olhos está sempre de volta ao Paraíso.” 
(HH, I, 124). A estratégia de Nietzsche atinge assim o seu auge: denunciando 
os erros, é possível retomar a inocência da natureza na qual a dor e o 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

67 

sofrimento prescindem de qualquer interpretação metafísica para serem 
compreendidas como parte da natureza, diante do que é preciso agir com a 
“naturalidade” da criança, por assim dizer, que chora sua dor sem evocar 
nenhuma culpa, rancor ou responsabilidade. 

É nesses termos que a denúncia dos “erros da razão” faz parte do 
projeto maior de “renaturalização do homem”: “quando poderemos começar a 
naturalizar os seres humanos com uma pura natureza, de nova maneira 
descoberta e redimida?”, pergunta Nietzsche em A gaia ciência, 109. O medo do 
natural, portanto, seria apenas mais um capítulo da história de incoerências 
gerada pelas más interpretações da metafísica: 
 

Toda coisa natural a que o homem associa a ideia de mau, de pecaminoso (como 
até hoje costuma fazer em relação ao erótico, por exemplo), incomoda, 
obscurece a imaginação, dá um olhar medroso, faz o homem brigar consigo 
mesmo e o torna inseguro e desconfiado; até os seus sonhos adquirem um 
ressaibo de consciência atormentada. No entanto, esse sofrimento pelo que é 
natural é, na realidade das coisas, totalmente infundado: é apenas consequência 
de opiniões acerca das coisas. É fácil ver como os homens se tornam piores por 
qualificarem de mau o que é inevitavelmente natural e depois o sentirem sempre 
como tal. É artifício da religião, e dos metafísicos que querem o homem mau e 
pecador por natureza, suspeitar-lhe a natureza e assim torná-lo ele mesmo ruim: 
pois assim ele aprende a se perceber como ruim, já que não pode se despir do 
hábito da natureza. Aos poucos, no curso de uma longa vida no interior do 
natural, ele se sente tão oprimido por esse fardo de pecados, que são necessários 
poderes sobrenaturais para lhe tirar esse fardo; e com isto surge em cena a já 
referida necessidade de redenção, que não corresponde em absoluto a uma 
pecaminosidade real, e sim a uma imaginária. (HH, I, 141) 

 
 Essa artimanha, como foi já dito, não pretende, no fundo, curar o 
sofrimento, mas adoecer ainda mais o homem para que ele permaneça 
dependente dos narcóticos oferecidos pela religião: “a intenção não é que ele 
se torne mais moral, mas que se sinta o mais possível pecador” (HH, I, 141), que 
volte contra si “a dor aguda do pecado” (HH, I, 142). É esse, precisamente, o 
“novo gênero de estímulos para a vida” inventado pelos santos e ascetas.  
 É curioso que, depois de descrever tais santos e ascetas como 
símbolos máximos dessa má interpretação de si mesmo, Nietzsche acabe por 
reconhecer que “há exceções” (HH, I, 144), entre as quais está “o célebre 
fundador do cristianismo, que acreditava ser o filho de Deus, e portanto isento 
de pecado; de modo que através de uma ilusão (...)  ele alcançou o mesmo 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
68 

objetivo, o sentimento da completa isenção de pecado, da plena 
irresponsabilidade, que hoje qualquer homem pode adquirir através da ciência” 
(HH, I, 144). Jesus, nesse caso, estaria mais próximo das crianças do que dos 
santos cristãos, na medida em que não se rendeu à lógica própria daqueles que, 
sentindo-se pecadores, compreendiam a si mesmos como dignos de 
reprovação e, portanto, sujeitos às artimanhas da religião que eles mesmos 
professam. 
 
 
As promessas da ciência 
 
 Para Nietzsche, adiantando boa parte do que são as promessas 
tecnocientíficas da atualidade, tal como ocorrera na religião, também a ciência 
teria como objetivo livrar o homem da dor. No curto aforismo cujo título é, 
precisamente, “Promessas da ciência”, ele escreve: “A ciência moderna tem 
por meta o mínimo de dor possível e a vida mais longa possível – ou seja, uma 
espécie de eterna beatitude, sem dúvida bastante modesta, se comparada às 
promessas religiosas.” (HH, I, 128) Embora modestas, sabemos que tais 
promessas fazem parte de um enorme aparato que, em nossos dias, não apenas 
se alia, mas complementa e até mesmo constitui e, por vezes, substitui as 
promessas religiosas. Nesse ponto, Nietzsche parece prever suas 
consequências da associação entre a ciência moderna e a religião, no âmbito do 
controle e uso do sofrimento. Tal como demonstrou David F. Noble no seu 
The religion of technology: te divinity of man and the spirit of invention (1997), livro no 
qual analisa as teses do programa baconiano que compara os seres humanos 
não a animais, mas a deuses imortais, a tecnologia se apresenta como uma 
espécie de espiritualidade secularizada, cujas promessas são impulsionadas pela 
crença na divinização do ser humano por meio da razão, do conhecimento e 
da invenção, e cuja meta é devolver o ser humano àquele estado de perfeição 
original anterior à saída o Éden, precisamente o tempo em que não havia 
sofrimento. Assim, na promessa de redenção do sofrimento, a tecnologia se 
alia às antigas estruturas da religião e mantém uma teologia subjacente que 
promete redenção, transcendência e salvação por vias técnicas, fazendo com 
que engenheiros e cientistas de todo naipe possam ser reconhecidos como 
verdadeiros sacerdotes modernos e a própria tecnologia como a única chance 
de voltarmos ao paraíso, que nada mais é do que a total ausência de dor.  
 Yuval N. Harari, em seu Homo Deus (2016) falou do dataísmo como a 
religião dos dados, que vê o universo e tudo que há nele, incluindo os seres 
humanos, como fluxos de dados, no qual a vida passa a ter como objetivo 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

69 

fundir-se em um sistema global de processamento de dados, como o que 
ocorre nas chamadas inteligências artificiais. Suplantando as narrativas 
humanistas, tal processo substitui ideias como autonomia e experiência 
individual pelo novo valor da eficiência informacional. Nesse cenário, não há 
sofrimento, porque, no fundo, não há corpo e toda a vida é marcada pelo fluxo 
dos dados e orientada pela pressa dos algoritmos que conduziria, nas palavras 
de Byun-Chul Han, ao “inferno do igual”, nascido da negação das 
negatividades própria de quem não quer sofrer e, para isso, recusa tudo o que 
não é si mesmo, em uma nova forma de narcisismo autocentrado que se volta 
contra o outro (para o autor, já que “a alteridade é a categoria fundamental da 
imunologia” [HAN, 2017, p. 10]), aquele que é sempre uma pura negatividade. 
Uma sociedade sem sofrimento é uma sociedade uniformizada, marcada pelo 
“tédio profundo” (HAN, 2017, p. 31) advindo do “excesso de positividade” 
(HAN, 2017, p. 8) que rompe com os “modelos explicativos imunológicos” 
(HAN, 2017, p. 9), nos quais a estranheza não é considerada hostil, mas 
oportunidade de fortalecimento da saúde. Sem ela, a cultura se torna doentia e 
produz apenas pressa, tédio e indiferença. O discurso da positividade torna-se, 
portanto, parte das artes da narcose descritas por Nietzsche.  

Michael Hauskeller (2013), por sua vez, viu como essa promessa é 
assumida pelo transumanismo e seu Enhancement Project: fazer com que o ser 
humano se sinta melhor consigo mesmo por meio de procedimentos 
tecnológicos (que podem incluir terapias genéticas, uso de fármacos, 
administração dos chamados “mood enhancers” [reguladores químicos do 
humor], diferentes energéticos de uso diário, vidas digitais...) é parte do projeto 
de melhoramento da espécie por meio do controle do sofrimento. A ausência 
de dor é o critério assumido como parte da busca tecnológica pela felicidade. 
Diante de todas as possibilidades oferecidas pela tecnologia, “podemos nos 
perguntar o quanto mais felizes poderíamos ser se não precisássemos sofrer 
nenhuma dor, se nossos prazeres fossem ainda mais variados e abundantes, e 
se a vida fosse apenas capaz de oferecer mais daquilo que tendemos a esperar 
dela” (HAUSKELLER, 2013, p. 56). Em seu manifesto The Hedonistic Imperative 
(2025), de 1995, o transumanista David Pearce defendeu um futuro sem dor e 
sem sofrimento, descrito como um “paraíso naturalizado” e um paraíso 
fabricado pelo ser humano [“engineered paradise”]. A tese geral dos 
transumanistas é que “o sofrimento humano não está aqui para ficar” 
(HAUSKELLER, 2013, p. 56). Pearce é enfático: “Ao longo dos próximos mil 
anos, aproximadamente, os substratos biológicos do sofrimento serão 
completamente erradicados. Uma vez alcançado esse objetivo, os estados 
mentais de nossos descendentes... compartilharão ao menos uma característica 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
70 

comum: uma felicidade sublime e onipresente.” Precisamente no item 
intitulado “Vida em sobrecarga dopaminérgica”, descrito como um “paraíso 
naturalista”, Pearce escreve: 
 

(...) o futuro da humanidade, tal como concebido neste manifesto, não consiste 
– ou certamente não consiste apenas – em uma eternidade extasiada sob elixires 
de super-soma ou alimentada por máquinas de prazer de alto desempenho. 
Tampouco é plausível que a posteridade desfrute apenas da sensibilidade opiada 
e monótona do dependente de heroína. Em vez disso, uma gama 
extraordinariamente fértil de atividades intencionais e produtivas provavelmente 
será perseguida. Melhor ainda, nossos descendentes – e, em princípio, talvez até 
nossos próprios eus envelhecidos – terão a chance de experimentar modos de 
vivência que nós, primitivos, cruelmente não conhecemos. Pois estarão ao 
alcance visões de beleza majestosa, músicas profundamente comoventes, sexo 
mais requintadamente erótico, epifanias místicas mais arrebatadoras e amores 
mais intensamente profundos do que qualquer coisa que hoje possamos 
compreender adequadamente. (PEARCE, 2025, p. 8). 

 
 Note-se como, nesse caso, a descrição remete aos ideais de uma vida 
que, aparentemente, para ser plena, deve ser privada de qualquer sofrimento. 
Nada mais anti-nietzschiano, portanto. A ciência, nesse caso, posta a serviço 
de uma felicidade que ocorre como negação da dor, não faz outra coisa que 
recorrer às antigas promessas religiosas, inclusive, como bem mostra Noble 
(1997), apropriando-se de seu vocabulário. Hauskeller, ao problematizar tal 
promessa, questiona: “o mais importante é a questão de saber se um mundo 
livre de sofrimento é realmente desejável”, pergunta ele (2013, p. 57). E 
repercutindo um argumento de tipo nietzschiano: “Teríamos verdadeiramente 
nos aprimorado se tivéssemos conseguido tornar-nos incapazes de sofrer – se 
nada que nos acontecesse pudesse jamais manchar ou diminuir nossa 
felicidade? Um ser humano sem sofrimento seria um ser humano melhor?” 
(HAUSKELLER, 2013, p. 57). Para começo de conversa, sem o sentimento de 
dor, nossos corpos estariam em desvantagem diante das ameaças do meio, pois 
careceriam de um importante “sistema de alerta” diante dos perigos. 
Hauskeller ainda argumenta que mesmo o cuidado com os outros se tornaria 
ocioso, porque todas as relações humanas estão baseadas no cuidado 
precisamente porque sabemos que o outro pode sofrer. Se não é assim, então 
não há necessidade alguma de qualquer cuidado. No fundo, podemos concluir 
que o “humano mais feliz não é necessariamente um ser humano melhor”, 
mas, como sugeriu Nietzsche, um ser humano mais enfraquecido, um ser 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

71 

humano pobre, adoecido e fragilizado. Contrariando os discursos da felicidade 
tóxica advindos de uma tal “ciência da felicidade”, Nietzsche talvez 
concordasse com Hauskeller: “ser feliz não é uma obrigação moral” (2013, p. 
62) porque a felicidade, descrita como ausência total de dor ou sofrimento, 
levaria a uma vida meramente passiva, inautêntica e sem vigor. A busca pelo 
verdadeiro ser humano como busca pelo ser humano mais feliz terminaria, 
assim, na construção de um ser humano depauperado, perto de um ideal 
metafísico, mas cada vez mais distante de si mesmo. 
 
 
Considerações finais: criar para não sofrer 
 

Zaratustra dá uma pista sobre como o sofrimento poderia ser 
ressignificado. No discurso “Nas ilhas bem-aventuradas”, se lê:  
 

Criar – eis a grande libertação do sofrer, e o que torna a vida leve. Mas, para que 
haja o criador, é necessário sofrimento, e muita transformação. Sim, é preciso 
que haja muitos amargos morreres em vossa vida, ó criadores! Assim sereis 
defensores e justificadores de toda a transitoriedade. Para ser ele próprio a 
criança recém-nascida, o criador também deve querer ser a parturiente e a dor 
da parturiente. Em verdade, através de cem almas percorri meu caminho, e de 
cem berços e dores de parto. Muitas vezes me despedi, conheço as pungentes 
horas finais. Mas assim quer minha vontade criadora, meu destino. Ou, para 
dizê-lo mais honestamente: é justamente esse destino – o que deseja minha 
vontade. Tudo o que sente sofre comigo e está em cadeias: mas meu querer 
sempre vem como meu libertador e portador de alegria.  

 
 Não há nada de novo, ou seja, nenhum parto, que não esteja 
impregnado de dor. É por isso que Nietzsche escreve: “Meu sofrimento e meu 
compadecimento – que importam? Desde quando viso a felicidade? Eu viso a 
minha obra!” (ZA, O sinal). Quem pretende retirar a dor, empobrece a vida 
porque retira dela a possibilidade de criação. Zaratustra, o criador, é também 
Zaratustra o sofredor: “Eu, Zaratustra, o advogado da vida, o advogado do 
sofrimento, o advogado do círculo – chamo a ti, meu pensamento mais 
abismal! Viva!” (Do convalescente, 1). É com sofrimento, afinal, que a vida 
deve retornar, segundo a hipótese do eterno retorno: “Dissestes alguma vez 
Sim a um só prazer? Oh, meus amigos, então dissestes também Sim a todo 
sofrimento. Todas as coisas são encadeadas, emaranhadas, enamoradas, –” 
(ZA, O canto ébrio, 10). Quem quer tirar o sofrimento da vida, perde a vida 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73 

 
72 

inteira. Aqui também vale o que bem notou Paula (2012) a propósito dos 
prefácios de 1886: a criação não pode prescindir do sofrimento, porque 
doença, solidão e crise são transmutadas por Nietzsche em força, estilo e 
critério de avaliação. Vencendo o “otimismo teórico”, Nietzsche afirma a 
“grande saúde” e o “pessimismo da força”, justificando a pluralidade de estilos 
e a experimentação como métodos de filosofia. São eles, afinal, que 
reorganizam a unidade da obra ao traçar uma genealogia do autor, preparando 
o leitor para a etapa afirmativa que a própria obra de Nietzsche, como gesto 
criador, propõe. Assim, concluímos, com Zaratustra que criar é o caminho 
para a libertação do sofrer, pois dizer “sim” a um prazer implica dizer “sim” a 
todo sofrimento, na forma da afirmação dionisíaca da grande saúde. 

 
 

Referências 
 
ABBEY, R. Nietzsche’s Middle Period. Oxford: Oxford University Press, 2000.  
FAUSTINO, M. Nietzsche e a grande saúde. Para uma terapia da terapia. Tese de 
doutoramento; Faculdade de Ciências Sociais e Humanas (FCSH), 
Universidade Nova de Lisboa, 2013. 
HAN, B.-C. Sociedade do cansaço. Trad. de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: 
Vozes, 2017. 
HARARI, Y. N. Homo deus. Uma breve história do amanhã. Trad. de Paulo 
Geiger. São Paulo: Companhia das Letras, 2016. 
HAUSKELLER, M. Better Humans? Understanding the Enhancement Project. 
Durham: Acumen, 2013. 
NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polêmica. Tradução, notas e posfácio 
de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 
_________. Humano, demasiado humano I. Trad. de Paulo César de Souza. São 
Paulo: Cia. das Letras, 2000. 
_________. O nascimento da tragédia. Tradução, notas e posfácio de J. 
Guinsburg. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
_________. Sämtliche Briefe. Kritische Studienausgabe (KSB). Herausgegeben 
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York: 
dtv/Walter de Gruyter & Co., 1986 (Band 5). 
NOBLE, D. F. The religion of technology: the divinity of man and the spirit of invention.  
London: Penguin Books, 1997. 
PASCHOAL, A. E. “Artes de hipnose e de entorpecimento na terceira 
dissertação de Para a genealogia da moral”. In: PASCHOAL, A. E; FREZZATTI 
JR., W. A. 120 anos de Para a genealogia da moral. Ijuí: Ed. Unijuí, 2008, p. 69-88. 



Jelson Roberto de Oliveira 

 

 

73 

_________. Nietzsche e o ressentimento. São Paulo: Humanitas, 2014. (Col. 
Nietzsche em perspectiva). 
PAULA, W. A. “Criar a partir do sofrimento: uma análise dos prefácios de 
1886”. In: AZEREDO, V. D.; SILVA Jr., I. (org.). Nietzsche e a 
interpretação. Curitiba, PR: CRV, 2012 – Coleção Nietzsche em Perspectiva 
(Volume 1) – coedição: São Paulo, SP: Humanitas, 2012. 
_________. “Sofrimento e psicologia de si em Nietzsche”. In: Cad. Nietzsche 
45 (2), May-Aug 2024. Disponível em: https://doi.org/10.1590/2316-
82422024v4502wap Acesso em: 15 out. 2025. 
PEARCE, D. “The Hedonistic Imperative”. Disponível em: 
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/the-hedonistic-imperative/the-
hedonistic-imperative.pdf . Acesso em: 15 out. 2025. 
PIPPIN, R. B. Nietzsche, Psychology, & First Philosophy. Chicago: Chicago 
University Press, 2010. 
PONTON, O. Nietzsche – Philosophie de la légèreté. Berlin: Walter de Gruyter, 
2007 (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung; Band 53). 
VIESENTEINER, J. L. “[.] que o valor da vida não pode ser estimado”: uma 
interpretação contextual do aforismo 2 do capítulo “O problema de Sócrates”, 
no Crepúsculo dos Ídolos, de Nietzsche”. In: Revista de Filosofia Aurora, 24(34), 
333–356, 2012. 
 
 

Email: jelsono@yahoo.com.br 
 

Recebido: 10/2025 
Aprovado: 01/2026 

 

https://doi.org/10.1590/2316-82422024v4502wap
https://doi.org/10.1590/2316-82422024v4502wap
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/the-hedonistic-imperative/the-hedonistic-imperative.pdf
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/the-hedonistic-imperative/the-hedonistic-imperative.pdf

