NIETZSCHE E O SOFRIMENTO

Jelson Roberto de Oliveira
Pontificia Universidade Catolica do Parana / CNPq

Resumo: O presente artigo tem por objetivo esclarecer como, na filosofia de Nietzsche, a questdo do
sofrimento esta no centro da pergunta pelo valor da vida e como certas “terapias” culturais (sobretudo a
religido, mas também a metafisica, a arte romantica e, modernamente, a tecnociéncia) funcionam como
narcéticos que aliviam a dor sem tocar sua causa, acabando por negar a prépria vida. Para tanto, inicia-
se por uma contraposicdo entre o “otimismo tedrico” de Sécrates o “pessimismo da for¢a” a partir de O
nascimento da tragédia: os “sofredores por abundancia” (dionisiacos) assumem o tragico e crescem com
ele, enquanto os “sofredores por empobrecimento” buscam anestesia. Em seguida, mostra-se que, em
Humano, demasiado humano, Nietzsche propde uma “filosofia histérica” (psicoldgica e fisioldgica) para
desmascarar a necessidade metafisica que acabaria ignorando o sofrimento como parte da vida, dado
que a religido, a moral e a estética romantica reinterpretem a dor, desviando o olhar da causa e
produzindo dependéncia. A seguir, demonstraremos como, em Genealogia da moral, o autor reconstréi a
“artimanha” pela qual religido e moral da compaix&o ligam sofrimento e culpa, oferecendo consolo e
sentido (ideal ascético) ao prego de uma doenga mais profunda: a ma consciéncia, o ressentimento e,
por fim, a “vontade de nada”. Mostraremos como a saida, entdo, passa pela inocéncia: reconhecer a
irresponsabilidade e a necessidade naturais dos fenémenos, renaturalizando o humano e desfazendo a
leitura culposa do padecer. Terminaremos por ampliar a critica as promessas seculares de supresséo da
dor (hoje assumidas pela tecnociéncia), entendidas como novas formas de narcose que replicam a
esperanca religiosa de paraiso sem sofrimento. Em concluséo, recolocaremos a criagdo como resposta
afirmativa diante do sofrimento, demostrando como “criar” é a grande libertagdo do sofrer. Extirpar a dor
seria empobrecer a vida; enfrenta-la e torna-la conteido de criagdo é, ao contrario, condicdo de
poténcia, grande salde e autenticidade.

Palavras-chave: Nietzsche, sofrimento, inocéncia, tragédia, inocéncia, criagéo.

Abstract: This article aims to clarify how, in Nietzsche’s philosophy, the question of suffering lies at the
core of the inquiry into the value of life, and how certain cultural “therapies” (especially religion, but also
metaphysics, romantic art, and, in modern times, technoscience) act as narcotics that relieve pain without
addressing its cause, ultimately denying life itself. It begins by contrasting Socratic “theoretical optimism”
with Nietzsche’s “pessimism of strength,” from The Birth of Tragedy: the “sufferers of abundance” (the
Dionysian ones) embrace the tragic and grow through it, while the “sufferers of impoverishment” seek
anesthesia. Then, in Human, All Too Human, Nietzsche's proposal of a “historical philosophy”
(psychological and physiological) is examined as a means to unmask metaphysical needs that ignore
suffering as a natural part of life, showing how religion, morality, and romantic aesthetics reinterpret pain,
diverting attention from its cause and producing dependency. Next, in On the Genealogy of Morality,
Nietzsche reconstructs the “ruse” through which religion and the morality of compassion link suffering and

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025 | 46-73



Jelson Roberto de Oliveira

guilt, offering consolation and meaning (the ascetic ideal) at the cost of a deeper sickness: bad
conscience, resentment, and, ultimately, the “will to nothingness.” The path out of this, Nietzsche
suggests, lies in innocence-recognizing the natural irresponsibility and necessity of phenomena,
renaturalizing the human being, and undoing the guilty reading of pain. The article then expands
Nietzsche’s critique to modern secular promises of pain suppression (now adopted by technoscience),
seen as new narcotic forms that replicate the religious hope of a paradise without suffering. It concludes
by reclaiming creation as an affirmative response to suffering, showing how to “create” is the great
liberation from pain. To eradicate suffering would be to impoverish life; to confront and transform it into
creative power is, on the contrary, the condition for strength, great health, and authenticity.

Keywords: Nietzsche, suffering, innocence, tragedy, creation.

Introdugio

Philip lembrou-se da fabula do rei oriental que, desejando
conhecer a historia do homem, recebeu de um sibio
quinhentos volumes; atarefado com os assuntos do governo,
solicitou-lhe que os condensasse. Dentro de vinte anos o
sabio voltou e a sua histéria agora ndo tinha mais que
cinquenta volumes, mas o rei, demasiado velho entio para ler
tantos e tdo macudos tomos, rogou-lhe abreviasse uma vez
mais a histéria. Tornaram a passar-se vinte anos mais e o
sabio, velho e encanecido, trouxe um unico livto no qual se
continha a ciéncia que o rei procurava. Mas o rei jazia no seu
leito de morte e nao lhe sobraria tempo para ler nem aquele
volume. O sibio, entio, narrou-lhe a histéria do homem
numa simples linha. Era esta: nasceu, sofreu e morreu. A vida
nao tem nenhum sentido. E, vivendo, o homem ndo cumpre
finalidade alguma. F indiferente que ele nasca ou ndo nasca,
viva ou deixe de viver. A vida ¢ insignificante e a morte, sem
consequéncia. Philip exultou como tinha exultado na infancia,
quando o peso da crenca em Deus lhe fora tirado dos
ombros.

(Sometset Maugham, A servidio humana)

Olivier Ponton (2007, p. 99) lembra que “Nietzsche afirma que, na
filosofia, a questio fundamental é a relagdio com a dor: qual atitude temos

47



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

diante da dor? Buscamos eviti-la ou domina-la? Ela possui algum significado
para n6s? Qual seria esse significado? De que sofremos? De uma caréncia ou
de um excesso de energia?”. Isso implica reconhecer que cabe a filosofia
analisar o sofrimento humano, seus motivos e significados, o que inclui
examinar os pretensos lenitivos que pretendem aliviar a dor, entre os quais a
religido ocupa lugar especial. Sendo uma questdo central da Filosofia em geral e
da nietzschiana em particular, a pergunta sobre o sofrimento diz respeito a
pergunta mesma sobre o valor da vida, precisamente esse valor que nao pode
ser avaliado, como se 1& em O creprisculo dos idolos' (CL, O problema de Sderates, 2)2.
O tema, cuja origem remonta, pelo menos, ao ano de 1875 — quando
Nietzsche entra em contato com Der Werth des Lebens, de Eugen Dithring —,
articula-se de modo direto ao problema do sofrimento. Com efeito, a fuga da
vida e o temor da existéncia constituem o alicerce das estratégias metafisicas
que, a0 negarem o sofrimento, acabam por negar também a prépria vida.
Afinal, aquele que deseja extirpar a dor da experiéncia vital acaba por abdicar
da vida em sua totalidade.

O objetivo do presente artigo é analisar a questao do sofrimento nio
apenas como tema central, mas como aspecto central da pergunta nietzschiana
sobre o valor da vida, levando em conta a sua critica as “terapias” culturais
(sobretudo a religido, mas também a metafisica, a arte romantica e,
modernamente, a tecnociéncia) que servem de narcéticos que tentam aliviar a
dor sem tocar sua causa, acabando por levar a negacdo da prépria vida, dado
que a verdadeira cura passatia pela ideia de inocéncia. Para isso, analisaremos
Nietzsche liga o sofrimento a propria pergunta pelo valor da existéncia,
mostrando como fugir da dor ¢é fugir da vida, opondo — a partir de O nascimento
da tragédia - o “otimismo tedrico” a um “pessimismo da for¢a”, que assume o
tragico e o converte em poténcia afirmativa, o que leva a ideia de um sofredor
por abundancia (dionisfaco) que cresce com a prova da dor, opondo-se ao
otimismo socratico que produz estagnacdo. A seguir analisaremos como a
religido, a moral e a arte romantica — a partit de Hwmano, demasiado humano —
funcionam como narcose, na medida em que reinterpretam a dor sem tocar
sua causa. Assim, ao deslocar a atencdo para “sentidos” e “consolos”,
enfraquecem a capacidade de superacio real, criam dependéncia e culpabilizam
a vitalidade, tornando o fiel um “adito” do consolo Na Genealogia da moral, o

' Serdo utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Nietzsche: NT (O nascimento da
tragédia) HH (Humano, demasiado humano), GC (A gaia ciéncia), BM (Além do bem e do mal) GM
(Genealogia da moral), Cl (O crepusculo dos idolos), e FP, para os fragmentos péstumos, conforme a
convengao adotada pelos editores G. Colli e M. Montinari, na Kritische Studienausgabe (KSA), e seguida
por Paolo D’lorio, na edigdo eletronica e-KGWB: http://www.nietzschesource.org/#eKGWB.

2 Sobre esse tema ver VIESENTEINER, 2012.

48


http://www.nietzschesource.org/#eKGWB

Jelson Roberto de Oliveira

sofrimento ganha “sentido” via ideal ascético, ligando-o a culpa: o sacerdote
ascético cura ferindo, dado que redireciona o ressentimento e pretende
anestesiar o sofrimento, sem curar a origem fisiopsicoldgica, ao contratio,
reafirmando-a e, com isso, dando azo ao nascimento da ma consciéncia e da
“vontade de nada”, que levam ao adoecimento profundo da cultura. Como
veremos, a safda seria o caminho oferecido pela filosofia histérica, que expoe
os “erros da razdo” que fabricam culpa. Ora, se tudo ¢ necessidade, logo, tudo
¢ inocéncia e, para tanto, setia necessario renaturalizar o humano, dissolvendo
a leitura moralizante da dor e devolvendo leveza “infantil” a vida, dado que
curar-se do sofrimento é reconhecé-lo como fenémeno natural, sem a
imputacdo metafisica de culpa. Por dltimo, demonstraremos, para além de
Nietzsche (e, a0 mesmo tempo, a partir dele), como a tecnociéncia promete
minimizar a dor e alongar a vida, replicando o velho sonho de um “paraiso”
sem sofrer. Nesse sentido, as ideias tecnocientificas nido passam de novas
narcotizacées, que veem a felicidade como supressio da dor, sem reconhecer
que um mundo indolor empobrece o humano, elimina o alerta e o cuidado,
produzindo mais passividade sem vigor. Como veremos, a Gnica saida ¢
reconhecer o sofrimento como conteudo para novas criagoes.

O sofrimento e a interrogagdo sobre o valor da vida

Na sua Tentativa de antocritica, de 1886, Nietzsche associa diretamente
o tema do sofrimento aquilo que ele caracteriza como “o grande ponto de
interrogacdo sobre o valor da existéncia [Werth des Daseins|” (NT, Tentativa de
antocritica, 1), sugerindo que, se a vida ndo pode ser avaliada, é verdade também
que ela ndo pode ser aliviada. Diante desse dado inescapavel, decidir sobre o
valor da existéncia implica decidir sobre o quanto se ¢é capaz de suportar o
sofrimento sem fugir dele, o que equivaleria a fugir da prépria vida.
Distanciando-se do “otimismo teérico” de Socrates, Nietzsche se refere, nesse
texto, a um “pessimismo da forga” [Pessimismus der Stirke] que, ao contrario
‘vitalidade” e pela “abundancia de forga”

<

daquele, seria caracterizado pela
proprias daquela atitude afirmativa que encara o tragico, o duro e o sombrio da
existéncia, sem recuar. Em contraposi¢io ao otimismo vazio, derivado do
medo da vida e inventado como alternativa frente a dureza e ao sofrimento, o
pessimismo tragico seria portador de uma for¢a que leva ao “problematico da
existéncia” (NT, Tentativa de autocritica, 1) precisamente porque nasce, nas
palavras de Nietzsche, do “bem-estar”, de “uma transbordante saude” e de um
sentimento de “plenitude da existéncia” (NT, Tentativa de antocritica, 1). Ora, ao

49



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

recusar o esconderijo do “otimismo teérico”, Nietzsche se refere a “um
sofrimento devido a prépria superabundincia” de vida na qual a dor ¢
reconhecida como uma espécie de negatividade que pée a prova a propria
forga e, por isso mesmo, leva ao crescimento das poténcias vitais. Ao contrario
de quem nunca sofre e, por isso, vé atrofiar suas energias, o sofredor por
abundancia, o sofredor tragico — a exemplo dos “gregos da melhor época, da
mais forte, da mais valorosa, o [tempo do| mito tragico” (INT, Tentativa de
autocritica, 1), em uma palavra, do dionisiaco diger sim — afirma a vida porque vé
no sofrimento a oportunidade para o crescimento de seu préprio poder.
Enquanto o otimismo socratico intenta abolir o peso da existéncia ao expurgar
dela toda dor e padecimento — conduzindo, assim, ao declinio, a estagnacio e
a0 esgotamento —, o pessimismo tragico, ao contrario, acolhe essa carga e
celebra, nela, a oportunidade de afirmacio e expansio da vida.

Para Nietzsche, a ultima etapa desse declinio ¢é, precisamente, o
“pessimismo  romantico” que se expressa seja “‘como filosofia
schopenhaueriana da vontade, seja como musica wagneriana”, tal como se 1¢
no famoso aforismo 370 de A gaia ciéncia. Contrapondo-se a esse pessimismo
que transforma o soffimento em espeticulo na intencdo de sublima-lo,
Nietzsche fala de um “pessimismo do futuro”: “A este pessimismo do futuro —
pois ele viral ja o vejo vindo! — eu chamo de pessimismo dionisfaco.” (GC,
370). Assim, o romantismo ¢ descrito por Nietzsche como a dltima das etapas
culturais da narcose utilizada para conter e mitigar a dor: “O que ¢
romantismo? Toda arte, toda filosofia pode ser vista como remédio e socorro,
a servico da vida que cresce e que luta: elas pressupdem sempre sofrimento e
sofredores.” (GC, 370). E precisamente nesse contexto que Nietzsche retoma
a mesma distin¢do? proposta na Tentativa de autocritica: “existem dois tipos de
sofredores, os que softem de abundancia de vida, que querem uma arte dionisfaca
e, também, uma visao e compreensio tragica da vida — e depois os que sofrem
de empobrecimento de vida, que buscam siléncio, quietude, mar liso, redencao de si
mediante a arte e o conhecimento, ou a embriaguez, o entorpecimento, a
convulsio, a loucura.” (GC, 370)

Nessa passagem, a0 mesmo tempo em que recupera a distingdo entre
os dois tipos de sofredores (os que sofrem por abundancia e os outros, que
sofrem por empobrecimento), Nietzsche ressalta que o sentido tragico da vida
recusa qualquer tipo de subterfigio diante do sofrimento: chama atengio o uso

3 Vale lembrar que esse aforismo 370 faz parte do quinto livro de A gaia ciéncia, que foi juntado aos
outros 4 livros na reedi¢éo da obra realizada por Nietzsche em 1886, precisamente 0 mesmo ano da
insergdo dos prefacios as obras até entdo publicadas, que incluem a “Tentativa de autocritica”, escrita
para O nascimento da tragédia.

50



Jelson Roberto de Oliveira

das palavras “embriaguez” [Rausch, que também pode ser traduzido por
éxtase], “entorpecimento” [Betdunbungl , “convulsao” [Krampf] e “loucura”
[Wahnsinn) que estariam ligadas a uma redencio de si mesmo, ou seja, a fuga de
si como fuga do sofrimento. Eis a arte da narcose que pretende desviar o
individuo do sofrimento desviando-o de si mesmo, ou seja, da prépria vida,
afastando-o da vida por meio desses torpores hipnoticos. Ao falar do
romantismo, por isso, Nietzsche reconhece esse como o papel da arte:

Antigamente as obras de arte eram expostas na grande avenida de festas da
humanidade, para lembranga e comemoragiao de momentos felizes e elevados.
Agora se pretende, com as obras de arte, atrair os miseramente exaustos e
enfermos para fora da longa via dolorosa da humanidade, para um instantezinho
de prazer; um pouco de embriaguez [Rausch] e de loucura [Wabnsinn®] lhes ¢

oferecido.” (GC, 89)

Schopenhauer e Richard Wagner, ndo por acaso, correspondem a
esse programa que quer desviar o homem de seu sofrimento oferecendo-lhe
um tipo especial de desvio da vida: o romantismo. Ora, ao contririo do
“homem dionisfaco” (GC, 370) que faz do sofrimento o fertilizante da vida, os
que sofrem de pobreza precisam de narcoticos para tornar a vida suportavel e,
para tanto, carecem de um deus, que ¢é posicionado no cume de sua
moralidade, como “um deus que é propriamente um deus para doentes, um
‘salvador™ (GC, 370). Tal como Socrates precisou da razdo tedrica como
narcotico, ou como Schopenhauer e Wagner precisaram da arte como desvio,
o crente precisa de Deus pelos mesmos objetivos: ele tranquiliza e redime o
homem da vida. Essas trés etapas, por assim dizer, da narcose, fundam-se no
empreendimento que almeja redimir o homem de sua condicdo mediante a
metafisica.

Nao por acaso, para Nietzsche, ¢ a metafisica e seus idealismos
narcéticos, que precisa ser superada. Esse é o programa, como se sabe, de
Humano, demasiado humano: por meio daquilo que é caracterizado como uma

4 Interessante notar que a palavra alema utilizada por Nietzsche aqui é formada por Wahn (que
originalmente significava ilusdo, delirio, erro, engano ou alucinagdo) e Sinn (sentido, mente, razéo,
entendimento), significando, literalmente, “sentido enganado”, ‘razéo iluséria” ou “mente em delirio”,
usos que eram correntes na Idade Média em contextos religiosos no qual haveria um desvio da razdo ou
um comportamento desviado. Wahnsinn, nesse caso, diferencia-se do termo clinico “Geisteskrankheit’
para a doenga mental ou mesmo do psiquiatrico Psychose. Em outras passagens Nietzsche fala da
loucura como Verriicktheit (HH, I, 282; GC, 55) e do louco como verriickt (HH, 1, 349, 438), que se
aproxima da ideia de “tolo/louco” que repercute no famoso aforismo 125 de GC, “Der tolle Mensch”
(nesse caso, toll/tolle, no alemé&o classico e literario do século XIX, esta ligado a enlouquecido, fora de si,
tomado por uma excitagéo extrema ou desvairado).

51



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

“filosofia historica” (HH, I, 1) — e que, no limite, ¢ uma filosofia que se
abastece da ciéncia, da biologia, da psicologia e da fisiologia — Nietzsche
pretende demonstrar que os grandes ideais sdo, no fundo, produzidos por
necessidades humanas, demasiado humanas. A “necessidade metafisica” (HH,
I, 26, 37, 110, 153) representa, para Nietzsche, esse tipo de narcético
pretensamente capaz de aliviar o sofrimento, mas que, no fundo, adoece mais
severamente os seus adeptos. Por isso, como se 1¢ em Assim Falon Zaratustra,
“Dos transmundanos”, hia uma associacdo direta entre softimento e
impoténcia: “Sofrimento e impoténcia — foi o que criaram todos os
transmundanos; e a breve loucura da felicidade, que apenas o ser mais sofredor
experimenta.” Para Nietzsche, assim, a religido esta entre as “artes da narcose”
[Kunst der Narkosed] cujo objetivo se alinha com as outras estratégias que
querem reposicionar o ser humano diante do sofrimento, evitando-o e, quando
isso ndo ¢ possivel, reinterpretando-o com o léxico da culpa. E nisso, poucas
dessas “artes” foram tao longe quanto a religido.

Depois de ter explicado como a metafisica seria derrotada por uma
visao histdrica (ou cientifica) — no primeiro capitulo de Humano, demasiado
bumano — Nietzsche aplica, por assim dizer, esse procedimento sobre os trés
ambitos da cultura nos quais a metafisica teria atuado de forma mais decisiva: a
moralidade (tema do capitulo 2 da obra, dedicada a critica da moral da
compaixido de Schopenhauer), a religido (tema do capitulo 3, dedicado 2 critica
do cristianismo) e a estética (tema do capitulo 4, dedicado a critica a arte
romantica de Wagner). Dessa forma, o filésofo, o sacerdote e o artista,
segundo Nietzsche os entende, ndo s@o mais do que missionarios da letargia.
Contra eles o filésofo volta a sua metodologia histérica, fundada em
“obsetvacoes psicologicas”® (HH, I, 36) sobre as coisas humanas que se

5 Vale lembrar que a palavra narcose, utilizada por Nietzsche em diferentes contextos, deriva do grego
vapkwalg (narkosis), que diz respeito precisamente a entorpecimento ou estado de torpor, derivado do
verbo vapoow (narsd), que quer dizer entorpecer, adormecer ou enfraquecer. O uso nas linguas
modernas deriva, além disso, do latim narcosis, que mantém a ideia de um torpor provocado, seja por
substancias quimicas (como anestésicos), seja, em sentido figurado, por qualquer estado de
entorpecimento emocional, estético ou espiritual - como é o caso utilizado por Nietzsche. Além disso,
vale lembrar que o termo base para a palavra narcose € “narc-", que remete ao mito de Narciso, cuja
contemplagdo de si 0 leva a uma espécie de torpor passivo. Sobre o tema da narcose — e, mais
especificamente, da hipnose e do entorpecimento — na Genealogia de Nietzsche, ver PASCHOAL, 2008.
PONTON (2007, p. 100) lembra que as artes narcdticas [Betdubungen — entorpecimento, anestesia]
fazem parte daquilo que Nietzsche chama, em um fragmento péstumo (FP, 1876, 18[33]) de “medicina
de um nivel inferior”, de tal forma que tanto a arte quanto a religido, nesses termos, fazem parte “da
histéria da medicina” e cujo papel a religido exerce tentando “perder de vista a causa do sofrimento”. A
religido ¢ parte, precisamente por isso, das artes da consolag&o.

6 Titulo do livro de Paul Rée langado em 1875. O titulo desse aforismo 35 de HH | &, precisamente,
“Vantagens da observagao psicologica”. A expressao aparece, além disso, no aforismo 37 e 38, além de

52



Jelson Roberto de Oliveira

encontram nos baldrames dos fenémenos morais, estéticos e religiosos. No
que diz respeito a religido, a tese geral de Nietzsche é que o exame psicologico
seria util para destituir as explica¢Ges religiosas do seu lugar central e, com isso,
livrar a humanidade dos pesos que lhe foram por elas imputados. Para isso,
seria necessario questionar as interpretacoes religiosas sobre o sofrimento,
comegando por substituir a antiga rainha’ das ciéncias, a Teologia, pela
Psicologia. Nietzsche sabe que “até hoje as explicagoes psicologicas de estados
e processos religiosos foram alvo de algum descrédito, na medida em que uma
teologia pretensamente livre atuava inutilmente nesse campo” com a intencio
de dar emprego aos tedlogos cristdos, “os quais deveriam ganhar, na analise
psicolégica dos ‘fatos’ religiosos, um novo ancoradouro e sobretudo uma nova
ocupac¢ao” (HH, I, 132), que ndo ¢ outra coisa que oferecer um alivio para a
dor — embora, como ja afirmamos, ao fazé-lo, acabam fatalmente por aliviarem
da vida, negando-a.

A ma interpretagio do sofrimento por parte da religido

Ja o primeiro aforismo do capitulo intitulado A vida religiosad
Nietzsche recorre aquele que seria o eixo central de sua andlise: “a dupla luta
contra o infortunio [Uebe]” (HH, I, 108), esclarecendo as duas tentativas de
supera-lo, seja “eliminando a sua causa”, seja “modificando o efeito que
produz em nossa sensibilidade; ou seja, reinterpretando o infortinio como um
bem, cuja utilidade talvez se torne visivel depois”. E esse segundo modo de
atua¢do que ele caracteriza como proprios da religidao e da arte (e do que, em
geral, ele chama, em Huwmano, demasiado humano, de filosofia metafisica), que
tentam oferecer uma interpretagdo cuja meta — no caso da religido — ¢ alterar
nosso “juizo sobre os acontecimentos” e — no caso da arte (tragica) - despertar
“prazer na dor, na emogdo mesma” (HH, I, 108). Todo esse esforco, assim,

outras varias passagens nas quais a ideia de “observacéo” ¢ utilizada como parte daquele que seria um
dos procedimentos que caracterizam o “método cientifico”.

7 Em Além de bem e mal, 23, lemos que o psicélogo, como um fisio-psicdlogo, pode afinal reivindicar
que “a psicologia seja novamente reconhecida como rainha das ciéncias, para cujo servigo e preparagao
existem as demais ciéncias”, acrescentando que “a psicologia €, uma vez mais, o caminho para os
problemas fundamentais” (BM, 23). Sobre isso, ver PIPPIN, 2010 — cujo capitulo 1 tem como titulo
precisamente “Psychology as ‘the Queen of the Sciences™ (p. 1-21)

8 Note-se que, com esse titulo, Nietzsche ndo pretende evocar a religido como tal, mas a vida religiosa,
ou seja, o efeito da religido na vida humana - esse & o “objeto” por assim dizer, do filésofo cujo
procedimento s&o as observagdes psicoldgicas. E o mesmo que aparece no capitulo seguinte, quando
ele ndo trata da arte ou da estética como tais, mas da “alma dos artistas e escritores”, restringindo sua
analise a produgéo da arte.

53



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

que pretende “reinterpretar e ajustar”, acaba impedindo, inversamente, afirma
Nietzsche, que a prépria causa do infortdnio seja superada, dado que “o alivio
e a anestesia momentineos, tal como se faz na dor de dente, por exemplo,
bastam-lhe mesmo nos sofrimentos mais graves”. Ao desviar a aten¢do da
“causa” do sofrimento, a religido toma uma medida de autopreservagao: seus
arautos sabem, afinal, que encontrando a causa, evidenciariam a sua propria
improbidade. A religido deve, por isso, evitar a todo custo a pergunta pela
causa, reduzindo sua intervencio aos sintomas, mantendo intacto seu
programa de treinterpretacio.

Essa reinterpretagio (que ¢ uma md-interpretagdo) do sofrimento,
portanto, acaba criando um estado letirgico no qual a vida se torna suportavel,
mas, a0 mesmo tempo, retira dela todas as forgas capazes de alterar em
definitivo a fonte do sofrimento. Por isso, afirma Nietzsche, “quanto mais
diminuir o império das religides e de todas as artes da narcose, tanto mais os
homens se preocupardo em realmente eliminar os males” (HH, I, 108), algo
que ¢ muito ruim para os poetas (que perdem boa parte de sua matéria), mas
“ainda pior para os sacerdotes: pois até hoje eles viveram da anestesia dos
males humanos” (HH, I, 108). Em outras palavras, para Nietzsche, o
fundamento da religido ¢ a sua capacidade de oferecer um tipo de narcose que
impede o padecimento final, mas ao mesmo tempo, enfraquece as forgas de tal
forma que, anestesiado, um individuo perca as condi¢bes da verdadeira
superacdo — a qual, com ja afirmado, nunca ocorre como alivio da dor, mas
como fortalecimento das condi¢oes fisiopsicoldgicas de seu enfrentamento (eis
aqui o primeiro indicio daquilo que Nietzsche chamara, n’A gaia ciéncia, de
“grande saude”? [GC, 382]).

Para Nietzsche, a religidlo tem o mais potente dos narcoticos, na
medida em que promove uma interpretagio segundo a qual todo tipo de
crescimento das forcas vitais ¢ compreendido como algo pecaminoso,
indesejavel e moralmente condenavel. Tal interpretagio acaba por favorecer
ainda mais a propria religido, cujas ofertas de remédio para os pretensos
infortanios sao constantes. Ocorre que a propria forma de interpretagdo, ao
oferecer uma pretensa resposta ao soffimento, fortalece o sentimento que
aumenta a dor e, assim, cria um ciclo vicioso: tendo inventado os motivos patra
a dor, a2 dor mesma é aumentada e o remédio oferecido, ao invés de curar,
prolonga o sofrimento. O resultado é que o doente se torna, como em toda

9 Sobre o tema da “grande salde’, FAUSTINO (2013), que defende que ha em Nietzsche um
pensamento médico-filoséfico estruturado em torno de dois eixos: a nogéo de “grande satide” e a leitura
da filosofia como terapia. Como bem nota a autora, “salide” em Nietzsche néo é estado fixo, mensuravel
ou universal, mas um processo plural, ligado a capacidade de suportar tensdes, integrar oposi¢o e
aumentar poténcia, o que implica uma inversao do conceito tradicional de salde.

54



Jelson Roberto de Oliveira

arte da narcose, um dependente — o que também significa, nesse caso, que
todo fiel ¢ um adicto. Eis a “artimanha do cristianismo”, que ensina “a total
indignidade, pecaminosidade e abje¢do do homem” (HH, I, 117) em relacdo a
si mesmo. Tal artimanha esta precisamente nessa audacia de inventar a doenca
e, a0 mesmo tempo, ofertar o remédio que a prolonga por meio da anestesia,
em ser a doenca e a0 mesmo tempo a sua farmacia — embora nio a sua
medicina:

o cristianismo esmagou e despedagou o homem por completo, e o mergulhou
como num lodagal profundo: entdo, nesse sentimento de total abje¢do, de
repente fez brilhar o esplendor de uma misericérdia divina, de modo que o
homem surpreendido, aturdido pela graga, soltou um grito de éxtase e por um

momento acreditou carregar o céu dentro de si (HH, I, 114).

Esse “éxtase” faz parte, assim, da estratégia dos pequenos prazeres
propria das narcoses. Assim, “o cristianismo nasceu para aliviar o cora¢ao; mas
agora deve primeiro oprimi-lo, para mais adiante poder alivia-lo” (HH, I, 119).
Pelo cristianismo, o homem se torna “mau por ser homem simplesmente”
(HH, 1, 117) e isso explica quase toda a estratégia de condena¢do das coisas
humanas, demasiado humanas.

Essa analise, levada a cabo tanto no capitulo terceiro de Humano,
demasiado humano, quanto em Para a genealogia da moral, obra a qual esse livro esta
ligado!®, tem como primeiro objetivo, portanto, denunciar os “erros de
interpretagao”!! propalados pela religidao, delatar as “falsas afirmacdes dos

10 No Prélogo de Para a genealogia da moral, Nietzsche escreve: “Meus pensamentos sobre a origem de
nossos preconceitos morais — tal € o tema deste escrito polémico — tiveram sua expressédo primeira,
modesta e provisoria na coletanea de aforismos que leva o titulo Humano, demasiado humano, Um livro
para espiritos livres, cuja redagdo foi iniciada em Sorrento, durante um inverno que me permitiu uma
parada, como faz um andarilho, e deitar os olhos sobre a terra vasta e perigosa que meu espirito
percorrera até entdo.” (GM, Prélogo, 2)

" Ao longo de Humano, demasiado humano, Nietzsche reitera diversas vezes a intengéo de livrar, por
meio da filosofia historica, as coisas humanas desses “erros” impostos pela metafisica. Ele fala em
“erros intelectuais” (HH, I, 16), “erros fundamentais” (HH, |, 18), “erros da raz&o” (HH, I, 19, 27, 124),
“erros de raciocinio” (HH, I, 30, 53), “interpretacdo falsa, ndo cientifica” (HH, I, 134) etc. Essa lista
evidencia a intengdo de oferecer uma intepretacdo mais “cientifica” (ou seja, histérica-fisio-psicolégica)
que denuncie as interpretagdes metafisicas ndo recorrendo a alguma verdade absoluta, mas
precisamente prescindindo dela. Vale lembrar que Aurora, que leva a frente 0 mesmo programa de
critica a metafisica, tem como subtitulo: “reflexdes sobre os nossos preconceitos morais”. A palavra
“preconceitos” aqui tem sentido aproximado ao de “erros”: ao falar em “Vorurtheile” (forma antiga de
Vorurteile), o filésofo se refere precisamente aos julgamentos que se tornam errados porque néo sao
fundados em observagdes corretas dos fatos ou dados (a etimologia da palavra remente a “Vor-" que
significa “antes” ou “prévio” e “Urteil =", que significa “julgamento” (Urteil € composto, por sua vez, de

55



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

sacerdotes” (HH, I, 109) que sequer poderiam “ser trocadas por verdades que
fossem tdo salutares, calmantes e benfazejas como esses erros”, ja que “tais
verdades nio existem” (HH, I, 109). Para Nietzsche, a religido teria sido mal
interpretada ao longo da modernidade (HH, I, 110) precisamente porque os
filésofos nio a submeteram ao escrutinio da psicologia!? e, nessa seara, mesmo
Schopenhauer niio passaria de mais um capitulo, jo que sua “interpretacio
moral-religiosa” reiterou o engano sobre o “valor da religiao para o conbecimento”
(HH, I, 110). Ora, pata Nietzsche, a denuncia dos erros que resulta do
programa da filosofia histérica, ndo conduz a outras verdades redentoras
porque ¢ preciso seguit “o rigoroso método da verdade” (ou seja, o método
cientifico de cunho histérico-fisio-psicologico) — o etro, aqui, diz respeito a
propria concep¢io de erro (até agora compreendido como culpa):
“confessemos a nés mesmos que o homem nido caiu nele [nesse estado
errdneo| por sua ‘culpa’ ou ‘pecado’, mas por uma série de erros da razio”
(HH, 1, 133), lemos no famoso fragmento que explica a origem do erro como
uma “falha no espelho” (HH, 1, 133) no qual o homem cristio se olhou. E o
conhecimento do erro como erro — ou até mesmo da verdade, como erro —
que leva a causa da dor, uma causa inventada, pretensamente nio natural.
Nesse contexto, Nietzsche cita Byron para quem o “sofrimento ¢
conhecimento” na medida em que mais saber é, a0 mesmo tempo, wais
desacreditar nas narcoses, ou seja, “prantear mais profundamente a verdade
fatal”, esta verdade que nao oferece, como o erro, alivio da vida, mas empurra
pata a vida e todos os seus pesos. Para o filésofo alemio, dar-se conta disso ¢é
recusar por completo a “deser¢io romantica” e, ainda mais, “uma aproximagio
do cristianismo”, “pois no presente estado do conhecimento ji nio ¢ possivel
nos relacionarmos com ele sem manchar irremediavelmente nossa consciéncia
intelectual e abandona-la diante de nés mesmos e dos outros” (HH, I, 109).
Assumir a perspectiva histrica e psicolégica proposta como “método” de
analise da religido exige, assim, recusar as narcoses ¢ assumir as dores que sao
“bastante penosas”, mas imprescindiveis para que alguém se torne “educador”
da humanidade no que diz respeito a tarefa de esclarecer a razdo natural do
sofrimento que conduz a inocéncia: “sem dores nao ¢ possivel tornar-se guia e
educador da humanidade” (HH, I, 109) precisamente porque a negatividade da
dor (como ¢ o caso da soliddo e da doenga) ¢ oportunidade pata o crescimento

“Ur-” (original) e Teil (que significa parte, remetendo a ideia de “dividir” em partes, ou seja, examinar com
cuidado.

12 Sobre a relagdo entre Psicologia e sofrimento, principalmente a partir dos prefacios de 1886 e de Ecce
Homo, nos quais Nietzsche fala de seu proprio sofrimento, ver PAULA, 2025.

56



Jelson Roberto de Oliveira

das forcas vitais. Quem nio quer softrer, afinal, sofre em dobro e impede a
prépria possibilidade de cura na medida em que adere aos narcéticos.

Mas qual ¢, afinal, a fonte dos erros da religido? Para o Nietzsche de
Humano, demasiado humano, “foi do medo e da necessidade” que a religido
nasceu, como uma espécie de “desvio da razao” (HH, I, 110) que contou com
a filosofia (no caso, a schopenhaueriana) como um tipo de “truque teolégico”,
que bem mal esconde a propria desconfianca da religido sobre sua pretensa
validade. Para Nietzsche, a religido cristd tem experiéncia nesses “truques” que
nao passam de “artificios da teologia”, ja que desde muito cedo ela impregnou-
se de filosofia e tratou os filésofos como seus funcionarios, precisamente eles
que viam seus proprios sentimentos como expressao da “esséncia fundamental
do homem?”, permitindo que seus sentimentos religiosos contaminassem a
“estrutura intelectual de seus sistemas” (HH, I, 110). Em outras palavras, a
filosofia sempre esteve a servico dos erros propostos pela religido, na medida
em que os “filésofos muitas vezes filosofaram sob a influéncia da tradi¢do
religiosa ou, no minimo, sob o poder antigo e hereditario daquela ‘necessidade
metafisica’, chegaram a teorias que de fato eram bem semelhantes as teorias
religiosas judaicas, cristdas ou indianas” (HH, I, 110). O novo tipo de filosofia
praticada por Nietzsche, “que nio se pode mais conceber como distinta da
ciéncia natural, o mais novo dos métodos filoséficos” e que é praticada como
filoséfica historica (HH, 1, 1), opde-se frontalmente a essa tradi¢do e assume
uma nova tarefa diante dela. Nao por acaso, ao denunciar o erro que aproxima
filosofia e religido, Nietzsche afirma — abrindo margem para as interpretacdes
que o situam como um ilustrado tardio ou um iluminista avant la lettre'® - que
“entre a religido e a verdadeira ciéncia nio existe parentesco, nem amizade ou
inimizade: elas habitam planetas diversos” (HH, I, 110). Para ele, “a filosofia
cientifica deve estar alerta para nio introduzir erros com base em tal
necessidade [metafisica de religido]” (HH, I, 131).

Essa distin¢io entre a religido e a ciéncia é central na argumentagdo
de Nietzsche, dado que as explica¢des nao-cientificas sobre os eventos naturais
estariam na origem da religido: “naqueles tempos nada se sabia sobre as leis da
natureza” e “ndo havia qualquer nogio de causalidade natural” (HH, I, 111), de
forma que tudo era explicado por meio de “influéncias magicas”, “demonios
subterrineos” e outros seres que teriam influéncia direta sobre os rumos
naturais de forma que “na imaginaciao dos homens religiosos, toda a natureza é
uma soma de atos de seres conscientes e querentes, um enorme complexo de
arbitrariedades” (HH, 1, 111) — algo que se opde frontalmente a ideia moderna

13 Sobre esse tema, ver, por exemplo: ABBEY, 2000, especialmente o capitulo intitulado “We Children of
the Enlightenment” (p. 87-106).

57



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

de /leis naturais. Para Nietzsche, foi precisamente dessa concep¢ido de uma
natureza imprevisivel (porque acionada sempre por for¢as desconhecidas, ou
seja, ndo compreendidas e nem sequer controladas racionalmente) que tetia
surgido a ideia antropocéntrica de que o unico “aproximadamente seguro,
calculavel, somos nés”, de tal forma que se passou a acreditar que “o homem ¢
a regra, a natureza, a auséncia de regra” (HH, I, 111). Esse seria um principio
central das religides, a partit do qual se desdobra a crenga no livre-arbitrio e na
responsabilidade, ja que o homem ¢ obrigado a render-se as regras que, desde
seu intimo, refletem as ordens de seu criador. Diante disso, Nietzsche remete a
pergunta que estd na base das praticas dos cultos religiosos: se em sua
grandiosidade, os eventos naturais afetam de forma descontrolada a vida
humana, “como ter influéncia sobre essas temiveis incognitas, como subjugar
o reino da liberdade?” (HH, I, 111), ou seja, um reino irregular, sem regra e
sem lei. A resposta de Nietzsche é: coagindo as divindades. Para ele, a tentativa
de impor lei a natureza estd na origem do culto religioso que nio ¢ outra coisa
que uma tentativa de “coagdo” advinda da conquista da afei¢do de alguém:

(-..) por meio de suplicas e oragbes, por meio da submissio, do compromisso de
tributos e presentes regulares, de exaltagbes lisonjeiras, é possivel também
exercer uma coa¢io sobre os poderes da natureza, na medida em que os
tornamos afeicoados a nés: o amor vincula e é vinculado. Em seguida podemos
fechar acordos em que nos obrigamos mutuamente a determinada conduta,
estabelecemos penhores e trocamos juramentos. Muito mais importante, porém,
¢ uma espécie de coagdo mais violenta, mediante a magia e a feiticaria. (..) O
sentido do culto religioso ¢é influenciar e esconjurar a natureza em beneficio do

homem, ou seja, imprimir-lhe nma regularidade que a principio ela nao tem. (HH, 1, 111)

Para Nietzsche, o cristianismo, por isso, esta impregnado de ideias
vulgares, ndo cientificas, ndo racionais!* e o cristdio comum nio passatia de
“uma figura deploravel, um ser que ndo sabe contar até trés” (HH, I, 116).
Essa falta de racionalidade é produzida por mas interpretacoes dos estados

14 Sua lista de pretensos absurdos incluem a ideia de “um deus que gera filhos com uma mortal; um
sabio que exorta a que ndo se trabalhe, que ndo mais se julgue, mas que se atente aos sinais do
iminente fim do mundo; uma justica que aceita o inocente como vitima substituta; alguém que manda
seus discipulos beberem seu sangue; preces por intervengdes miraculosas; pecados cometidos contra
um deus expiados por um deus; medo de um Além cuja porta de entrada é a morte; a forma da cruz
como simbolo, num tempo que ja ndo conhece a destinacéo e a ignominia da cruz” (HH, I, 113), além da
nogdo de “um Deus vingador, da pecaminosidade universal, da predestinagdo e do perigo de uma
danagdo eterna” (HH, I, 116), que ndo seriam outra coisa que “um indicio de imbecilidade e falta de
carater” daqueles que sdo incapazes de deixar o comodismo desses erros.

58



Jelson Roberto de Oliveira

fisiopsicolégicos. Para Nietzsche, boa parte da histéria desses estados, que
fazem parte dos relatos da tradi¢do religiosa, devem ser recontadas a partir do
novo procedimento cientifico: “Todas as visdes, terrores, esgotamentos e
éxtases do santo sdo estados patolégicos conhecidos, que ele, a partir de
arraigados erros religiosos e psicologicos, apenas interpreta de modo
totalmente diverso, isto é, nio como doenca” (HH, I, 26). Para isso,
contribuem os sons, o siléncio, a penumbra e mesmo a escuriddo prépria da
arquitetura das igrejas, descritas por Nietzsche como lugares de tensdo e de
“escuta quase angustiante” (HH, I, 130) de quem estd constantemente prestes
a presenciar um milagre. “Portanto”, escreve Nietzsche, “determinada
psicologia falsa, certa espécie de fantasia na interpretacdio dos motivos e
vivéncias sao o pressuposto necessario para que alguém se torne cristio e sinta
necessidade de redencdo. Percebendo a aberracio do raciocinio e da
imaginacdo, deixa-se de ser cristio.” (HH, I, 135)

Genealogia de uma artimanha

Ja na primeira dissertacdo de Para a genealogia da moral, Nietzsche
analisa criticamente o “consolo” oferecido pela religido diante do sofrimento,
um consolo que ¢é associado a promessa de um estado final prometido aqueles
que seguirem a moralidade crista: “— E como chamam aquilo que lhes serve de
consolo por todo o softrimento da vida? — sua fantasmagoria da bem-
aventuranca futura antecipada? — “Qué? Estou ouvindo bem? A isto chamam
de ‘Juizo Final’, o advento do seu reino, do ‘Reino de Deus’ — mas por
enquanto vivem ‘na fé, ‘no amot’, ‘na esperanca’” (GM, I, 14). Para
Nietzsche, essa logica teria resultado na ligagio direta entre “culpa e
sofrimento” (GM, 1I, 6) no contexto das chamadas “obrigagdes legais”, no
qual “fazer sofrer” se tornou algo “altamente gratificante”. Nietzsche pergunta:
“em que medida pode o sofrimento ser compensagio para a ‘divida’” Tal
questdo indica que o sofrimento é uma moeda de troca, pois fazer sofrer ¢ um
prazer préprio dos animais humanos, como algo “altamente gratificante, na
medida em que o prejudicado trocava o dano, e o desprazer pelo dano, por um
extraordinario contraprazer: causar o sofrer — uma verdadeira festa, algo, como
disse, que era tanto mais valioso quanto mais contradizia o posto e a posi¢do
social do credor.” (GM, 1I, 6). A festa com a dor alheia estd, portanto, na
origem das ideias de compensagio por uma divida, um modo de paga-la dando
prazer ao credor. Para Nietzsche, esse “fazer-sofrer”, esse prazer em provocar

59



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

dor, remeteria a praticas antigas, nas quais ele era compreendido como um
“chamariz a vida”: “Hoje em dia, quando o sofrimento é sempre lembrado
como o primeiro argumento contra a existéncia, como o seu maior ponto de
interrogac¢do, ¢ bom recordar as épocas em que se julgava o contrario, porque
nao se prescindia do fazer-softrer, e via-se nele um encanto de primeira ordem,
um verdadeiro chamariz a vida.” (GM, 11, 7)

Na segunda dissertacio de Para a genealogia da moral Nietzsche mostra
que ¢ a propria invencdo de Deus que estd por tras da artimanha religiosa, ja
que a0 introduzir Deus como sentido ultimo da vida, o cristianismo introduziu
também o “mecanismo secreto da salvacio” que pretendeu dar uma
interpretagdo propria para o sofrimento oferecendo-lhe um “sentido™:

O que revolta no sofrimento nio é o sofrimento em si, mas a sua falta de
sentido: mas nem para o cristdo, que interpretou o sofrimento introduzindo-lhe
todo um mecanismo secreto de salvacio, nem para o ingénuo das eras antigas,
que explicava todo sofrimento em consideracio a espectadores ou a seus
causadores, existia tal sofrimento sem sentido. Para que o softimento oculto,
nio descoberto, nio testemunhado, pudesse ser abolido do mundo e
honestamente negado, o homem se viu entio praticamente obtigado a inventar
deuses e seres intermediarios para todos os céus e abismos, algo, em suma, que
também vagueia no oculto, que também vé no escuro, e que nio dispensa
facilmente um espeticulo interessante de dor. Foi com ajuda de tais invenc¢oes
que a vida conseguiu entio realizar a arte em que sempre foi mestra: justificar a
si mesma, justificar o seu “mal”; agora ela talvez necessite de outros inventos
(por exemplo, vida como enigma, vida como problema do conhecimento). (GM,
11, 7)

Ocorre que essa estratégia levou ao adoecimento do homem que, na
busca por um sentido da vida que estivesse além da vida, acabou voltando-se
contra si mesmo, enojando-se de si, considerando-se um ser indigno devido
aos seus proprios impulsos. O homem passou a sofrer do homem — “a mais
sinistra doenga”, que ¢ a inven¢do da “md consciéncia”, ou seja, da volta
contra si daquela ansia pelo fazer sofrer:

Aqueles terriveis bastides com que a otganiza¢io do Estado se protegia dos
velhos instintos de liberdade — os castigos, sobretudo, estio entre esses bastides
— fizeram com que todos aqueles instintos do homem selvagem, livre e etrante
se voltassem para trds, contra o homem mesmo. A hostilidade, a crueldade, o

prazer na perseguicio, no assalto, na mudanga, na destruicio — tudo isso se

60



Jelson Roberto de Oliveira

voltando contra os possuidores de tais instintos: esta é a origem da ma
consciéncia. Esse homem que, por falta de inimigos e resisténcias extetiores,
cerrado numa opressiva estreiteza e regularidade de costumes, impacientemente
lacerou, perseguiu, corroeu, espicagou, maltratou a si mesmo, esse animal que
querem “amansar”, que se fere nas barras da prépria jaula, este ser carente,
consumido pela nostalgia do ermo, que a si mesmo teve de converter em
aventura, camara de tortura, insegura e perigosa mata — esse tolo, esse
prisioneiro presa da ansia e do desespero tornou-se o inventor da “ma
consciéncia”. Com ela, porém, foi introduzida a maior e mais sinistra doenga, da
qual até hoje nio se curou a humanidade, o sofrimento do homem com o
homem, consigo: como resultado de uma violenta separagio do seu passado
animal, como que um salto e uma queda em novas situagdes e condi¢oes de
existéncia, resultado de uma declaragio de guerra aos velhos instintos nos quais

até entdo se baseava sua forca, seu prazer e o temor que inspirava. (GM, 11, 16)

Todo esse processo é conduzido, segundo Nietzsche, pelo sacerdote
ascético, que se propoe a curar a ferida do homem — essa ferida inventada por
ele mesmo — oferecendo-lhe um sentido para o sofrimento, mas que, no final,
acaba envenenando a ferida ainda mais, fazendo-se pastor de um rebanho
enfermo, que ele mesmo faz adoecer e oferece os unguentos que impedem o
definhamento final, a autodissolu¢do que poderia advir do acumulo do
ressentimento 5.

Ele traz unguento e balsamo, sem duvida; mas necessita primeiro ferir, para ser
médico; e quando acalma a dor que a ferida produz, envenena no mesmo ato a
ferida — pois disso entende ele mais que tudo, esse feiticeiro e domador de
animais de rapina, em volta do qual tudo o que ¢ sdo torna-se necessariamente
doente, e tudo doente necessariamente manso. De fato, ele defende muito bem
o seu rebanho enfermo, esse estranho pastor — ele o defende também de si
mesmo, da baixeza, perfidia, malevoléncia que no préprio rebanho arde sob as
cinzas, ¢ do que mais for préprio de doentes e combalidos; ele combate, de
modo sagaz, duro e secreto, a anarquia e a autodissolugio que a todo momento
ameagam o rebanho, no qual aquele mais perigoso dos explosivos, o

ressentimento, é continuamente acumulado. (GM, 111, 15).

No fundo, o sacerdote ascético preserva o rebanho nio porque o
cure, mas porque ¢ capaz de redirecionar o alvo do ressentimento, um alvo
sobre o qual possa descarregar os afetos negativos. Para Nietzsche, a descarga

15 Sobre o tema do ressentimento em Nietzsche ver Paschoal, 2014.

61



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

de um afeto negativo acaba sendo uma espécie de “entorpecimento da dot”,
na medida em que o desejo de vinganga pode desviar a atengdo em relacdo a
propria dor:

Descarregar este explosivo, de modo que ele nido faca saltar pelos ares o
rebanho e o pastor, ¢ a sua peculiar habilidade, e suprema utilidade; querendo-se
resumir numa breve férmula o valor da existéncia sacerdotal, pode-se dizer
simplesmente: o sacerdote é aquele que muda a direcio do ressentimento. Pois
todo sofredor busca instintivamente uma causa para seu sofrimento; mais
precisamente, um agente; ainda mais especificamente, um agente culpado
suscetivel de softimento — em suma, algo vivo, no qual possa sob algum
pretexto descarregar seus afetos, em ato ou 7 ¢ffigie [simbolicamente]: pois a
descarga de afeto é para o sofredor a maior tentativa de alivio, de
entorpecimento, seu involuntariamente ansiado narcético para tormentos de
qualquer espécie. Unicamente nisto, segundo minha suposicdo, se hd de
encontrar a verdadeira causacio fisiolégica do ressentimento, da vinganca e
quejandos, ou seja, em um desejo de entorpecimento da dor através do afeto —
de ordinirio ela é procurada, muito erroneamente, me parece, em um
contragolpe defensivo, uma simples medida protetora, um “movimento reflexo”
em resposta a uma subita lesio ou ameaca, do tipo que ainda executa uma ra
sem cabeca, para livrar-se de um dcido corrosivo. Mas a diferenca é
fundamental: em um caso quer-se prevenir mais lesdes, no outro caso quet-se
entorpecer, mediante uma emo¢io mais violenta de qualquer espécie, uma dor
torturante, secreta, cada vez mais insuportavel, e retiri-la da consciéncia ao
menos por um instante — para isto necessita-se de um afeto, um afeto o mais
selvagem possivel, e, para sua excitagdo, um bom pretexto qualquer. “Alguém
deve ser culpado de que eu esteja mal” — esta maneira de raciocinar é comum a
todos os doentes, tanto mais quanto lhes for desconhecida a verdadeira causa do
seu mal-estar, a fisiologica (— ela pode encontrar-se, digamos, numa enfermidade
do nervus sympathicns, numa anormal secregao de bilis, numa pobreza de sulfato e
fosfato de potdssio no sangue, em estados de tensio do baixo-ventre que
impedem a circulagdo do sangue, ou ainda numa degeneragio dos ovarios etc.)
(GM, 111, 15).

Note-se como Nietzsche utiliza, nessa descricdo, elementos
fisiologicos para exprimir que ¢ o desconhecimento dessas causas fisiologicas
que faz com que o doente interprete sua dor como resultado de uma culpa.
Mais uma vez, o que estd em jogo ¢ a ma interpretacio da origem do
sofrimento: o doente nao compreende adequadamente o que esta acontecendo

62



Jelson Roberto de Oliveira

em seu corpo. Nao por acaso, Nietzsche cita, nessa passagem, uma pretensa
enfermidade no nervo simpatico: nervus sympathicus ¢ uma expressio genérica
para se referir ao sistema nervoso simpatico, responsavel por regular as
funcoes involuntarias do corpo, principalmente algumas ligadas a situa¢ées de
estresse, aumentando a frequéncia cardfaca, dilatando os bronquios, inibindo a
digestdo, dilatando as pupilas, liberando glicose no sangue ou estimulando a
producio de adrenalina nas glandulas suprarrenais. Ao se referir a esse
elemento, portanto, Nietzsche recorre a eventos “selvagens” e primitivos do
corpo que, junto aos demais exemplos, formam um conjunto de sintomas que
passam como despercebidos pelo proprio individuo. Assim, se a religido
nasceu do desconhecimento das chamadas leis naturais, como vimos, é
também verdade que ela se mantém, em termos de uso dos afetos, com o
desconhecimento dos processos fisiol6gicos.

Ocortre que, mesmo diante do desconhecimento desses processos, o
sacerdote ascético, na medida em que reinterpreta (de forma equivocada) a
dor, acaba por oferecer o seu remédio. Sua acdo, contudo, ocorre s6 no ambito
do alfvio momentaneo do sofrimento, ndo na sua causa — que ele desconhece
pot completo. Por isso, a religido cristd, por meio dele, ndo passa de uma
religido cujo foco central é oferecer um consolo, nio uma cura, para o
sofrimento:

Mas ¢é realmente um médico, este sacerdote ascético? — Ja notamos que
dificilmente podemos chama-lo de médico, por mais que lhe agrade sentir-se
“salvadot” [Heiland], ser venerado como “‘salvador”. Apenas o sofrimento
mesmo, o desprazer do sofredor, é por ele combatido, ndo a sua causa, nio a
doenga propriamente — esta deve ser nossa obje¢ao mais radical a medicagao
sacerdotal. Mas, colocando-se uma sé vez naquela perspectiva, a unica que o
sacerdote possui e conhece, ndo ha limites para a admiragao por tudo o que ele
viu, buscou e achou sob tal perspectiva. A mitigacao do sofrimento, o “consolo”
[Tristen) de toda espécie — isto se revela como o seu génio mesmo; com que
inventividade compreendeu ele sua tarefa de consolador, de que modo
irrefletido e ousado soube escolher os meios para elal O cristianismo, em
especial, pode ser considerado um grande tesouro dos mais engenhosos meios
de consolo, pelo tanto de aliviador, mitigador, narcotizante que hd nele
acumulado, pelo tanto de perigoso e temerario que arriscou para esse fim, pelo
modo sutil, refinado, meridional-refinado com que intuiu sobretudo os afetos
estimulantes com que pode ser vencida a funda depressdo, o cansago de

chumbo, a negra tristeza dos fisiologicamente travados. (GM, 111, 17)

63



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

Note-se como Nietzsche, portanto, reduz a religido cristd a uma
artimanha que [1] inventa uma ma interpretagdo para o sofrimento, cujo
resultado ¢ [2] o aumento do fastio do homem consigo mesmo (ele
compreendido como o culpado por sua dor, na medida em que desconhece as
suas razdes fisioldgicas) e cuja solucio [3] é oferecida como um consolo que
nao cura, apenas preserva da dissolugdo e torna dependente dos anestésicos
espirituais oferecidos pelos sacerdotes ascéticos, que sio compreendidos como
meros funcionarios dessa arte de consolar. Como vimos, esse alfvio passa por
uma espécie de desvio de atencdo em relagdo aos motivos da prépria dor: “O
alivio consiste em que o interesse do sofredor ¢ inteiramente desviado do
sofrimento — em que a consciéncia ¢ permanentemente tomada por um afazer
seguido de outro, e em consequéncia resta pouco espago para o sofrimento:
pois ela é pequena, esta cimara da consciéncia humanal” (GM, 111, 18).

Esse alivio veio, a0 mesmo tempo, acompanhado de uma doacio de
sentido para a existéncia — um sentido posti¢o, metafisico — que ¢ também um
sentido para o proprio sofrimento. Retomando e aprofundando o argumento
ja iniciado no paragrafo 7 de segunda dissertacio, citado acima (GM, II, 7),
Nietzsche afirma que o ascetismo ¢ a entrega dessa razao para o softer:

Se desconsideramos o ideal ascético, o homem, o animal homem, nio teve até
agora sentido algum. Sua existéncia sobre a terra nio possufa finalidade; “para
que 0 homem?” — era uma pergunta sem tresposta; faltava a vontade de homem
e terra; por tras de cada grande destino humano soava, como um refrio, um
ainda maior “Em vio!”. O ideal ascético significa precisamente isto: que algo
faltava, que uma monstruosa lacuna circundava o homem — ele nido sabia
justificat, explicar, afirmar a si mesmo, ele sofria do problema do seu sentido.
Ele sofria também de outras coisas, era sobretudo um animal doente: mas seu
problema nio era o sofrer mesmo, e sim que lhe faltasse a resposta para o
clamor da pergunta “para que sofrer?”. O homem, o animal mais corajoso e
mais habituado ao sofrimento, ndo nega em si o softer, ele o deseja, ele o
procura inclusive, desde que lhe seja mostrado um sentido, um para qué no
sofrimento. A falta de sentido do sofrer, nio o softrer, era a maldicio que até
entdo se estendia sobre a humanidade — e o ideal ascético lhe ofereceu um
sentido! Foi até agora o tnico sentido; qualquer sentido é melhor que nenhum;
o ideal ascético foi até o momento, de toda maneira, o “faute de mieux” [mal
menor]| par excellence. Nele o sofrimento era interpretado; a monstruosa lacuna

parecia preenchida; a porta se fechava para todo niilismo suicida. (GM, 111, 28)

64



Jelson Roberto de Oliveira

O problema, mais uma vez, é que o pretenso alivio, acabou por
agravar a dor, na medida em que traz um novo sofrimento, um sofrimento de
tipo mais intimo, na medida em que o liga a culpa e que conduziu a maior dos
adoecimentos, a “vontade de nada”, ao niilismo, a aversiao a vida, como se 1€,
precisamente, no ultimo paragrafo de Para a genealogia da moral:

A interpretacio — nao hd duvida — trouxe consigo novo sofrimento, mais
profundo, mais intimo, mais venenoso e nocivo a vida: colocou todo sofrimento
sob a perspectiva da culpa... Mas apesar de tudo — o homem estava salvo, ele
possuia um sentido, a partir de entdo nio era mais uma folha ao vento, um
brinquedo do absurdo, do sem-sentido, ele podia querer algo — nao importando
no momento para que dire¢io, com que fim, com que meio ele queria: a
vontade mesma estava salva. Nao se pode em absoluto esconder o que expressa
realmente todo esse querer que do ideal ascético recebe sua orientagdo: esse
6dio a0 que é humano, mais ainda ao que é animal, mais ainda ao que é matéria,
esse horror aos sentidos, a4 razdo mesma, o medo da felicidade e da beleza, o
anseio de afastar-se do que seja aparéncia, mudanca, morte, devir, desejo, anseio
— tudo isto significa, ousemos compreendé-lo, uma vontade de nada, uma
aversdo a vida, uma revolta contra os mais fundamentais pressupostos da vida,
mas ¢ e continua sendo uma vontadel... E, para repetir em conclusio o que
afirmei no inicio: o homem preferira ainda querer o nada a nada querer...” (GM,
111, 28)

Esse argumento ¢ bem conhecido e resta claro como seu alvo ¢ a
indicagdo de uma contradi¢io prépria ao sistema da moral da compaixio
proposto por Schopenhauer — e, consequentemente, pelo cristianismo. Ao
terminar a Genealogia com essa indicacdo, Nietzsche da um golpe final, que
denuncia como a ma-interpretacio do sofrimento acabou por levar aquela que
¢ a maior das doencas do ocidente, provocada precisamente por aqueles que
quiseram curar a humanidade e oferecer-lhe um consolo.

Ora, conforme pretendemos demonstrar aqui, tal processo de
adoecimento comecou precisamente com os “erros da razdo”, com a
dificuldade de compreender (e aceitar) o sofrimento como parte da vida.

Da culpa a inocéncia

Ora, se a artimanha da religido cristd tem sido ligar o sofrimento a
culpa [Schuld] (segundo a légica que diz: se estou sofrendo, fiz algo para

65



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

merecer isso; se estou sofrendo, alguém ¢é culpado por isso; se nido eu, entio
alguém!), entdo o processo da filosofia histérica iniciado por Nietzsche em
Humano, demasiado humano, acaba por indicar o caminho da inocéncia [Unschuld)
como a unica cura realmente possivel. Para Nietzsche, falar em inocéncia é
falar em uma perspectiva de reconhecimento do sofrimento como algo natural,
ou seja, como algo préprio da natureza humana e da vida em geral. E
precisamente isso que se 1¢ no aforismo 107 de Humano, demasiado humano, cujo
titulo ¢, precisamente, Irresponsabilidade e inocéncia:

— A total irresponsabilidade do homem por seus atos e seu ser é a gota mais
amarga que o homem do conhecimento tem de engolir, se estava habituado a
ver na responsabilidade ¢ no dever a carta de nobreza de sua humanidade.
Todas as suas avaliagGes, distingdes, aversdes, sio assim desvalorizadas e se
tornam falsas: seu sentimento mais profundo, que ele dispensava ao sofredor, ao
heréi, baseava-se num erro; ele ja nio pode louvar nem censurar, pois ¢ absurdo

louvar e censurar a natureza e a necessidade. (HH, I, 107)

Nietzsche ¢ lapidar nesse ponto: “Tudo é necessidade — assim diz o
novo conhecimento: e ele proprio é necessidade. Tudo ¢ inocéncia: e o
conhecimento é a via para compreender essa inocéncia.” (HH, I, 107) Tal
“novo conhecimento” nao ¢ outra coisa sendo a propria filosofia historica, cuja
base cientifica se opoe a filosofia metafisica que, conforme vimos, aumenta a
dor ao oferecer um consolo por meio da culpa. Para Nietzsche, esse homem
culpado e doente é, no fundo, o precursor do homem inocente: “daqui a
milhares de anos talvez seja poderoso o bastante para dar a2 humanidade a
forca de criar o homem sibio e inocente (consciente da inocéncia), da mesma
forma regular como hoje produz o homem tolo, injusto, consciente da culpa —
que €, ndo o oposto, mas o precursor necessdrio daguele.” (HH, 1, 107).

Isso ocorre devido a superagdo dos “erros da razio”, pelos quais a
religido fez com que os seres humanos fossem reconhecidos como “mais
sombrios ¢ maus do que sio de fato” (HH, I, 124). Compreender tal
interpretagdo precisamente como erro, ¢ aliviar o sentimento de desprezo de si
e devolver ao ser humano a inocéncia perdida: “entdo todo este sentimento é
muito aliviado, e os homens e o mundo aparecem por vezes numa aura de
inocéncia, de forma que o individuo se sente profundamente bem. Em meio a
natureza, o homem ¢é sempre a crianca. Esta crianga tem as vezes um sonho
pesado e angustiante, mas ao abrir os olhos estia sempre de volta ao Parafso.”
(HH, I, 124). A estratégia de Nietzsche atinge assim o seu auge: denunciando
os erros, ¢ possivel retomar a inocéncia da natureza na qual a dor e o

66



Jelson Roberto de Oliveira

sofrimento prescindem de qualquer interpretacdo metafisica para serem
compreendidas como parte da natureza, diante do que é preciso agir com a
“naturalidade” da crianca, por assim dizer, que chora sua dor sem evocar
nenhuma culpa, rancor ou responsabilidade.

E nesses termos que a dentncia dos “erros da razdo” faz parte do
projeto maior de “renaturalizacdo do homem™: “quando poderemos comegar a
naturalizar os seres humanos com uma pura natureza, de nova maneira
descoberta e redimida?”, pergunta Nietzsche em A gaia ciéncia, 109. O medo do
natural, portanto, seria apenas mais um capitulo da histéria de incoeréncias
gerada pelas mas interpretacoes da metafisica:

Toda coisa natural a que o homem associa a ideia de mau, de pecaminoso (como
até hoje costuma fazer em relacio ao erdtico, por exemplo), incomoda,
obscurece a imaginacio, da um olhar medroso, faz o homem brigar consigo
mesmo e o torna inseguro e desconfiado; até os seus sonhos adquirem um
ressaibo de consciéncia atormentada. No entanto, esse sofrimento pelo que é
natural é, na realidade das coisas, totalmente infundado: é apenas consequéncia
de opinides acerca das coisas. B facil ver como os homens se tornam piores por
qualificarem de mau o que ¢ inevitavelmente natural e depois o sentirem sempre
como tal. F artificio da religido, e dos metafisicos que querem o homem mau e
pecador por natureza, suspeitar-lhe a natureza e assim torni-lo ele mesmo ruim:
pois assim ele aprende a se perceber como ruim, ji que nio pode se despir do
hébito da natureza. Aos poucos, no curso de uma longa vida no interior do
natural, ele se sente tdo oprimido por esse fardo de pecados, que sao necessarios
poderes sobrenaturais para lhe tirar esse fardo; e com isto surge em cena a ja
referida necessidade de redengdo, que nao corresponde em absoluto a uma

pecaminosidade real, e sim a uma imaginaria. (HH, I, 141)

Essa artimanha, como foi ja dito, ndo pretende, no fundo, curar o
sofrimento, mas adoecer ainda mais o homem para que ele permaneca
dependente dos narcéticos oferecidos pela religido: “a inten¢do ndo é que ele
se forne mais moral, mas que se sinta o mais possivel pecador” (HH, 1, 141), que
volte contra si “a dor aguda do pecado” (HH, 1, 142). E esse, precisamente, o
“novo género de estimulos para a vida” inventado pelos santos e ascetas.

E curioso que, depois de descrever tais santos e ascetas como
simbolos maximos dessa ma interpretacio de si mesmo, Nietzsche acabe por
reconhecer que “hd excecbes” (HH, I, 144), entre as quais estd “o célebre
fundador do cristianismo, que acreditava ser o filho de Deus, e portanto isento
de pecado; de modo que através de uma ilusdo (...) ele alcancou o mesmo

67



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

objetivo, o sentimento da completa isen¢io de pecado, da plena
irresponsabilidade, que hoje qualquer homem pode adquirir através da ciéncia”
(HH, I, 144). Jesus, nesse caso, estaria mais proximo das criangas do que dos
santos cristaos, na medida em que ndo se rendeu a légica prépria daqueles que,
sentindo-se pecadores, compreendiam a si mesmos como dignos de
reprovagdo e, portanto, sujeitos as artimanhas da religido que eles mesmos
professam.

As promessas da ciéncia

Para Nietzsche, adiantando boa parte do que sdo as promessas
tecnocientificas da atualidade, tal como ocorrera na religido, também a ciéncia
teria como objetivo livrar o homem da dor. No curto aforismo cujo titulo ¢é,
precisamente, “Promessas da ciéncia”, ele escreve: “A ciéncia moderna tem
por meta o minimo de dor possivel e a vida mais longa possivel — ou seja, uma
espécie de eterna beatitude, sem duvida bastante modesta, se comparada as
promessas religiosas.” (HH, I, 128) Embora modestas, sabemos que tais
promessas fazem parte de um enorme aparato que, em nossos dias, nao apenas
se alia, mas complementa e até mesmo constitui e, por vezes, substitui as
promessas religiosas. Nesse ponto, Nietzsche parece prever suas
consequéncias da associagdo entre a ciéncia moderna e a religidao, no ambito do
controle e uso do sofrimento. Tal como demonstrou David F. Noble no seu
The religion of technology: te divinity of man and the spirit of invention (1997), livro no
qual analisa as teses do programa baconiano que compara os seres humanos
ndao a animais, mas a deuses imortais, a tecnologia se apresenta como uma
espécie de espiritualidade secularizada, cujas promessas sdo impulsionadas pela
crenca na divinizacdo do ser humano por meio da razio, do conhecimento e
da invencdo, e cuja meta ¢ devolver o ser humano aquele estado de perfeicio
original anterior a saida o Eden, precisamente o tempo em que nio havia
sofrimento. Assim, na promessa de redenc¢io do sofrimento, a tecnologia se
alia as antigas estruturas da religido e mantém uma teologia subjacente que
promete redencio, transcendéncia e salvacdo por vias técnicas, fazendo com
que engenheiros e cientistas de todo naipe possam ser reconhecidos como
verdadeiros sacerdotes modernos e a propria tecnologia como a unica chance
de voltarmos ao paraiso, que nada mais ¢ do que a total auséncia de dor.

Yuval N. Harari, em seu Homo Dens (2016) falou do dataismo como a
religido dos dados, que vé o universo e tudo que ha nele, incluindo os seres
humanos, como fluxos de dados, no qual a vida passa a ter como objetivo

68



Jelson Roberto de Oliveira

fundir-se em um sistema global de processamento de dados, como o que
ocorre nas chamadas inteligéncias artificiais. Suplantando as narrativas
humanistas, tal processo substitui ideias como autonomia e experiéncia
individual pelo novo valor da eficiéncia informacional. Nesse cenario, nao ha
sofrimento, porque, no fundo, ndo ha corpo e toda a vida é marcada pelo fluxo
dos dados e orientada pela pressa dos algoritmos que conduziria, nas palavras
de Byun-Chul Han, ao “inferno do igual”’, nascido da negacdo das
negatividades prépria de quem nao quer sofrer e, para isso, recusa tudo o que
ndo ¢ si mesmo, em uma nova forma de narcisismo autocentrado que se volta
contra o outro (para o autor, ja que “a alteridade ¢ a categoria fundamental da
imunologia” [HAN, 2017, p. 10]), aquele que é sempre uma pura negatividade.
Uma sociedade sem sofrimento é uma sociedade uniformizada, marcada pelo
“tédio profundo” (HAN, 2017, p. 31) advindo do “excesso de positividade’
(HAN, 2017, p. 8) que rompe com os “modelos explicativos imunolégicos”
(HAN, 2017, p. 9), nos quais a estranheza nio é considerada hostil, mas
oportunidade de fortalecimento da satde. Sem ela, a cultura se torna doentia e
produz apenas pressa, tédio e indiferenca. O discurso da positividade torna-se,
portanto, parte das artes da narcose descritas por Nietzsche.

Michael Hauskeller (2013), por sua vez, viu como essa promessa €
assumida pelo transumanismo e seu Enbancement Project. fazer com que o ser
humano se sinta melhor consigo mesmo por meio de procedimentos
tecnolégicos (que podem incluir terapias genéticas, uso de farmacos,
administracdo dos chamados “mwod enbancers” [reguladores quimicos do
humor], diferentes energéticos de uso diario, vidas digitais...) é parte do projeto
de melhoramento da espécie por meio do controle do sofrimento. A auséncia
de dor ¢é o critério assumido como parte da busca tecnolégica pela felicidade.
Diante de todas as possibilidades oferecidas pela tecnologia, “podemos nos
perguntar o quanto mais felizes poderfamos ser se ndo precisissemos sofrer
nenhuma dor, se nossos prazeres fossem ainda mais variados e abundantes, e
se a vida fosse apenas capaz de oferecer mais daquilo que tendemos a esperar
dela” (HAUSKELLER, 2013, p. 56). Em seu manifesto The Hedonistic Imperative
(2025), de 1995, o transumanista David Pearce defendeu um futuro sem dor e
sem sofrimento, descrito como um “parafso naturalizado” e um parafso
fabricado pelo ser humano [“engincered paradise’). A tese geral dos
transumanistas ¢ que “o sofrimento humano nio estd aqui para ficar”
(HAUSKELLER, 2013, p. 56). Pearce ¢é enfatico: “Ao longo dos proximos mil
anos, aproximadamente, os substratos biol6gicos do sofrimento serdo
completamente erradicados. Uma vez alcancado esse objetivo, os estados
mentais de nossos descendentes... compartilhardo a0 menos uma caracteristica

69



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

comum: uma felicidade sublime e onipresente.” Precisamente no item
intitulado “Vida em sobrecarga dopaminérgica”, descrito como um “paraiso
naturalista”, Peatrce escreve:

(-..) o futuro da humanidade, tal como concebido neste manifesto, nio consiste
— ou certamente nio consiste apenas — em uma eternidade extasiada sob elixires
de super-soma ou alimentada por maquinas de prazer de alto desempenho.
Tampouco ¢é plausivel que a posteridade desfrute apenas da sensibilidade opiada
e monétona do dependente de heroina. Em vez disso, uma gama
extraordinariamente fértil de atividades intencionais e produtivas provavelmente
sera perseguida. Melhor ainda, nossos descendentes — e, em principio, talvez até
nossos proprios eus envelhecidos — terdo a chance de experimentar modos de
vivéncia que noés, primitivos, cruelmente nio conhecemos. Pois estardo ao
alcance visGes de beleza majestosa, musicas profundamente comoventes, sexo
mais requintadamente erético, epifanias misticas mais arrebatadoras e amores
mais intensamente profundos do que qualquer coisa que hoje possamos
compreender adequadamente. (PEARCE, 2025, p. 8).

Note-se como, nesse caso, a descricio remete a0s ideais de uma vida
que, aparentemente, para ser plena, deve ser privada de qualquer sofrimento.
Nada mais anti-nietzschiano, portanto. A ciéncia, nesse caso, posta a servigo
de uma felicidade que ocorre como negacio da dor, ndo faz outra coisa que
recorrer as antigas promessas religiosas, inclusive, como bem mostra Noble
(1997), apropriando-se de seu vocabulario. Hauskeller, ao problematizar tal
promessa, questiona: “o mais importante ¢ a questao de saber se um mundo
livre de sofrimento ¢ realmente desejavel”, pergunta ele (2013, p. 57). E
repercutindo um argumento de tipo nietzschiano: “Terfamos verdadeiramente
nos aprimorado se tivéssemos conseguido tornar-nos incapazes de sofrer — se
nada que nos acontecesse pudesse jamais manchar ou diminuir nossa
felicidade? Um ser humano sem sofrimento seria um ser humano melhor?”
(HAUSKELLER, 2013, p. 57). Para comego de conversa, sem o sentimento de
dor, nossos corpos estariam em desvantagem diante das ameagas do meio, pois
careceriam de um importante “sistema de alerta” diante dos perigos.
Hauskeller ainda argumenta que mesmo o cuidado com os outros se tornaria
ocioso, porque todas as relagbes humanas estio baseadas no cuidado
precisamente porque sabemos que o outro pode sofrer. Se ndo ¢ assim, entdo
nao ha necessidade alguma de qualquer cuidado. No fundo, podemos concluir
que o “humano mais feliz ndo ¢ necessariamente um ser humano melhor”,
mas, como sugeriu Nietzsche, um ser humano mais enfraquecido, um ser

70



Jelson Roberto de Oliveira

humano pobre, adoecido e fragilizado. Contrariando os discursos da felicidade
téxica advindos de uma tal “ciéncia da felicidade”, Nietzsche talvez
concordasse com Hauskeller: “ser feliz ndo é uma obrigacdo moral” (2013, p.
62) porque a felicidade, descrita como auséncia total de dor ou sofrimento,
levaria a uma vida meramente passiva, inauténtica e sem vigor. A busca pelo
verdadeiro ser humano como busca pelo ser humano mais feliz terminaria,
assim, na constru¢ao de um ser humano depauperado, perto de um ideal
metafisico, mas cada vez mais distante de si mesmo.

Consideragdes finais: criar para nio sofrer

Zaratustra da uma pista sobre como o sofrimento podetria ser
ressignificado. No discurso “Nas ilhas bem-aventuradas”, se lé:

Criar — eis a grande libertacao do softer, e o que torna a vida leve. Mas, para que
haja o criador, é necessario sofrimento, e muita transformagao. Sim, é preciso
que haja muitos amargos morreres em vossa vida, ¢ criadores! Assim sereis
defensores e justificadores de toda a transitoriedade. Para ser ele préprio a
crianga recém-nascida, o criador também deve querer ser a parturiente e a dor
da parturiente. Em verdade, através de cem almas percorri meu caminho, e de
cem bercos e dores de parto. Muitas vezes me despedi, conhego as pungentes
horas finais. Mas assim quer minha vontade criadora, meu destino. Ou, para
dizé-lo mais honestamente: ¢ justamente esse destino — o que deseja minha
vontade. Tudo o que sente sofre comigo e esta em cadeias: mas meu querer

sempre vem como meu libertador e portador de alegtia.

Niao ha nada de novo, ou seja, nenhum parto, que nio esteja
impregnado de dor. E por isso que Nietzsche escreve: “Meu sofrimento ¢ meu
compadecimento — que importam? Desde quando viso a felicidade? Eu viso a
minha obrd” (ZA, O sinal). Quem pretende retirar a dor, empobrece a vida
porque retira dela a possibilidade de criagdo. Zaratustra, o criador, é também
Zaratustra o sofredor: “Eu, Zaratustra, o advogado da vida, o advogado do
sofrimento, o advogado do circulo — chamo a ti, meu pensamento mais

” (Do convalescente, 1). E com sofrimento, afinal, que a vida

abismal! Viva
deve retornar, segundo a hipétese do eterno retorno: “Dissestes alguma vez
Sim a um sé prazer? Oh, meus amigos, entdo dissestes também Sim a Zodo
2

sofrimento. Todas as coisas sio encadeadas, emaranhadas, enamoradas, —
(ZA, O canto ébrio, 10). Quem quer tirar o sofrimento da vida, perde a vida

71



Dossié Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 46-73

inteira. Aqui também vale o que bem notou Paula (2012) a propédsito dos
prefacios de 1886: a criagdio ndo pode prescindir do sofrimento, porque
doenca, soliddo e crise sao transmutadas por Nietzsche em forca, estilo e
critério de avaliacdo. Vencendo o “otimismo tedrico”, Nietzsche afirma a
“grande saude” e o “pessimismo da for¢a”, justificando a pluralidade de estilos
e a experimentagdo como métodos de filosofia. Sao eles, afinal, que
reorganizam a unidade da obra ao tracar uma genealogia do autor, preparando
o leitor para a etapa afirmativa que a propria obra de Nietzsche, como gesto
criador, propde. Assim, concluimos, com Zaratustra que criar ¢ o caminho
para a libertacdo do sofrer, pois dizer “sim” a um prazer implica dizer “sim” a
todo sofrimento, na forma da afirmacao dionisfaca da grande satde.

Referéncias

ABBEY, R. Nietzsche's Middle Period. Oxford: Oxford University Press, 2000.
FAUSTINO, M. Nietzsche ¢ a grande saside. Para uma terapia da terapia. Tese de
doutoramento; Faculdade de Ciéncias Sociais e Humanas (FCSH),
Universidade Nova de Lisboa, 2013.

HAN, B.-C. Sociedade do cansago. Trad. de Enio Paulo Giachini. Petrépolis:
Vozes, 2017.

HARARI, Y. N. Homo dens. Uma breve histéria do amanha. Trad. de Paulo
Geiger. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2016.

HAUSKELLER, M. Better Humans? Understanding the Enbancement Project.
Durham: Acumen, 2013.

NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polémica. Traducio, notas e posfacio
de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1998.

. Humano, demasiado humano 1. Trad. de Paulo César de Souza. Sio
Paulo: Cia. das Letras, 2000.

. O nascimento da  tragédia. Tradugdo, notas e posficio de J.
Guinsburg. Sio Paulo: Companhia das Letras, 1992.

. Samtliche Briefe. Kritische Studienausgabe (KSB). Herausgegeben
von Giotgio Colli und Mazzino Montinari. Munchen/Betlin/New York:
dtv/Walter de Gruyter & Co., 1986 (Band 5).

NOBLE, D. F. The religion of technology: the divinity of man and the spirit of invention.
London: Penguin Books, 1997.

PASCHOAL, A. E. “Artes de hipnose e de entorpecimento na terceira
dissertacao de Para a genealogia da moral’. In: PASCHOAL, A. E; FREZZATTI
JR., W. A. 7120 anos de Para a genealogia da moral. Tjui: Ed. Unijui, 2008, p. 69-88.

72



Jelson Roberto de Oliveira

. Nietzsche ¢ o ressentimento. Sao Paulo: Humanitas, 2014. (Col.
Nietzsche em perspectiva).
PAULA, W. A. “Criar a partir do sofrimento: uma analise dos prefacios de
1886”. In: AZEREDO, V. D, SILVA Jr, I (org). Nietzsche ¢ a
interpretagdo. Curitiba, PR: CRV, 2012 — Cole¢io Nietzsche em Perspectiva
(Volume 1) — coedicao: Sio Paulo, SP: Humanitas, 2012.

. “Sofrimento e psicologia de si em Nietzsche”. In: Cad. Nietzsche
45 (2), May-Aug2024. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/2316-
82422024v4502wap Acesso em: 15 out. 2025.
PEARCE, D. “The Hedonistic Imperative”.  Disponivel em:
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/ the-hedonistic-imperative/ the-
hedonistic-imperative.pdf . Acesso em: 15 out. 2025.
PIPPIN, R. B. Nietzsche, Psychology, & First Philosophy. Chicago: Chicago
University Press, 2010.
PONTON, O. Nietzsche — Philosophie de la légereté. Berlin: Walter de Gruyter,
2007 (Monogtaphien und Texte zur Nietzsche-Forschung; Band 53).
VIESENTEINER, J. L. “[.] que o valor da vida nio pode ser estimado”: uma
interpretagao contextual do aforismo 2 do capitulo “O problema de Sécrates”,
no Crepisculo dos Idolos, de Nietzsche”. In: Revista de Filosofia Aurora, 24(34),
333-356, 2012.

Email: jelsono@yahoo.com.bt

Recebido: 10/2025
Aprovado: 01/2026

73


https://doi.org/10.1590/2316-82422024v4502wap
https://doi.org/10.1590/2316-82422024v4502wap
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/the-hedonistic-imperative/the-hedonistic-imperative.pdf
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/the-hedonistic-imperative/the-hedonistic-imperative.pdf

