
USOS E ABUSOS DO TERMO “PESSIMISMO” 
 EM FILOSOFIA: CONSIDERAÇÕES PRELIMINARES 

PARA UMA PROPOSTA DE DISTINÇÃO1 
 

Vilmar Debona 
Universidade Federal de Santa Catarina/CNPq 

 
 
Resumo: O artigo problematiza os usos abusivos do termo “pessimismo” em Filosofia como reflexo de 
usos banalizados do senso comum. Para tanto, debate sobre em que medida, para qualificá-lo como 
substantivo, o adjetivo “filosófico” precisaria ser empregado como sinônimo de “crítico” em sentido 
amplo, sem filiação prévia a escolas específicas, como à da teoria crítica. Essa medida permitirá uma 
diferenciação elementar em relação a pessimismos “acríticos” como mera referência a estado de ânimo, 
a espírito de época, e de cunho estritamente subjetivo. Premissas basilares de Schopenhauer – 
assumido como primeiro pensador da modernidade a construir um sistema filosófico de pessimismo 
como crítica (a) do sofrimento e (b) do otimismo como visão falsificada desse mesmo mundo – são 
postas em debate para uma proposta de distinção de três categorias de empregos do termo: (1º) usos 
crítico-filosóficos stricto sensu, (2º) usos crítico-filosóficos lato sensu e (3º) usos acríticos. 
Palavras-chave: Pessimismo, pessimismo crítico, pessimismo acrítico, Schopenhauer, sofrimento, mal. 
 
Abstract: The article problematizes the abusive uses of the term “pessimism” in Philosophy as a 
reflection of its trivialized uses in common sense. To this end, it discusses to what extent, in order to 
qualify it as a substantive concept, the adjective “philosophical” would need to be employed as a 
synonym for “critical” in a broad sense – without prior affiliation to specific schools, such as that of critical 
theory. This approach would allow for a basic differentiation from “uncritical” forms of pessimism 
understood merely as a state of mind, a spirit of the age, or a strictly subjectivist attitude. Fundamental 
premises of Schopenhauer – considered the first modern thinker to construct a philosophical system of 
pessimism as a critique (a) of the suffering and (b) of the optimism as a falsified vision of this same world 
– are brought into discussion in order to propose a distinction among three categories of uses of the term: 
(1) critical-philosophical uses stricto sensu; (2) critical-philosophical uses lato sensu; and (3) uncritical 
uses. 
Keywords: Pessimism, critical pessimism, uncritical pessimism, Schopenhauer, suffering, evil. 
 
 
 
 

 
1 Este trabalho recebeu apoio da CAPES por meio de bolsa CAPES/Print da UFSC (processo 
88887.912532/2023-00) e do CNPq por meio de bolsa de Produtividade em Pesquisa/PQ-C (processo 
311785/2025-5). 

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025  |  74-95 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
75 

 
I 
 

“Pessimismo” é um dos termos mais controversos do vocabulário 
filosófico e cultural, banalizado e reduzido com facilidade. Se de tempos em 
tempos o vocábulo adquire uma popularidade significativa, ou volta a estar na 
ordem do dia, os tempos hodiernos já podem ser considerados representativos 
para tanto – em debates e produções acadêmicas, ou na produção cultural em 
geral. As dificuldades em precisar razões desses interesses crescentes pelo tema 
não parecem ser menores em relação a casos do passado, em que debates em 
torno de significados de “pessimismo” se sobressaíram na cena filosófica, mas 
sem, até hoje, lograrem uma explicação objetiva e clara dos porquês daqueles 
interesses. Se são razões de fundo filosófico e teórico prévio, ou se a Filosofia 
apenas se vê ante um objeto – expresso num termo – (re)carregado de sentidos 
culturais e populares, assim como usados pela linguagem ordinária de forma 
difusa e sem tanto critério para se referir a determinados fenômenos, a 
compreensão disso, se um dia for possível, certamente demandará muito 
tempo e esforço. O fato é que, em nossos dias, “pessimismo” é cada vez mais 
empregado, filosoficamente ou não, em referência a questões existenciais e 
sociais relativas a catástrofes diversas, a um possível colapso planetário, à 
impossibilidade de futuro sinalizado pela emergência climática, e, diante disso, 
a ansiedades, desânimos e depressões, em especial da juventude. 

Mas, se é assim, não se trataria apenas da reedição de uma velha 
questão, a saber, da redução de pessimismo a mera “expectativa ruim” – e de 
otimismo a “expectativa boa” – em relação a eventos futuros e, nesse caso, em 
relação ao próprio futuro? A novidade percebida atualmente não consiste tanto 
no emprego abusivo do termo em geral, em muitos casos sem qualquer 
justificativa ou sem justificativas demoradas em Filosofia2. A relativa novidade 
se mostra na medida em que, nos últimos tempos, expressões como “colapso 
global”, “impossibilidade de futuro” ou “falta de esperança no futuro” 
apropriam-se do termo sem mais. A título de exemplo, podemos mencionar o 
caso de teses dos chamados antinatalismo3 e catastrofismo4, que se apropriam 

 
2 Nota-se, por exemplo, um considerável surgimento de novas obras das mais diversas correntes e 
escolas filosóficas ao redor do mundo que trazem o termo “pessimismo” em seus títulos, atribuindo a ele 
as mais diversas e irrastreáveis conotações, mas sem muita preocupação em especificar a que tipo de 
pessimismo, ou a qual pessimismo, se referem. Ou seja, “pessimismo” ajuda a intitular diferentes obras, 
a expressar teorias de diferentes correntes e áreas, sobre diferentes temas, mas parece empregado 
para dizer uma só coisa. 
3 Cf. Benatar, em seu Better never to have been: the harm of coming to existence (2006). Ainda será 
preciso mostrar em que medida o próprio Benatar, como autor da mais expressiva proposta de 



Vilmar Debona 

 
76 

de “pessimismo” como se, desde sempre, fossem sinônimos naturais e óbvios. 
Sem a pretensão de desenvolver aqui esses tópicos específicos, o primeiro 
(antinatalismo) pressupõe uma sintonia direta com pessimismo por meio de 
uma das mais conhecidas divisas metafísicas desse último, a de que “é melhor 
não-ser do que ser”, ou de que “a inexistência é preferível à existência”; já o 
segundo (catastrofismo), assumido tanto como corrente geológica sobre 
eventos catastróficos do planeta quanto como noção da psicologia sobre 
previsões de desfechos negativos para determinada situação, em vista do que 
se imagina sempre “o pior” a acontecer (SCHMITT, 2023), pressuporia 
consonância com pessimismo por meio do próprio radical latino que permite o 
substantivo: pessimismo é a substantivação de pessimus, “o pior”. Com esses 
tipos de associação, se assume e se renova indiretamente, também, a pecha de 
que é incompatível ser pessimista e ter esperanças, uma premissa cultural que 
então é alojada em terreno filosófico sem maiores explicações em relação a 
diferenças de seus empregos pelo senso comum5. Afinal, por que o 
pessimismo não poderia ser, também, uma noção ou um método filosófico 
que ajudaria, pela crítica de que é capaz, a evitar o pior?  

Ao mesmo tempo, contamos, hoje, com uma crescente produção 
filosófica sobre pessimismos como filosofias historicamente situadas e sobre suas 
mais diversas relações com temas canônicos e atuais da Filosofia. Notamos 
uma espécie de “redescoberta filosófica” de tradições pessimistas, em especial 
da produtiva “controvérsia do pessimismo” (Pessimismusstreit), ocorrida na 
Alemanha, na segunda metade do século XIX, especialmente entre 1860 e 
1890. Esse tipo específico de “redescoberta do pessimismo”, que não deveria 
ser confundido ou simplesmente igualado àquele outro tipo de “renascimento” 
aludido acima, move-se, em geral, a partir de um amplo consenso: de que 
Arthur Schopenhauer foi o primeiro sistematizador do pessimismo como um 
conceito crítico-filosófico, “controvérsia” composta por nomes como Eduard 
von Hartmann, Agnes Taubert, Olga Plümacher, Julius Bahnsen, Phillip 

 
antinatalismo da atualidade concebe suas teses como uma espécie de pessimismo, em sintonia com 
algum pessimismo filosófico, ou, pelo contrário, como noções divergentes. Já temos contribuições, 
inclusive brasileiras, que problematizam essas questões, como a de Dossena (2023) e a de Oliveira 
(2024). 
4 A Revista Voluntas publicou, em 2024, um Dossiê em que uma diversidade de autores debatem uma 
variedade de sentidos e horizontes de catástrofe e catastrofismo (cf. PITTA & WEBER, 2024). 
5 Não é raro nos depararmos com dissertações de mestrado e teses de doutorado (em Filosofia, mas 
também em outras áreas, principalmente na grande área de Humanidades) dedicadas a “pessimismos”, 
ou “ao pessimismo” de forma genérica, que sequer consideram produções bibliográficas ou o “estado da 
arte” de debates acadêmicos em torno do pessimismo como conceito filosófico e crítico. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
77 

Mainländer etc6. Esses autores e autoras, com suas propostas não circunscritas 
a questões metafísicas, permaneceram relegados como grupo excêntrico, à sua 
época contestado pelo neokantismo, pelo menos até o final da segunda década 
do presente século. A pergunta, então, retorna: também essa variável de 
renascimento de interesse pelo pessimismo terá sido motivada 
fundamentalmente pelas novas e inusitadas catástrofes globais, incluindo as 
pandêmicas, atualizadoras do “pior” em plena era hipertecnológica de 
progressos inauditos? Ou então pelas novas guerras de extermínio, 
reestruturação geopolítica e bélica, e incapacidade de acabar com a miséria 
planetária?7 Considerar essa explicação implicaria, dentre outras admissões 
fortes, admitir que vivemos um Zeitgeist, um “espírito de época” apropriado e – 
para usar novamente a generalidade que deveria ser evitada e combatida – 
condizente com “o pessimismo”. Admitiríamos que há tempos favoráveis “ao 
pessimismo”, outros favoráveis “ao otimismo”. 

De qualquer modo, já faz tempo que se usa “pessimismo” em 
Filosofia, sem mais, como um termo óbvio, e atualmente esses usos são 
crescentes. Por um lado, em geral refere-se ao termo sem qualquer 
preocupação em indicar de qual pessimismo se trataria, o que arrisca fazer da 
Filosofia, para esse caso, um campo parcialmente acrítico, de mera reprodução 
de usos genéricos e vagos do senso comum, o que impossibilita também o 
rastreio das semânticas que se quer atribuir a cada uso. Por outro lado, fala-se 
já em “novos pessimismos” ou em “pessimismos contemporâneos”, sem que 
os muitos pessimismos filosóficos “do passado” tenham sido escrutinados, 

 
6 Tratou-se de uma extraordinária recepção crítica da obra do pensador da vontade na Europa mediante 
uma Pessimismus-Frage, em boa parte relativa também a questões sociais, acompanhada por recepção 
semelhante em meios literários e filosóficos ao redor do mundo. Vários de seus autores são 
reconhecidos também como membros da Escola de Schopenhauer lato sensu, como Eduard von 
Hartmann, Olga Plümacher, Agnes Taubert, Julius Bahnsen e Philipp Mainländer; uma “comunidade” 
responsável por debates acirrados e publicações expressivas de livros e artigos sobre pressupostos 
fundamentais (metafísicos, ontológicos, morais, eudemonológicos, sociais etc.) do pessimismo em 
relação ao otimismo filosófico. Naturalmente este artigo não pode abarcar uma consideração ampla das 
propostas de elaboração de pessimismos pelos personagens dessa Pessimismusstreit. Pressupomos, 
no entanto, a variedade rica e densa daquelas propostas, notadamente a sistematização do pessimismo 
proposta por Eduard von Hartmann, com seus critérios próprios e um pessimismo empírico que supõe 
um otimismo consequencial. Mas também as obras, que dialogam com Hartmann e Schopenhauer, de 
Julius Bahnsen, Olga Plümacher, Agnes Taubert etc. (Cf. La scuola di Schopenhauer: testi e contesti, 
2009; e F. Ciracì, D. M, Fazio, M. Kossler (Hrsg.). Schopenhauer und die Schopenhauer-Schule, 2009. 
7 Atestados incontestáveis desse “renascimento” de estudos sobre pessimismo historicamente 
delimitado como conceito filosófico são - além de iniciativas pontuais de Centros de Pesquisa da Itália, 
da Alemanha e dos Estados Unidos - as recentes criações por colegas pesquisadores mexicanos de 
uma revista intitulada Cuadernos de Pesimismo, de uma Sociedad Iberoamericana de Estudios sobre 
Pesimismo, e de uma coleção de livros com traduções inéditas de uma variedade de títulos da referida 
“controvérsia” do século XIX. 



Vilmar Debona 

 
78 

assimilados, ou recebido a devida atenção. Não há, assim, compromisso – e 
seria difícil exigir que houvesse por essa ou por aquela razão – com as 
premissas, metafísicas ou não, que estabeleceram o termo “pessimismo” na 
história dos conceitos. E, sem que precisemos reivindicar consideração 
específica para a filosofia schopenhaueriana como pioneira do pessimismo 
filosófico na história, também são ignoradas aquelas “heréticas” em relação a 
ela, que, se não fosse assim, poderiam contribuir com suas variadas 
fundamentações. 
 
 

II 
 

Isso posto, seria salutar considerarmos elementos dos “inícios” do 
termo. Afinal, quando e em qual contexto surgiu o vocábulo “pessimismo”?  

Trata-se, de fato, do substantivo de pessimus, “o pior”, que, na seara 
filosófica, começou a ser empregado como neologismo contestatório do 
otimismo – substantivo de optimum, “o melhor” – dos pensadores do “melhor 
dos mundos possíveis”, em especial de Leibniz, Pope, Shaftesbury e Wolff. 
Portanto, aproximadamente ao final do século XVII. Não há, porém, 
unanimidade e precisão quanto a seus primeiros usos na história, pois há, 
também, a indicação de seu surgimento somente na segunda metade do século 
XVIII pela acusação de jesuítas ligados à Revue de Trévoux8 a Voltaire, devido à 
crítica sarcástica do autor de Cândido ou Otimismo ao “melhor dos mundos” da 
teodiceia leibniziana (GÁMEZ, 2023, p. 31). Outras fontes atestam o seu 
primeiro emprego pelo escritor e cientista Georg Christoph Lichtenberg9, bem 
como o início de sua popularização na primeira metade do século XIX, a partir 
de 1815, em magazines e jornais britânicos, para designar “espírito de 
insatisfação”; e que apenas a partir da década de 1820 foi registrado em 
dicionários [cf. STÄGLICH (1951/1952), SÁNCHEZ (2017), FREITAS 
(2024)]. Daí que, para evitarmos anacronismos, seria menos inapropriado 
considerarmos como “pessimistas” filosofias de épocas anteriores à existência 
do termo “pessimismo”, assim como culturas e religiões milenares, por 
exemplo, da Índia, da África, das Américas, da Grécia e da Roma Antigas; a 

 
8 Também chamado de Journal de Trévoux, formalmente Mémoires pour l’Histoire des Sciences & des 
Beaux-Arts, mas frequentemente referido como Mémoires de Trévoux, foi um periódico influente que 
apareceu mensalmente na França entre janeiro de 1701 e dezembro de 1782. Era conhecido por apoiar 
as teses de Leibniz e por considerar Voltaire um inimigo, assim como todos os críticos da religião, em 
especial da ortodoxia católica. 
9 Em um manuscrito de 1776, nos deparamos com a seguinte elaboração: “Alguns com seu otimismo, 
outros com seu pessimismo” (LICHTENBERG, 1994, p. 495). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
79 

rigor, seria inapropriado estudá-las como fundamentadoras de um sistema ou 
de uma visão de mundo conscientemente sustentadas em torno da noção de 
um “pessimismo”10. 

Quando lançamos um olhar retrospectivo para períodos de destaque 
quanto a usos do termo “pessimismo” nos últimos séculos – sejam seus 
primeiros registros do final do século XVII, sejam do século XVIII –, é seguro 
afirmar que ainda não houve um período histórico mais importante, intenso e 
representativo de usos mesclados do que aquele referido final do século XIX 
alemão. Em especial no período de 1860 a 1900, na Alemanha, o uso do termo 
“pessimismo” tanto como “estado de ânimo” quanto como “espírito de 
época”, como Zeitgeist, contou inclusive, conforme investiga Beiser (2016), com 
um outro nome para ajudar a expressá-lo, o chamado Weltschmerz. Em tradução 
literal significa “dor do mundo”, ou “dor do mundo que sofre”, como sugerem 
versões neolatinas11, e costuma-se reconhecer que foi cunhado pelo escritor 
Jean Paul (ou Johann Paul Friedrich Richter) para designar uma época sombria 
e pesarosa; literalmente, um tempo de “dor do mundo”.  

Ou seja, naquele período de grande produção filosófica e literária, um 
outro termo fez par com “pessimismo”, o que bem poderia ser compreendido 
como reforço sintático para uma mesma semântica, isto é, para expressar um 
sentido que “pessimismo” já exprimia, mas cuja etimologia sempre confundiu 
e complicou justamente devido ao radical pessimus. Esse sentido se refere ao 
conteúdo do pessimus. “Pior” em relação a que? Filosoficamente, inclusive pela 
referida contestação de teodiceias, sempre esteve implícita a ideia de que seria 
em relação “ao conteúdo geral do mundo”, reconhecido pelo pessimismo no 
mal, na dor e no sofrimento, ao invés de ser no bem e na felicidade, como 
pressupunha o otimismo. Nas dimensões populares, porém, torna-se mais 
difícil assegurar esse esforço interpretativo que o termo exige para não ser 
distorcido em relação a seus usos originários como negação do otimismo, o 
que equivale a dizer: como crítica do otimismo filosófico. Em outros termos, 
Weltschmerz ajudaria sobremaneira o Pessimismus a dizer o que pretendia. Ainda 
mais quando consideramos que, como registra Beiser (BEISER, 2016, p. 13), 
naquela segunda metade do século XIX o pessimismo “se tornou moda e foi o 
debate do povo, assim como o tema dos salões literários”.  

 
10 Essa premissa foi sustentada de diferentes formas por pelo menos dois representantes da chamada 
“Escola de Schopenhauer”: por Olga Plümacher e por Max Horkheimer. Refiro-me, respectivamente, ao 
livro de Plümacher Der Pessimismus in Vergangenheit und Gegenwart, de 1884, e ao artigo de Max 
Horkheimer Pessimismus heute, de 1971, publicado originalmente no Schopenhauer-Jahrbuch e 
traduzido recentemente para o português na Revista Voluntas. 
11 Cf. F. Burgos, S. Bonilla, A. García (2022), em sua tradução da obra de Beiser (2016) para o 
espanhol. 



Vilmar Debona 

 
80 

Algo notável é que, assim como Pessimismus, Weltschmerz não é 
originariamente um termo da Filosofia. Ainda que tenham ido para a Filosofia 
após serem amplamente objetos da literatura e das artes12, poderíamos 
reconhecer que ambos estavam “na boca do povo” antes de serem objetos 
filosóficos. Essa constatação é especialmente relevante para nossa questão, 
pois então poderíamos considerar a hipótese historiográfica de que, por pelo 
menos duas vezes no mundo “ocidental moderno”, o termo “pessimismo” e 
seus sinônimos foram tratados filosoficamente, inclusive como sistemas de 
pensamento, somente após serem amplamente usados cultural e popularmente. 
As duas ocasiões históricas se refeririam (1ª) ao mencionado período de 
surgimento e popularização do termo, no final do século XVII e ao longo do 
século XVIII, entre França, Inglaterra e Alemanha, e (2ª), com maior 
repercussão, ao longo do século XIX na Alemanha, em especial na segunda 
metade daquele século, com a referida Pessimismusfrage. Serão os tempos atuais, 
devido aos elementos considerados no início, configuradores de uma terceira 
ocasião desse mesmo tipo de acontecimento? 

De qualquer modo, é flagrante perceber que, mesmo com (e a partir 
de) seu surgimento em vista de contestação filosófica, desde seus primeiros 
registros sempre houve quem assumisse “pessimismo” como expressão de 
mero subjetivismo ou psicologismo, como “estado de ânimo”, humor pessoal 
que denota tristeza, fastio, desânimo, desesperança. Esses usos mesclados e 
não delimitados foram, como se percebe, estendidos sem mais às esferas social, 
política, econômica, como humor interpessoal, comunitário, nacional; ou 
mesmo como “espírito de época”. Ou seja, se é verdade que, ao longo dos 
últimos séculos, “pessimismo” passou a ser muito mais usado na esfera 
popular e pelo senso comum do que internamente a teorias e sistemas 
filosóficos, também é verdade que, em geral, seus usos sempre foram 
mesclados, com fronteiras borradas e dificilmente distinguíveis. Ou seja, 
âmbitos filosófico, literário, artístico, sociológico, econômico e político 
parecem sempre ter formado um mesmo estofo cultural, de cultura – mais ou 
menos popular – em torno do termo.  

Em outros termos, das considerações feitas até aqui, é possível 
destacar três constatações: 

1. O predomínio do emprego do termo teria se dado antes nos 
âmbitos da literatura, das artes e do convívio humano em geral, para só 
posteriormente ser apropriado pela Filosofia, como objeto ou como método 

 
12 Não por acaso, dicionários como o Sachwörterbuch der Literatur, de von Wilpert (1969, p. 565), 
quando definem “pessimismo”, elencam primeiro uma série de nomes das artes e da literatura, para 
somente depois referenciar obras e autores da Filosofia. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
81 

filosófico; a condensação de todos os elementos que ele foi agregando 
historicamente poderia ser expresso, inclusive, pelo que se costuma chamar de 
pessimismo cultural (Kulturpessimismus), termo cujo emprego também já contou 
com épocas de destaque. 

2. Nunca houve exclusividade de seu uso técnico-filosófico, mas 
sempre uma mescla de (i) usos filosóficos como conceito sobre o predomínio 
e a positividade do mal e de seus sinônimos em relação ao bem (BEISER, 
2016), isto é, para designar os conteúdos do “pior dos mundos possíveis” em 
relação àqueles do “melhor dos mundos possíveis”, com (ii) usos para designar 
humor pessoal desacreditado e tendência em ver apenas o lado obscuro da 
vida. A ambivalência do pessimismo o acompanha, portanto, desde sua pré-
história. Como elabora Sánchez (2017, p. 49), “el pesimismo fue entendido, 
por una parte, como una disposición psicológica, como una inclinación del 
temperamento, como una Stimmung melancólica; en definitiva, como 
Weltschmerz. Por otra parte, el pesimismo fue comprendido como un 
determinado modo de pensar filosófico declaradamente opuesto al optimismo 
leibniziano” (SÁNCHEZ, 2017, p. 49). 

3. A criticidade do pessimismo residiria, antes de tudo, no fato de se 
tratar de uma filosofia, antes ainda de poder ser usado em sentidos específicos 
de tradições críticas, como o fez, no século XX, a Escola de Frankfurt para a 
sua Teoria Crítica13. E a primeira filosofia, como tal, foi a de Schopenhauer, o 
que torna assertivo reconhecer no pensador da vontade sem-fundamento “o 
primeiro sistematizador do pessimismo filosófico moderno” (PLÜMACHER, 1884), 
ou seja, o primeiro a construir (se não exatamente um sistema) uma filosofia do 
pessimismo, ainda que de forma mais implícita do que explícita e declarada 
com esses termos. Depois dele, e muitos inspirados nele – como, para 
mencionar apenas os mais conhecidos da chamada “Escola de Schopenhauer”, 
Eduard von Hartmann, Julius Bahnsen, Phillip Mainländer, Friedrich 
Nietzsche, Max Horkheimer, dentre outros – também construíram suas 
próprias filosofias do pessimismo, alargando seus horizontes e dinamizando 
seus objetos. 

Não é correto, portanto, reivindicar uma única e autêntica filosofia do 
pessimismo, ou uma única filosofia do pessimismo como conceito crítico-
filosófico, mas é seguro e necessário reconhecer a filosofia schopenhaueriana 
como a primeira filosofia a usar o termo “pessimismo” para tratar, com ele, 
dos problemas filosóficos que tratam. Claro que podemos reconhecer na 
Grécia Antiga, no Egito, na África, nos povos originários das Américas, na 
Índia e no Oriente em geral, tratamentos, compreensões e concepções 

 
13 Cf. Horkheimer (2018), Schmidt (2021), Horkheimer (2025), Debona (2025). 



Vilmar Debona 

 
82 

pessimistas ou de pessimismos – inclusive em sentido schopenhaueriano, pois 
muitas dessas culturas foram suas fontes primárias –, mas o termo ainda não 
existia. 

Aliás, a constatação elaborada acima de que a Filosofia apenas se 
dedicaria a elaborar, em termos de conceitos abstratos e decantados, o que 
antes a realidade empírica ou as expressões e sabedorias populares já portam, 
detém um significado particular quando consideramos Schopenhauer como 
esse pioneiro. O mencionado escritor que cunhou o termo Weltschmerz (Jean 
Paul) era seu contemporâneo, assim como os mencionados primeiros registros 
do termo Pessimismus em dicionários seriam da mesma época (década de 1820) 
em que o filósofo da vontade concebia sua obra principal, O mundo como vontade 
e representação∗, escrita entre 1814 e 1818. O dado é de alta relevância por se 
tratar justamente do filósofo que sempre reivindicou como tarefa primordial 
da Filosofia a de decifrar e fixar in abstracto o “enigma do mundo” intuído in 
concreto, sem apelar para conteúdos que não sejam imanentes a esse mundo. 
Definições conceituais deveriam partir sempre de intuições, considerando 
“tudo o que o vasto conceito de sentimento abrange e meramente indica como 
saber negativo, não abstrato, obscuro” (SCHOPENHAUER, W I, p. 137), 
para elevá-lo a um saber permanente, como “espelhamento do mundo em 
conceitos abstratos” (SCHOPENHAUER, W I, p. 137-138), o que faz da 
Filosofia uma ciência em direção a conceitos, ao invés de um saber a partir de 
conceitos. Isso teria se dado, inclusive, para o caso da definição e 
fundamentação de seu conceito de pessimismo. 

Onde, então, ele está formulado e com quais termos? 
Como o próprio autor registra (SW, Briefwechsel, p. 393), seu 

pessimismo cresceu no período da escrita do Tomo I de sua obra principal, O 
mundo como vontade e representação, portanto, entre 1814 e 1818. No entanto, 
podemos considerar que somente no Capítulo 46 do Tomo II (Ergänzugen) 
daquela obra, de 1844, é que a definição será explicitada, na medida em que é 
firmada explicitamente contra as teses do otimismo leibniziano do “melhor 
dos mundos possíveis”. Ali, finalmente, conseguimos reconhecer uma 
exposição mais didática e direta de quais seriam algumas premissas básicas 
desse pessimismo crítico-filosófico em sentido estrito. Não por acaso, essa 
explicitação encontra-se num capítulo intitulado Da vaidade e do sofrimento da 
vida, vida que, pelas suas “contrariedades de cada hora”, seria “um negócio que 
não cobre os custos do investimento” (SCHOPENHAUER, W II, p. 684). 

 
∗ Serão utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Schopenhauer: W I (O mundo como 
vontade e como representação, tomo I), W II (O mundo como vontade e como representação, tomo II), 
SW (Sämtliche Werke). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
83 

Como elementos fundamentais a pesarem para esse cálculo estão o da 
“negatividade de toda satisfação, logo, de todo prazer e de toda felicidade, em 
oposição à positividade da dor” (SCHOPENHAUER, W II, p. 686), assim 
como a ideia de que “a mera existência do mal decide a questão” 
(SCHOPENHAUER, W II, p. 687). Mal que, tal como a dor e o sofrimento, é 
positivo, tem estatuto ontológico e epistemológico próprio, isto é, não é 
apenas negação do bem (cf. GIACÓIA Jr., 2018, p. 17 e ss.). E sua mera 
existência, que então, considerado metafisicamente, independe da constatação 
de se há mais bens ou mais males no mundo (embora essa constatação reforce 
a tese defendida), “decide a questão” no sentido de que jamais poderá ser 
saldado ou compensando por algum bem derivado colateralmente de tal mal, 
ou posterior a ele. O veio altamente crítico dessa metafísica imanente do 
sofrimento enquanto um pessimismo (filosófico) é arrematado por 
Schopenhauer nos seguintes termos: “pois, que milhares de pessoas tivessem 
vivido em felicidade e delícias, jamais suprimiria a angústia e tortura mortal de 
um único indivíduo (...). Se, portanto, os padecimentos fossem cem vezes 
menores do que são hoje sobre o mundo, ainda assim a mera existência deles 
seria suficiente para fundamentar (...) que a sua inexistência (do mundo) seria 
preferível à sua existência” (SCHOPENHAUER, W II, p. 687-688). É 
basicamente nesses termos que, de início, “o pai do pessimismo moderno” 
fundamenta filosoficamente o pessimismo, antes apenas cultural e 
literariamente fundamentado. 

Daí a justificativa para a proposta de que, em Filosofia, se tivermos 
apreço pela História (da Filosofia) e mesmo pela chamada Wirkungsgeschichte, o 
termo “pessimismo” seria empregado stricto sensu apenas se com ele nos 
referíssemos a um problema de tipo schopenhaueriano ou à filosofia de 
Schopenhauer, ou a questões debatidas por ela que depois foram continuadas, 
com seus estatutos próprios, por seus discípulos e intérpretes, ortodoxos ou 
heréticos. Não se trataria de sequestrar o pessimismo filosófico, tão nuançado 
e semanticamente produtivo, mas de chacoalhá-lo de seus usos abusivos, que o 
relativizam tanto a ponto de banalizá-lo – impossibilitando, inclusive, a 
distinção de seus usos filosóficos em relação a seus usos acríticos. 
 
 

III 
 
Mas, como seria igualmente reducionista exigir que esse grande 

problema dependa necessariamente de uma questão schopenhaueriana, seria 
razoável pensarmos uma diferenciação mais alargada de pelo menos três 



Vilmar Debona 

 
84 

categorias de usos do pessimismo em vista da Filosofia14, duas críticas e uma 
acrítica, que gostaria de propor da seguinte forma: 

1. Usos crítico-filosóficos stricto sensu, para filosofias de pessimismos que 
foram construídos histórica e originariamente, na modernidade, como 
oposição crítica às teses do otimismo filosófico, ou para aquelas filosofias de 
pessimismos posteriores e da contemporaneidade que mantém e atualizam 
pressupostos daqueles pessimismos modernos. Para tanto, precisariam 
assumir, dentre seus pressupostos básicos, o da positividade do mal e do 
sofrimento, seja qual for a acepção ou a versão (metafísica, moral, social etc.) 
dos conceitos de mal e de sofrimento, e, por conseguinte, o da negatividade do 
bem e da felicidade. Podem ser de cunho estritamente schopenhaueriano, 
interno à obra de Schopenhauer como o primeiro pensador a justificar 
filosoficamente uma contestação frontal ao otimismo em termos de 
pessimismo, ou interpretações – ortodoxas ou heréticas – da sua obra, ou 
influenciados de alguma forma por ela, como o fizeram diversos pensadores, 
de diversas correntes filosóficas. Contariam aqui, em especial, os autores e as 
autoras que, mesmo radicalmente divergentes quanto a muitos pressupostos, 
são agrupados sob a rubrica de “Escola de Schopenhauer”, e vão de Julius 
Bahnsen e Eduard von Hartmann a Friedrich Nietzsche e Max Horkheimer15. 

2. Usos crítico-filosóficos lato sensu, para filosofias relativas a problemas 
diversos, que não pretendem sustentar prioritária e propriamente uma noção 
de pessimismo, mas que podem ser assumidas como “pessimistas” por 
compartilharem alguma premissa com pessimismos em sentido estrito, como 
alguma versão do conceito de mal e alguma noção de dor e sofrimento – em 
suas muitas variáveis – na condição de seus objetos de investigação. Mesmo 
que não necessariamente com estatutos de positividade para esses conceitos 
ante à negatividade de seus opostos, e mesmo que não pretendam opor 
pessimismo a otimismo, esses usos poderiam ser feitos, também, para tratar de 
supostos pessimismos nas mais diferentes épocas, inclusive em tempos e 
autores para os quais o termo “pessimismo” ainda não existia, como nas 
Antiguidades indiana, grega, romana etc., ou em culturas e religiões milenares. 
Um exemplo poderia ser identificado na proposta de Olga Plümacher de que 
haveria um “pessimismo no Bramanismo e no Budismo”, um “pessimismo no 
Judaísmo”, um “pessimismo na Grécia Antiga”, e assim por diante. Ou como 

 
14 Restrinjo-me a indicar essa proposta de tipologia de usos para o domínio da Filosofia enquanto campo 
do saber mais ou menos autônomo em relação a outras áreas, em especial a áreas vizinhas. Isso 
implica em reconhecer que outras áreas do conhecimento – da literatura, das artes, da sociologia, da 
teoria social e política etc. – também possam definir seus pessimismos, diferenciando-os entre críticos e 
acríticos. 
15 Cf. Invernizzi (1994), Fazio (2009); Ciracì, Fazio, Kossler (2009). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
85 

fez o próprio Schopenhauer ao classificar religiões em “otimistas” e 
“pessimistas”. Mas esses usos em sentido amplo sem abrirem mão de 
conotações crítico-filosóficas poderiam valer, também, para diferentes 
apreensões do pessimismo em relação às mais diferentes questões do presente 
e do futuro, inclusive sobre o referido problema da impossibilidade de futuro. 
Nesse último caso, seríamos capazes de distinguir pelo menos um uso crítico-
filosófico de pessimismo em relação a mero registros de “expectativas 
pessimistas” para se referir a faltas de esperanças em relação ao futuro. 

3) Usos acríticos, para se referir ou registrar estados de ânimo, 
subjetivismos, baixas expectativas em relação a um evento futuro – e ao 
próprio futuro. O problema, aqui, não estaria em usar “estados de ânimos”, 
emoções, sentimentos ou sensibilidades como fontes ou matérias do 
pessimismo; não entenderíamos essas fontes como signos a priori de 
“acriticidade” do pessimismo se elas, de alguma forma, ajudarem a definir um 
pessimismo filosófico. Usos acríticos do pessimismo seriam aqueles que não 
elaboram nada que não seja expectativa ruim ou descrença em relação a algum 
evento ou situação, como aquela referida prática de associar pessimismo a 
catástrofe pela simples ideia de que o primeiro consistiria em imaginar ou 
prever o “pior cenário”. Esses usos podem ser verificados sob pelo menos 
duas facetas complementares: (i) como desânimo e desilusão individual ou 
social, humor melancólico, o que em geral é dinamizado pela ideia cotidiana e 
banalizada de ver sempre apenas o “lado ruim” de dada situação, o lado 
obscuro da vida ou da existência, como diz a expressão popular “enxergar 
somente a metade vazia do copo”; (ii) como registro de expressões variadas de 
um “espírito de época”, que podem ser expressões de qualquer âmbito da 
cultura, incluindo a filosofia, para designar tanto um presente pesaroso e de 
fracassos diversos quanto a falta de esperança num futuro melhor, expectativas 
ruins em relação a algum evento ou, em termos sócio-políticos, em relação ao 
próprio futuro.  

Permaneceu sempre em aberto, contudo, em que medida humor 
pessoal, sensibilidade individual, afetos interpessoais, episódios de desilusões 
sociais e efeitos gerais de depressões econômicas, por exemplo, comporiam o 
pessimismo como visão filosófica de mundo. Ou seja, em que medida 
expressões num primeiro momento acríticas assegurariam parte ou elementos 
de pessimismos críticos stricto ou lato sensu. Por exemplo: por que a 
fundamentação crítica do pessimismo schopenhaueriano, que não existiria sem 
as noções de dor e sofrimento, não poderia pressupor – inclusive como algo 
que a permitiu – a sensibilidade pessoal do seu autor (do próprio 
Schopenhauer) às “dores do mundo”, essas dores que ele, se não 



Vilmar Debona 

 
86 

experimentou diretamente, testemunhou pessoalmente em episódios bem 
registrados em notas, correspondências e biografia (Cf. LÜTKEHAUS, 2007)? 
Certamente esse tipo de problema pressupõe uma série de outros, como o da 
intersecção ou sobreposição de objetividade e subjetividade em filosofia, além 
de considerações das sempre frutuosas convergências entre literatura e 
filosofia, entre psicologia e filosofia, assim como entre sabedoria popular e 
pensamento filosófico. 

Por ora, os elementos conceituais a seguir podem colaborar para a 
fundamentação dessa proposta de tripla diferenciação. 

Notemos, antes de tudo, que com isso ficariam em segundo plano os 
dois já mencionados maiores distintivos, em geral adotados como impronta 
característica prévia – que podem beirar a meros jargões –, para designar uma 
obra ou um autor como pessimista, a saber, as máximas do “pior dos mundos 
possíveis” e de que “a não-existência é preferível à existência”, ou de que 
“não-ser é melhor que ser”. Ao seguirmos o esforço filosófico de 
Schopenhauer, importariam menos os enunciados genéricos dessas máximas 
do que os conteúdos e as justificativas filosóficas a serem definidos para 
sustentar criticamente cada uma delas, a depender da versão da criticidade 
atribuída a cada pessimismo. Então, se nos situarmos na mencionada tradição 
ocidental moderna que se ocupou filosoficamente com o assunto, 
identificaremos pelo menos duas ocasiões significativas em que o problema 
dos usos crítico e acrítico do termo apareceu, foi elaborado, e por isso mesmo 
nos servem de aparato para sustentar direta ou indiretamente a nossa proposta. 

i) A primeira ocasião se refere a um depoimento que expressa a 
compreensão do próprio Schopenhauer. Está registrada numa das (raras) três 
vezes em que o pensador usou o termo para se referir à sua própria filosofia, 
em uma carta de 15 de julho de 1855 a seu testamentário Julius Frauenstädt16. 
Trata-se de uma firme contestação do pensador à afirmação do neokantiano 
Kuno Fischer, que no volume Leibniz de sua História da Filosofia Moderna 
procurou explicar o otimismo do filósofo da monadologia e o pessimismo do 
filósofo da vontade a partir do contexto histórico-político dos tempos em que 

 
16 As outras duas vezes em que o emprego de “pessimismo” ocorre como referência ao próprio 
pensamento encontram-se: (1) no fragmento póstumo 66 dos Adversaria, de 1828, no contexto de 
observações sobre Escoto Erígena e o panteísmo, em que lemos: “Mas isso pode se resumir ao fato de 
que o panteísmo é essencialmente otimismo; minha doutrina, porém, é pessimismo” (HN III, p. 463-464, 
grifo meu); e (2) no fragmento póstumo 49 dos Pandectae II, de 1833, ocasião em que filósofo analisa 
um comentário de Lutero sobre o livro bíblico Aos Gálatas, e afirma que “a passagem está bastante de 
acordo com o meu pessimismo e está em flagrante contradição com o otimismo de hoje em dia” (HN IV, 
p. 160, grifo meu). Portanto, Schopenhauer registra pela primeira vez o termo “pessimismo” como 
substantivo – e não apenas como adjetivo qualificador –, para definir sua própria filosofia como um 
pessimismo (filosófico), somente em 1828. (Cf., sobre isso, Debona, 2020, p. 141 e ss.). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
87 

cada um produziu. A reação de Schopenhauer a Fischer, registrada na carta a 
Frauenstädt, não poderia ser mais áspera em vista de rechaçar qualquer 
insinuação de que seu pessimismo devesse ser entendido em (um dos tipos de) 
sentido acrítico, vale dizer, nesse caso, como dependente de fatores históricos 
contingentes ou de época: 
 

Incuravelmente corrompido pelo hegelianismo, [Fischer] constrói a história da 
filosofia de acordo com seus modelos a priori, e aí eu, como pessimista, sou a 
contraparte necessária de Leibniz como otimista; e isso decorre do fato de que 
Leibniz viveu em uma era esperançosa, mas eu em uma era desesperada e 
infeliz. Ergo! Então, seu eu tivesse vivido em 1700, teria sido um Leibniz 
bajulado e otimista — e ele seria eu, se vivesse hoje! (...). Porém, meu pessimismo 
cresceu de 1814 a 1818 (quando ele aparece por completo), que foi o período 
mais esperançoso após a libertação da Alemanha (SW, Briefwechsel, p. 393). 

 
Frauenstädt retomou o assunto no breve artigo intitulado Pessimismo e 

otimismo: Schopenhauer e Leibniz, que publicou seis anos após a morte do mestre, 
em 1866: citando o trecho acima da correspondência de 1855, pondera a ideia 
de uma mescla possível e natural dos dois fatores – crítico e acrítico –, 
questionando explicitamente o crítico de Leibniz e Hegel: “Não quero negar 
que a forma e a cor particulares que o pessimismo assumiu em Schopenhauer 
são uma forma subjetivamente condicionada pela sua individualidade e por 
suas condições de vida. Em geral, o objetivo e o subjetivo não podem ser 
separados de tal forma que, mesmo a doutrina mais objetiva, não seja 
subjetivamente colorida” (FRAUENSTÄDT, 2022, p. 215). O próprio autor 
de O mundo teria deixado motivos para a defesa dessa objetividade apenas 
parcial na medida em que para ele, por exemplo, a inevitável melancolia de 
todos os espíritos altamente dotados, dos genuínos gênios, motivam suas 
tendências ao pessimismo: “Quase se quis concluir, a partir do otimismo de 
Leibniz, que ele não era nenhum gênio” (ibidem). 

De qualquer modo, a parte objetiva de seu pessimismo estaria 
implícita no pressuposto de que “(...) o otimismo faz uma figura tão estranha 
neste palco de pecado, de sofrimento e de morte, que se teria de tomá-lo como 
uma ironia” (SCHOPENHAUER, W II, p. 695). Para argumentar, 
Schopenhauer elenca uma espécie de glossário de males do mundo que já 
foram tratados com seus estatutos positivos em diversas outras ocasiões, ao 
longo de toda a organicidade da sua metafísica da vontade – como, por 
exemplo, no § 16 de Sobre o fundamento da moral, sobre as motivações 
antimorais. A continuidade do conteúdo objetivo ou crítico de seu pessimismo 



Vilmar Debona 

 
88 

seria, então, em termos mais abrangentes, a própria patodiceia que opõe à 
teodiceia leibniziana: este só poderia ser “o pior dos mundos possíveis”, 
entendendo por “possível” aquilo que, no limite, pode subsistir; pois se fosse 
um pouquinho pior, se, por exemplo, os planetas não se mostrassem 
organizados de tal modo que se chocassem, já não substituiria. Pessimismo 
filosófico, em princípio, seria filosofia ocupada em contestar os conceitos 
basilares de qualquer otimismo (filosófico), e dentre esses conceitos basilares 
está o conceito de bem como positivo, sendo o mal apenas privação de bem 
ou negação dele, tal como o frio seria apenas ausência de calor. Isto é, 
pessimismo seria, prima facie, uma filosofia que assume a positividade do mal e 
de todos os seus sinônimos, em oposição crítica frontal a todas as filosofias 
que partem do pressuposto inverso. 

Se, aliás, alguém se valesse desse reconhecimento de uma tal 
disposição planetária e global para acusar um suposto conformismo em se 
considerar que o mundo dá conta de si – conformismo que dificultaria as 
referidas funções críticas –, então a face essencialmente moral desse mesmo 
conteúdo impediria a acusação fácil: o elogio ao Cândido de Voltaire é, 
sobretudo no Tomo II da obra magna, justificado basicamente por ter 
escancarado a falha desculpa leibniziana para os males do mundo, isto é, de 
que o mal às vezes produz o bem. Em termos próprios, otimismo não significaria 
outra coisa senão o injustificado autoelogio da vontade de vida, devido ao que 
não seria apenas falso, mas também pernicioso, “pois nos apresenta a vida 
como um estado desejável, e a felicidade do ser humano como a meta do 
mundo” (SCHOPENHAUER, W II, p. 697). Pessimismo crítico-filosófico, 
em suma, significa pessimismo crítico do otimismo metafísico e de suas 
premissas. 
 O que pretendo frisar está em sintonia primária com o que Rudolf 
Malter elaborou. Ele mostrou que o pessimismo (schopenhaueriano) é um 
conceito crítico na medida em que: (1) é crítica do otimismo e do eudemonismo, 
dado que “é uma das maneiras por meio da qual a razão reflexiva se volta à 
experiência da dor”, diferenciando-se de uma “outra maneira, que pode ser 
designada, de um lado, como eudemonismo e, de outro, como otimismo” 
(MALTER, 2009, p. 625); (2) expressa o modo exato e verdadeiro de 
conceitualização racional dessa experiência da dor e do sofrimento, enquanto 
os outros dois termos (eudemonismo e otimismo) expressam a maneira falsa, 
na medida em que não reconhecem como positiva, ou seja, independente, a 
“dor da existência”, enquanto forma efetiva da existência, e, ao invés disso, 
entendem esse como apenas aparente e acidentalmente um mundo de sofrimento. 
Com isso, as principais funções (críticas) do pessimismo estariam garantidas ao 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
89 

mesmo tempo em que seriam funções corretivas: a busca pela felicidade é um 
“erro inato” e a transformação – pela razão, ao refletir sobre a dor da 
existência – da realidade empírica em uma “totalidade transcendente” – em 
forma de teodiceia, como faz o otimismo – seria uma perversidade grotesca. 

Assim, não obstante as muitas e significativas diferenças entre seu 
pessimismo em relação àqueles desenvolvidos posteriormente, como 
adaptações de sua metafísica da vontade, como os de Hartmann, Bahnsen, 
Mainländer etc., na letra de Schopenhauer um pessimismo candidato a 
filosófico e crítico teria de assumir as seguintes premissas: (i) o mal e seus 
sinônimos – como a dor, o sofrimento, a morte e a culpa – como positivos, e 
não como meras defecções do bem; (ii) o mundo e os sofrimentos como sem 
fundamento (grundlos), sem finalidade e injustificados, inclusive com a 
impossibilidade de justificá-los quando para o alcance do bem em forma de 
felicidade ou qualquer outra expressão. Pessimismo crítico ou pessimismo 
crítico-filosófico stricto sensu assim compreendido pouco teria a ver, portanto, 
com Stimmung pessoal ou Zeitgeist social, expectativas ruins sobre o futuro, nem 
dependeria – embora possa tratar também – de condições históricas 
desfavoráveis ou desesperançosas. 

ii) Outra ocasião significativa em que o problema dos usos críticos e 
acríticos do termo pessimismo foi pautado se deu em meio ao referido maior 
debate público já ocorrido sobre – filosofias do – pessimismo, registrado 
basicamente na Alemanha entre 1860 e 1890. Movendo-se a partir de 
Schopenhauer e modificando-o em muitos pressupostos, a série de autores 
acima mencionada disputou, em especial com a escola dos neokantianos 
daquela época, argumentos sobre a positividade ou negatividade do bem e do 
mal, sobre o sentido e o valor da vida. Mas o atestado de que essas e muitas 
outras teses filosóficas em sentido estrito (sobretudo em conotação 
schopenhaueriana ou hartmanniana) não bastaram para estancar a pecha do 
pessimismo como estado de humor ou espírito de época foi fornecido pelos 
adversários: mesmo diante da expressiva e monumental produção filosófica em 
torno de A filosofia do inconsciente, de Hartmann, e sua estridente recepção, um 
grupo de neokantianos, formado, dentre outros, pelo já citado Kuno Fischer, 
por Eugen Dühring e por Jürgen Bona Meyer, insistiu até o fim que as origens 
desse profícuo e altamente produtivo debate estariam numa mera questão de 
Zeitgeist, em pathos pessoais e hipersensibilidades dos autores às dores do 
mundo; e, em termos históricos, em uma causa significativamente remota, de 
um evento ocorrido quase três décadas antes: o fracasso da revolução de 1848 
e as desilusões generalizadas que se desdobraram dela nas décadas posteriores. 



Vilmar Debona 

 
90 

Para Olga Plümacher, que com Agnes Taubert formou a trincheira 
feminina no contra-ataque aos críticos do pessimismo hartmanniano, elaborar 
um pessimismo filosófico requereria elaborá-lo objetivamente, entendendo-se 
por objetivo, aqui, justamente a independência das formulações filosóficas em 
relação a humores pessoais e de Zeitgeist, o que permitiria definir pessimismo 
como “o juízo axiológico segundo o qual a soma de desprazeres supera a soma 
de prazeres; e, por conseguinte, o não-ser do mundo seria melhor que o seu 
ser” (PLÜMACHER, 1884, p. 39). Mesmo se essa definição expressa mais a 
marca registrada do pessimismo eudemonológico de Hartmann, defensor de 
um cálculo algébrico na balança condenatória do ser em geral, Plümacher opõe 
a categoria de pessimismo crítico-filosófico a duas facetas complementares de 
seu uso pelo público leigo: ao Weltschmerz e ao Entrüstungspessimismus 
(pessimismo da indignação), compreendidas como etapas preliminares e 
posteriores do pessimismo filosófico. De forma resumida, um Weltschmerz não 
poderia ser filosófico por ser “lírico-poético”: “é um pessimismo em que o 
próprio Eu se eleva como epicentro do mundo e, como tal, lamenta ou 
experimenta sua própria calamidade como miséria universal (...) 
(PLÜMACHER, 1884, p. 33). Já um Entrüstungspessimismus, curiosamente 
especificado pela autora como “indignação pessimista do socialismo” 
(PLÜMACHER, 1884, p. 46), não seria “filosófico” porque  
 

pressupõe um otimismo fora de sua esfera, e por isso mesmo o porta, uma vez 
que só pode indignar-se em relação àquilo que se considera relativamente 
ocasional e arbitrário, e por isso corrigível, como expressa nitidamente a 
indignação pessimista da socialdemocracia. Por isso é materialmente otimista, dado que 
atribui positividade ao bem material e ao valor eudemônico, sendo um otimismo 
antropológico (...).O pessimista indignado se limita a um complexo de sintomas 
miseráveis do mundo e porque ele poderia superar esses únicos momentos 
individuais em um tempo limitado e num espaço concreto, acredita que todo o 
conjunto [da sociedade] poderia superá-los a longo prazo, indignando-se ao 
notar que isso não ocorre (PLÜMACHER, 1884, p. 46-47, grifos meus). 

 
Ora, não precisaríamos concordar com todas as premissas do que 

seria um pessimismo crítico para Schopenhauer e para Plümacher para 
considerarmos alguns elementos fundamentais do que seria um pessimismo 
acrítico. As recusas cabais desses pensadores – elaboradas de diferentes modos 
– de componentes histórico-sociais e políticos como conteúdos materiais 
prejudiciais ou até comprometedores da criticidade do pessimismo não 
impedem de aproveitarmos outra recusa em relação a outros elementos 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
91 

acríticos: aquela recusa referente a “expectativas ruins” sobre o futuro e, no 
caso de Schopenhauer, referente a imobilismo social, pechas que o termo 
“pessimismo” foi atraindo para si ao longo do tempo. Em termos críticos, 
mais uma vez, a colaboração de um pessimismo para pensarmos os mais 
diversos males, históricos ou atuais, nem deveria se referir tanto ao futuro, 
como em geral pressupõe um pessimismo acrítico, mas muito mais ao presente 
e ao passado: de fato, o caráter a-histórico schopenhaueriano está calcado em 
sua concepção metafísica de um nunc stans, de um presente contínuo. O 
pessimismo crítico denunciaria que o futuro, que sempre será diferente apenas 
na aparência se conseguir superar as mazelas do presente, não anulará os males 
pregressos nem justificará os atuais. 

Porém, a premissa de que a vontade como essência irracional do 
mundo permite entender todo desenvolvimento histórico como apenas 
aparente não leva necessariamente à defesa do status quo. Aqui residiria uma 
variável (que não desenvolveremos neste artigo) da mesma referida criticidade 
do pessimismo de tipo schopenhaueriano: libertá-lo de seus reducionismos 
acríticos permitira usá-lo como ferramenta de denúncia de males sociais, em 
leituras não-conformistas e anti-quietistas, como aquelas vislumbradas por 
Horkheimer (2018, 2025), por Lütkehaus (2007) e pela chamada “esquerda 
schopenhaueriana”. Os elogios à resignação individual mediante o raro 
ascetismo de grandes almas não ocupam mais espaço na obra de 
Schopenhauer do que a contínua denúncia dos multifacetados males positivos; 
e é relativo o fato de se tratarem de males individuais, sociais ou globais. Por aí 
é que se mostraria outra faceta da força crítica do pessimismo, certamente 
muito mais schopenhaueriano do que plümacheriano ou hartmanniano, pois, 
então, seria sinônimo de resistência e de não-conformismo. Certamente muitos 
dos grandes problemas atuais da humanidade poderiam se beneficiar dele, 
assumindo-o como aliado, pois foi isso que viram alguns pensadores da teoria 
crítica da sociedade, em especial Max Horkheimer, Heinz Maus e Alfred 
Schmidt. 

Pelos reconhecimentos dessas faces críticas – que então poderiam ser 
entendidas também como não resignadas e anti-conformistas – do 
pessimismo, conseguimos reconhecer que quando os diferentes sentidos do 
termo “pessimismo” são empregados de forma monossêmica, perdemos ou 
fazemos um mau proveito da sua força crítica. Pior ainda são os casos de 
quando se emprega o termo em sentido acrítico como se fosse crítico, isto é, quando se usa 
uma acepção acrítica para tratar de um problema que exige considerá-lo 
criticamente. Para esses casos, seria produtivo se começássemos, pelo menos 
em Filosofia, a especificarmos um adjetivo para podermos empregar 



Vilmar Debona 

 
92 

pessimismo, esse substantivo tão banalizado e reduzido. Isso Schopenhauer 
parece ter recomendado indiretamente ao se incomodar com a explicação 
estritamente subjetivista de Kuno Fischer, que praticou, numa obra de História 
da Filosofia, um flagrante uso acrítico para tratar da criticidade de uma 
sistematização filosófica do pessimismo. 

Se nutrimos interesse crítico-filosófico pelo pessimismo, seria 
imprescindível dispersarmos cuidado às suas semânticas, às origens de sua 
sustentação filosófica e às mais diversas fundamentações que foi recebendo ao 
longo da história. Do contrário, a possibilidade de seus usos em Filosofia 
confundirem e prejudicarem argumentos e teses os mais variados pode ser 
maior do que a possibilidade de ajudarem. Uma filosofia pode ser facilmente 
classificada como pessimista sem que, pelo menos se considerados os elementos 
aqui destacados, exiba qualquer relação com pessimismo enquanto uma filosofia, 
ou com algum tipo de pessimismo filosoficamente justificado. 
 
 
 
 
 
Referências 
 
BEISER, F. Weltschmerz: Pessimism in German Philosophy, 1860-1900. 
Oxford: Oxford University Press, 2016. 
BENATAR, D. Better never to have been: the harm of coming to existence. New York: 
Oxford University Press, 2006. 
DEBONA, V. A outra face do pessimismo: caráter, ação e sabedoria de vida em 
Schopenhauer.  São Paulo: Loyola, 2020. (Coleção Leituras Filosóficas). 
_________. “Productive Pessimism: Towards a (Re)definition of Critical 
Pessimism”. In: Veritas, Porto Alegre, v. 70, n. 1, jan.-dez. 2025, e-46921. 
DIENSTAG, J. F. “Pessimism”. In: GIBBONS, M. T. (Ed.). The Encyclopedia of 
Political Thought. Wiley Online Library, 2014. Disponível em: 
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1002/9781118474396.wbept0762. 
Acesso em: 23 jul. 2025. 
DOSSENA, L. F. “O mal da morte no pessimismo: considerações a partir de 
Arthur Schopenhauer e David Benatar”. In: Kínesis, Marília, v. 15, n. 39, 2023, 
p. 152-166. 
CAMBRIDGE DICTIONARY (online), 2024. Anti-natalism. Disponível em: 
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/anti-natalism. Acesso 
em: 29 out. 2025. 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1002/9781118474396.wbept0762
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/anti-natalism


Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
93 

FAZIO, D. M., KOSSLER, M., LÜTKEHAUS, L. Arthur Schopenhauer e la sua 
scuola. Lecce: Pensa MultiMedia, 2007, pp. 15-34. 
FAZIO, D. M. “La scuola di Schopenhauer. I contesti”. In: CENTRO 
INTERDIPARTIMENTALE DI RICERCA SU A. SCHOPENHAUER E 
LA SUA SCUOLA (a cura di). La scuola di Schopenhauer: Testi e contesti. Lecce: 
Pensa MultiMedia, 2009, pp. 16-216. 
FRAUENSTÄDT, J. (1866). Optimismus und Pessimismus. Leibniz und 
Schopenhauer, Deutsches Museum. Zeitschrift für Literatur, Kunst und öffentliches 
Leben, 48, p. 673-682. Trad. esp. de Jesús Carlos Hernández Moreno. 
Optimismo y pessimismo. Leibniz y Schopenhauer. Cuadernos de Pesimismo, 
México, n. 1, p. 214-221, 2022. 
FREITAS, M. S. Razões do pessimismo: estudos para uma interpretação geral do 
pessimismo filosófico à luz de Schopenhauer, Eduard von Hartmann e Matias 
Aires. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade Federal de Sergipe, São 
Cristóvão, 2024. 
GÁMEZ, H. W. “Introducción”. In: PLÜMACHER, O. El pessimismo en el 
budismo y otras religiones. Trad. H. W. Gámez. Madrid: Sequitur, 2023, p. 19-38. 
GIACOIA JR., O. “Abismos da perversidade humana”. In: Voluntas: Revista 
Internacional de Filosofia, Santa Maria, v. 9, n. 2, 2018, p. 16-34. 
HARTMANN, E. von. Zur Geschichte und Begründung des Pessimismus. Berlin: Carl 
Duncker’s Verlag, 1880. 
_________. von. Philosophie des Unbewussten. 10a ed. Leipzig: Wilhelm Friedrich 
Verlag, 1900. 
HORKHEIMER, M. Gesammelte Schriften: Vorträge und Aufzeichnungen 1949-
1973. Bd. 7. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1985. 
_________. “A atualidade de Schopenhauer”. Trad. Lucas Lazarini Valente. In: 
Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, Santa Maria, vol. 9, n. 2, jul.-dez. 2018, 
pp. 190-208. 
_________. “Pessimismo hoje”. Trad. Vilmar Debona. In: Voluntas: Revista 
Internacional de Filosofia, Santa Maria - Florianópolis, vol. 16, n. 1, e92576, 2025. 
INVERNIZZI, G. Il pessimismo tedesco dell’ottocento: Schopenhauer, Hartmann, 
Bahnsen, e Mainländer e i loro avversari. Milano: La Nuova Italia editrice, 1994. 
LICHTENBERG, G. C. Schriften und Briefe. Bd. 1. München: Carl Hanser 
Verlag, 1994. 
LÜTKEHAUS, L. “Ist der Pessimismus ein Quietismus? Überlegungen zu 
einer Praxisphilosophie des Als-Ob”. In: HÜHN, L. Die Ethik Arthur 
Schopenhauers im Ausgang vom deutschen Idealismus (Fichte/Schelling). 
Würzburg: Ergon, 2006, pp. 225-238. 



Vilmar Debona 

 
94 

_________. “Esiste una sinistra schopenhaueriana? Ovvero: il pessimismo è 
un quietismo?” In: CIRACÌ, F.; FAZIO, D. M.; PEDROCCHI, F. (a cura di). 
Arthur Schopenhauer e la sua scuola. Lecce: Pensa Multimedia, 2007. p. 15-34. 
_________. Metaphysischer Pessimismus und „soziale Frage“. Bonn: Bouvier V. H. 
Grundmann, 1980. 
MALTER, R. “Il pessimismo: un concetto critico”. Trad. Domenico M. Fazio. 
In: CENTRO INTERDIPARTIMENTALE DI RICERCA SU ARTHUR 
SCHOPENHAUER E LA SUA SCUOLA (a cura del). La scuola di 
Schopenhauer: testi e contesti. Lecce: Pensa MultiMedia, 2009. p. 624-635. 
OLIVEIRA, A. M. G. “O antinatalismo benatariano e o pessimismo 
metafísico de Schopenhauer”. In: Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, Santa 
Maria - Florianópolis, v. 15, n. 1, e88376, p. 01-27, 2024. 
PITTA, M. F.; WEBER, J. F. “Apresentação – Dossiê Catástrofe”. In: 
Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, vol. 14, n. 2, 2024, e87398. 
PLÜMACHER, O. Pessimism. Mind, [s. l.], n. 4, p. 68-89, 1879. 
_________. Der Pessimismus in Vergangenheit und Gegenwart: Geschichtliches und 
Kritisches. Heidelberg: Georg Weiss, 1884. 
POST, W. Kritische Theorie und metaphysischer Pessimismus. Zum Spätwerk Max 
Horkheimers. München: Kösel-Verlag, 1971. 
VAN DER LUGT, M. Dark Matters: Pessimism and the Problem of Suffering. 
Princeton: Princeton University Press, 2021. 
VON WILPERT, G. Sachwörterbuch der Literatur. 5. Auf. Stuttgart: Alfred 
Kröner Verlag, 1969. 
RITTER, J. Historische Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7. Schwabe Verlag (On-
line). 
SÁNCHEZ, H. E. Schopenhauer y la disputa del pessimismo en la segunda mitad del 
siglo XIX en Alemania. Tesis Doctoral. Salamanca: Universidad de Salamanca, 
2017. 
SCHMIDT, A. Schopenhauer e o materialismo. Trad. Maria Lúcia Cacciola. São 
Paulo: Clandestina, 2021. 
SCHMITT, M. Spectres of Pessimism: A Cultural Logic of the Worst. Cham: Palgrave 
Macmillan, 2023. 
SCHOPENHAUER, A. Sämtliche Werke. Hrsg. von Paul Deussen. 16 Bdn. 
München: Piper Verlag, 1911-1941. In: “SCHOPENHAUER im Kontext III” 
– Werke, Vorlesungen, Nachlass und Briefwechsel auf CD-ROM (Release 1), 
2008. (SW). 
_________. Sobre o fundamento da moral. Trad. Maria Lúcia Cacciola. São Paulo: 
Martins Fontes, 2002. 
_________. O mundo como vontade e como representação. Tomo I. Trad. Jair 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 74-95 

 
95 

Barboza. São Paulo: Unesp, 2005. (W I) 
_________. O mundo como vontade e como representação. Tomo II. Trad. Jair 
Barboza. São Paulo: Unesp, 2015. (W II) 
TAUBERT, A. Der Pessimismus und seine Gegner. Berlin: Carl Duncker’s, 1873. 

 
 

Email: debonavilmar@gmail.com 
 

Recebido: 11/2025 
Aprovado: 01/2026 


