
SCHOPENHAUER CONTRA WAGNER? 

A HISTÓRIA DE UMA CORRESPONDÊNCIA 

 

Luan Corrêa da Silva 

Universidade Federal de Santa Catarina 

 

 
Resumo: O artigo examina a única correspondência entre Schopenhauer e Wagner, originada em 1854 

com o envio do libreto O Anel do Nibelungo. O episódio, mais que anedótico, evidencia uma divergência 

estética central: enquanto Schopenhauer defende a autonomia metafísica da música em relação à 

palavra, Wagner busca a síntese entre ambas na Gesamtkunstwerk. A análise mostra como essa tensão 

se reflete na evolução do pensamento wagneriano, que, no Beethoven-Schrift (1870), passa a 

reconhecer a primazia da música pura, aproximando-se tardiamente da concepção schopenhaueriana. 
Palavras-chave: Schopenhauer, Wagner, música, estética, correspondência. 

 

Abstract: The article examines the only correspondence between Schopenhauer and Wagner, initiated in 

1854 with the sending of the Ring of the Nibelung libretto. More than an anecdotal episode, it reveals a 

central aesthetic divergence: while Schopenhauer defends the metaphysical autonomy of music in 

relation to words, Wagner seeks their synthesis in the Gesamtkunstwerk. The analysis shows how this 

tension shapes Wagner’s later thought, which, in the Beethoven-Schrift (1870), comes to acknowledge 

the primacy of pure music, thus approaching Schopenhauer’s conception. 
Keywords: Schopenhauer, Wagner, music, aesthetics, correspondence. 

 

 
 

Em dezembro de 1854, Richard Wagner enviou a Arthur 

Schopenhauer um exemplar encadernado do libreto de sua tetralogia O Anel do 

Nibelungo, acompanhado da breve dedicatória: “com veneração e gratidão”. O 

filósofo agradeceu espirituosamente, mas disse que o compositor “deveria 

pendurar a música no prego, pois tem mais gênio para a poesia”, e 

acrescentou: “quanto a mim, permaneço fiel a Rossini e Mozart”. Esse 

episódio, à primeira vista anedótico, tornou-se emblemático de um 

desencontro intelectual cuja relevância ultrapassa o domínio biográfico. Mais 

do que o registro de uma troca epistolar, a correspondência entre Wagner e 

Schopenhauer revela o núcleo de uma divergência estética e metafísica que 

atravessa todo o século XIX: a relação entre música e palavra. 
A influência de Schopenhauer sobre Wagner tem sido amplamente 

reconhecida por intérpretes de diferentes tradições. Leituras pioneiras, como as 

de Hübscher (1956) e Édouard Sans (1969), destacam o papel decisivo da 

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025  |  96-112 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
97 

filosofia da vontade na formação estética do compositor, enquanto Bryan 

Magee (2001) e Dieter Borchmeyer (2002) interpretam essa influência em 

chave espiritual e dramatúrgica. Estudos mais recentes, como os de Kevin 

Karnes e Andrew Mitchell (2020), ampliam esse panorama ao analisar a 

recepção schopenhaueriana na teoria musical wagneriana. Outros autores, 

porém, problematizam a extensão dessa dependência: Eric Chafe (2005) 

investiga sua presença na linguagem harmônica de Tristão e Isolda; Christopher 

Janaway (2022) examina o aspecto moral e afetivo do amor como forma de 

transcendência; e Alessandro Pinzani (2013) propõe uma leitura crítica da 

relação entre filosofia e libreto, em uma perspectiva muito próxima a deste 

artigo. Segundo Marinheiro (2012), Schopenhauer permaneceu fiel ao século 

XVIII, ainda que abrindo caminho para a música do século XIX; Pucciarelli 

(2018), por sua vez, analisa a vinculação e os limites de Schopenhauer em 

relação ao sistema tonal. No Brasil, além deste, Burnett (2009), Silva (2012), 

Barros (2013) e Oliveira (2016) destacam a influência do filósofo no Beethoven-

Schrift e dialogam diretamente com este estudo. 
Diferentemente dessas abordagens, porém, o presente artigo toma 

como objeto central a própria correspondência entre filósofo e compositor, 

com o objetivo de reconstruir seu contexto histórico e examinar as tensões 

estéticas latentes em suas palavras. Propõe-se avaliar de que modo essa troca 

epistolar incidiu sobre as concepções teóricas, artísticas e políticas de Wagner, 

com especial atenção à sua reflexão sobre a música.  Inicialmente, Wagner 

acreditava poder traduzir musicalmente a filosofia de Schopenhauer, sobretudo 

nos seus libretos, cujo núcleo temático gravita em torno da ética do amor, da 

compaixão e da negação da vontade. Entretanto, a resposta de Schopenhauer 

evidencia tensões estéticas que só encontrarão plena ressonância no Beethoven-

Schrift, de 1870, quando Wagner reconhece a primazia ontológica da música 

sobre a poesia e, com ela, a superioridade de Beethoven. 

 

 

1. O contexto revolucionário e o desencantamento de Wagner 

 

Em 1849, aos quarenta anos, Wagner encontrava-se exilado em 

Zurique, na Suíça, após fugir da Alemanha devido à perseguição política 

resultante de seu envolvimento na revolta de Dresden, ocorrida entre os dias 2 

e 7 de maio daquele ano. Influenciado tanto pelo anarquismo social de 

Bakunin quanto pelo materialismo sensualista de Feuerbach, Wagner 

participou ativamente da revolta contra o absolutismo do rei Friedrich August 

II. Atuou como mensageiro e também colaborou nas barricadas, ao lado de 



Luan Corrêa da Silva 

 
98 

seu amigo Bakunin, quem, segundo o próprio Wagner, unia “uma pessoa 

verdadeiramente amável e sensível” a “uma selvageria absolutamente inimiga 

de toda civilização” (WAGNER, 1911, p. 459; MAGEE, 2000, p. 39). O 

fracasso da revolta, após sete dias de confrontos, culminou na retomada de 

Dresden pelas tropas saxãs e prussianas, e resultou na emissão de mandados de 

prisão contra os revolucionários. Bakunin e outros líderes foram julgados, 

sendo alguns condenados à morte, embora as sentenças tenham sido 

posteriormente comutadas para penas de prisão. Por muito pouco, Wagner 

conseguiu escapar da prisão e, com um passaporte fraudado e o dinheiro 

doado por Liszt, conseguiu fugir rapidamente para a Suíça, onde se estabeleceu 

ao lado de outros exilados.  

Esse é o contexto de seus escritos de cunho teórico: A Arte e a 

Revolução (Die Kunst und die Revolution), A Obra de Arte do Futuro (Das Kunstwerk 

der Zukunft), ambos de 1849, e Ópera e Drama (Oper und Drama), de 1851. Nestas 

obras, Wagner apresenta a sua conhecida concepção da “Obra de arte total” 

(Gesamtkunstwerk), na qual música, poesia, dança, drama e arquitetura possuem 

uma integração análoga à do drama grego. A reintegração das artes na 

modernidade somente seria possível com uma reintegração da sociedade e, por 

isso, a proposta de uma obra de arte do futuro é, também, a resistência à 

sociedade individual-burguesa da arte como mercadoria, em favor do 

restabelecimento de uma experiência coletiva capaz de reconciliar a sociedade 

com a arte. 

Os textos de Wagner foram escritos no hiato de cinco anos entre as 

suas óperas O Holandês Voador, de 1841, Tannhäuser, de 1845, Lohengrin, de 1848, 

e a obra que corresponderia artisticamente à consolidação dos ideais 

revolucionários construídos progressivamente nas anteriores: O Anel do 

Nibelungo. No dia 26 de setembro de 1854, Wagner finaliza a partitura da 

primeira das quatro óperas do Anel, O ouro do Reno, imediatamente antes de 

tomar contato com O mundo como vontade e representação. Utilizando-se da 

mitologia grega e do cristianismo, as primeiras obras de estilo propriamente 

wagneriano dos anos 40 preparam o simbolismo político empregado na 

mitologia nórdica do Anel, cuja concretização ocorreria no festival de 

Bayreuth, no Teatro de Bayreuth, inaugurado apenas em 1876. 

No entanto, o fracasso da revolta de Dresden e o exílio político 

forçado mergulham Wagner em uma profunda depressão, nascida do 

                                                 
 Serão utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Schopenhauer: W I (O mundo como 
vontade e como representação, tomo I), W II (O mundo como vontade e como representação, tomo II), 
GBr (Gesammelte Briefwechsel), Gespr (Gespräche), P II (Parerga Und Paralipomena, volum, II). E de 
Nietzsche: GM (Genealogia da Moral). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
99 

desencanto com qualquer perspectiva de transformação política. Aos quarenta 

e um anos, ele atravessa uma crise de identidade: já havia concluído o libreto e 

a primeira partitura daquela que se tornaria sua obra-prima, mas se vê 

paralisado por um conflito interior que só encontraria resolução com o 

encontro de uma nova orientação filosófica: o pessimismo de Schopenhauer. 

Todavia, segundo o próprio Wagner, não foi a estética que mais lhe chamou a 

atenção, mas a ética: 

 

Quem me indicou esse livro foi Herwegh, que me chamou a atenção, acima de 

tudo, para o fato curioso de que a obra, publicada mais de trinta anos antes, só 

recentemente havia sido redescoberta por vias bastante inusitadas. […] Como 

ocorre com todo aquele que vive em estado de paixão, também eu fui, a 

princípio, em busca da conclusão do sistema de Schopenhauer. A parte estética 

me satisfez plenamente, e me surpreendeu especialmente a importância atribuída 

à música. No entanto, fiquei espantado, como todo aquele que se encontre num 

estado emocional semelhante ao meu com o desfecho moral do sistema: ali se 

apresentava a aniquilação da vontade, a renúncia mais completa, como sendo a 

única verdadeira e última libertação das amarras da existência individual, cuja 

limitação agora se tornava nitidamente perceptível na maneira de conceber e 

experimentar o mundo. Para quem buscava na filosofia uma justificativa superior 

para a agitação política e social em nome do assim chamado 'indivíduo livre', ali 

não havia absolutamente nada a ser encontrado. Ao contrário: tudo exigia o 

abandono completo desse caminho, como única forma de apaziguar o impulso 

da personalidade. Naturalmente, isso não me agradou de imediato, e por algum 

tempo não consegui abrir mão da 'alegre' visão de mundo grega [Weltanschauung], 

a partir da qual eu havia vislumbrado minha obra A Obra de Arte do Futuro. Na 

verdade, foi Herwegh quem, com uma palavra ponderada, primeiro me levou a 

reconsiderar minha sensibilidade. Segundo ele, é precisamente essa visão da 

nulidade do mundo fenomênico que fundamenta toda a tragédia, e de forma 

intuitiva ela sempre habitara o espírito de todo grande poeta ou, mais ainda, de 

todo grande ser humano. Voltei-me então ao meu poema dos Nibelungos e, para 

meu espanto, reconheci que aquilo que agora tanto me impactava na teoria já me 

era familiar em minha própria concepção poética (WAGNER, 1911, p. 603, 

tradução minha). 

 

O pessimismo metafísico de Schopenhauer significou uma espécie de 

analgésico para o desencantamento de Wagner com a revolução, ao mesmo 

tempo que impulsionou uma nova maneira do músico interpretar as suas obras 

pensadas inicialmente na chave revolucionária. 



Luan Corrêa da Silva 

 
100 

Assim, por exemplo, na chave revolucionária, Tannhäuser simboliza a 

superação do amor de Vênus na reconexão do herói com a comunidade do 

castelo de Wartburg e seus valores, pelo concurso dos cantores (Sängerkrieg). 

Na chave pessimista, essa reconexão é impossível, mas redimida pela superação 

desse amor erótico ou sexual (Geschlechtsliebe) pela descoberta do amor puro 

(ágape) de Elisabeth, quem, por fim, sacrifica-se compassivamente para redimir 

os sofrimentos de Tannhäuser. Na trama, Tannhäuser é filho de Parsifal, herói 

tema da última das óperas de Wagner, de 1882, a mais schopenhaueriana de 

todas sob o aspecto da redenção e, por isso, também a mais cristã. Em 

Lohengrin, este herói impõe a Elsa a condição de nunca perguntar o seu nome e 

nem a sua origem, para que o amor entre eles fosse protegido. No entanto, ela 

se deixa levar pela suspeita levantada pela antagonista Ortrud e rompe com a 

confiança cega em Lohengrin, o que pode também ser interpretado nas duas 

chaves: no primeiro caso, a desconfiança do povo em relação aos ideais 

desconectados com a fé pública em torno de uma utopia comum; no segundo, 

a insegurança representa o querer-conhecer (Erkennenwollen) 1  daquilo cujo 

sentido não pode ser alcançado racionalmente, pois não pertence ao âmbito do 

indivíduo, mas sim de sua supressão (Aufhebung). 

Conforme carta de Wagner a Liszt, de dezembro de 1854, Wagner 

compunha o terceiro ato da segunda ópera do Anel, A Valquíria, enquanto lia 

O mundo como vontade e representação, encontrando-se, portanto, já profundamente 

absorvido na metafísica schopenhaueriana. Foi aí a mudança de chave na 

orientação de sua composição, não mais guiada pelo télos da revolução política, 

mas agora pelo da redenção metafísica. Ou seja, se o diagnóstico da sociedade 

desintegrada já estava relativamente bem delineado em suas óperas anteriores, 

o desvio do prognóstico se torna significativo. Por exemplo, a primeira 

concepção para o Ouro do Reno era a de mostrar “a injustiça original da qual 

surgiu um mundo inteiro de injustiças”, conforme escreveu o próprio Wagner 

em uma carta a August Röckel. Todavia, o remédio escolhido para os males do 

mundo, no Crepúsculo dos Deuses (Götterdämmerung), não é o político, mas o 

metafísico2. Entre deuses, gigantes e anões, o Anel é símbolo da cobiça e do 

poder decorrentes do egoísmo que é humano. O castelo Valhalla, cosmo de 

Wottan, simboliza o anseio pela permanência dos conceitos e ideais, os quais 

estão, na trama, condenados à ruína. E o colapso dessa ordem, ao fim, com o 

reconhecimento de Brünnhilde, conduz como único caminho a morte 

resignada e compassiva na pira funerária de Siegfried3. 

                                                 
1 Tal como descrito em SCHOPENHAUER, W II, Cap. 20, p. 314. 
2 Uma discussão a respeito dessas correspondências é feita por MAGEE, 2000, p. 126ss. 
3 Todavia, conforme bem observa PINZANI (2012, p. 223), a morte de amor (Liebestod) de Isolda não 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
101 

Embora os libretos de Wagner já contenham, mesmo antes de sua 

leitura de O mundo, temas compatíveis à ética schopenhaueriana — como a 

redenção pelo amor compassivo e a resignação da vida mediante a negação da 

vontade —, permanece a questão de saber se o mesmo pode ser dito em 

relação à metafísica da música. Ainda que a estética não tenha inicialmente 

despertado em Wagner a mesma atenção que a ética, serão justamente as 

reflexões de Schopenhauer sobre a música que estruturam a resposta do 

filósofo ao seu admirador. 
 

 

2. O envio do libreto do Anel e a resposta de Schopenhauer 

 

Em 4 de dezembro de 1854, um dos companheiros de exílio de 

Wagner, Franz Bizonfy, envia a Schopenhauer uma carta na qual escreve, entre 

apresentações e elogios, o seguinte: 

 

Qual o propósito desta carta? Há muito tempo nutro o desejo de conhecê-lo 

pessoalmente e certamente já teria viajado a Frankfurt para esse fim, se minhas 

circunstâncias não fossem tais que me impedem de arriscar pisar em solo alemão. Resta-

me, portanto, apenas suplicar-lhe, prezado senhor, que venha passar alguns dias ou 

semanas conosco em Zurique. Digo 'conosco', pois não sou o único que deseja conhecê-

lo e conversar consigo. O senhor Jörg Herwegh, tão difamado por muitos e conhecido 

por poucos, o ex-poeta (a quem, entre nós, certamente não falta nobreza de espírito e 

que tem mais luz na cabeça do que uma universidade alemã inteira), o célebre músico e 

compositor Wagner, igualmente um homem de grande inteligência, e ainda outras 

pessoas, das quais o senhor tirará mais proveito do que de todos os professores de dois 

séculos, unem-se ao meu pedido e aguardam ansiosos sua chegada a Zurique. 

(SCHOPENHAUER, GBr, 806 [537], p. 349-350, tradução minha). 

 

Não há registro de uma resposta de Schopenhauer a Wagner. No 

entanto, em carta datada de 30 de dezembro, o filósofo comenta o episódio 

com seu “evangelista” mais próximo, Julius Frauenstädt: 

 

Anexo dois curiosos escritos de homenagem. O húngaro, junto com uma 

verdadeira coterie de espíritos encantados (da Alemanha), pede insistentemente 

                                                                                                        
representa recusa, mas o desejo de prolongamento da fusão amorosa que encontra seu limite. Não se 
trataria, portanto, da recusa da vontade, como se esperaria pela ética schopenhaueriana, mas de sua 
afirmação na forma do desejo, ainda que ideal, pela união mística. Ou seja, o libreto de Tristan estaria 
ainda consideravelmente vinculado à influência de Feuerbach, não de Schopenhauer. 



Luan Corrêa da Silva 

 
102 

que eu viaje a Zurique em dezembro para satisfazer sua curiosidade! Respondi 

educadamente, de forma amigável e breve, que não poderia entrar em 

controvérsias por escrito e que não viajava mais. Em resposta, recebi um livro 

de Richard Wagner, que não foi impresso para o público, mas apenas para 

amigos, em papel espesso e de excelente qualidade, bem encadernado: chama-se 

O Anel do Nibelungo, é uma sequência de quatro óperas que ele pretende compor, 

provavelmente a verdadeira obra de arte do futuro. Parece ser muito fantasioso: 

li apenas a introdução e continuarei a leitura. Não havia carta, apenas a inscrição: 

'Com veneração e gratidão [aus Verehrung und Dankbarkeit]'. 

(SCHOPENHAUER, GBr, 810 [541], p. 357-358, tradução minha). 

 

De fato, persuadido de que sua ópera era a realização artística da 

filosofia de Schopenhauer, Wagner envia-lhe o libreto do Anel. Nas suas 

palavras: 

 

Naquela ocasião [dezembro de 1854], senti-me movido a enviar ao venerado 

filósofo um exemplar do meu poema dos Nibelungos; acrescentei ao título, de 

próprio punho, apenas as palavras 'em sinal de veneração' [aus Verehrung], sem 

dirigir a Schopenhauer qualquer outra palavra — o que se deveu, em parte, ao 

grande embaraço que sentia em me exprimir diante dele, e, em parte, à 

convicção de que, se Schopenhauer, pela leitura do meu poema, não pudesse 

por si mesmo perceber claramente com quem estava lidando, tampouco o faria 

uma carta minha, por mais detalhada que fosse (WAGNER, 1911, p. 605, 

tradução minha). 

 

Wagner nunca recebeu uma resposta escrita do filósofo, mas apenas 

transmitida verbalmente, provavelmente em 26 de maio de 1855, através do 

jornalista suíço e seu companheiro de refúgio, Franz Arnold Wille. A anotação 

é da romancista Eliza Wille, esposa de Franz: 

 

Wille costumava visitá-lo [Schopenhauer] todos os anos em Frankfurt. 'Lembra-

se', disse Wagner, 'do que ele certa vez me enviou como saudação por seu 

intermédio? ‘Diga ao seu amigo Wagner, em meu nome, que agradeço pelo 

envio de seus Nibelungos, mas ele deveria pendurar a música no prego [an den 

Nagel hängen], tem mais gênio [Genie] para a poesia! Quanto a mim, 

Schopenhauer, permaneço fiel a Rossini e Mozart!' (SCHOPENHAUER, 

Gespr, 341, p. 199-200, tradução minha). 

 

A lembrança do próprio Franz altera a última afirmação: 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
103 

Não me lembro, mas minha esposa contou que, certa vez, Schopenhauer me 

disse ao me despedir: ‘Cumprimente também seu amigo Wagner, agradeça-lhe 

pelo envio de seus Nibelungos e diga-lhe que ele deve pendurar a música no 

prego e se dedicar à poesia. Como me alegrei ontem à noite com Rossini! 

(SCHOPENHAUER, Gespr, p. 200, nota 181, tradução minha)4. 

 

A notícia parece ter sido recebida por Wagner, porém, com grande 

entusiasmo. Em sua autobiografia, ele anota: “soube por Karl Ritter, assim como 

pelo Dr. Wille, ambos tendo visitado Schopenhauer em Frankfurt, que este se 

expressara de modo significativo e favorável sobre minha obra”. Cosima, por sua 

vez, comenta em uma carta a Ludwig Schemann de 8 de janeiro de 1888: 

 

Schopenhauer não respondeu ao envio do Anel. No entanto, ele afirmou, com 

certeza, que isso é um poeta [das sei ein Dichter] e que lhe era incompreensível 

como figuras tão distantes de nós, como os deuses germânicos, poderiam ter 

sido trazidas tão claramente para perto de nós. Isso eu sei com certeza; sobre o 

restante, não perguntei (SCHOPENHAUER, Gespr, 342, p. 200, tradução 

minha). 

 

Bem diferentes, porém, dos outros registros e relatos a respeito do 

ocorrido. Nas anotações marginais ao libreto recebido por Wagner, por 

exemplo, é possível ler algumas correções do filósofo: no lugar de “den fehre 

Sorge” ele anota “den zehre[n] Sorge” (de “a fraca aflição” para “a consumidora 

aflição”), “des Blinden Auge leuchtet ein Blitz” (“no olho do cego lampeja um 

relâmpago”) ele corrige para “erleuchtet” (“ilumina”); diante da palavra 

“Felssteine” (rochas), ele escreve: “Ouvidos! Ouvidos!”, e na página 61 do 

libreto comenta: “ele não tem ouvidos, o músico surdo”. A relação entre 

Sieglinde e Siegmund lhe causa aversão: “é infame!”, “pode-se esquecer a 

moral às vezes, mas não se deve espalhá-la.” (SCHOPENHAUER, 

Briefwechsel und andere Dokumente, p. 364-365, tradução minha). 
Nesse sentido, o filósofo Carl Hebler anota que Schopenhauer 

considerava Wagner, de maneira geral, um grande poeta, mas não concordava 

com a “comunhão de bens” (Gütergemeinschaft) que ele queria estabelecer entre 

poesia e música. Schopenhauer elogiou o Anel como uma obra poética, mas 

observa que a execução 

 

                                                 
4 Se esta última menção se referir à apresentação de O barbeiro de Sevilha, em 25 de maio de 1855, a 
conversa provavelmente ocorreu em 26 de maio de 1855. Cf. SCHOPENHAUER, Gespr, p. 200, nota 
181. 



Luan Corrêa da Silva 

 
104 

seria muito difícil, pois parte da cena se passava sob o Reno e muitos 

personagens apareciam: gigantes, anões, deuses e humanos. O poema, aliás, 

continha elementos imorais: uma mulher [Brünnhilde] entrega armas ao inimigo 

[Gunther] de seu marido [Siegfried], que ela havia recebido hospitaleiramente, e 

até se entrega a ele, chegando a um ponto extremo, onde então se diz: o pano 

cai rapidamente. A poesia não deveria ser moralizante, mas também não deveria 

ser imoral (SCHOPENHAUER, Gespr, p. 202ss.).                                                                                       

 

A Hornstein, por sua vez, o filósofo reclama: 

 

Ele me enviou sua trilogia. O sujeito é um poeta, não um músico. Acontecem, 

de fato, coisas incríveis. Uma vez diz-se que o pano cai rapidamente. Mas, se não 

cair rapidamente, então veremos coisas feias por lá.' Ele se referia ao final do 

primeiro ato da Valquíria. Ele nunca dizia 'Wagner' sem acrescentar 'Richard' 

antes, pronunciando o nome de maneira bem inglesa (como 'Ritschert'). De 

modo geral, ele se orgulhava de seu inglês impecável e explicava que, embora 

não tivesse nascido na Inglaterra, ali havia sido concebido (SCHOPENHAUER, 

Gespr. 350, 214ss.). 

 

 

3. Schopenhauer e a primazia da música 

 

Como se sabe, Schopenhauer não era afeito aos ideais 

revolucionários5. Hornstein anota que, ao fim da vida, Schopenhauer exagerava 

na sua belicosidade contra os democratas, nas suas rotineiras refeições no 

Englischen Hof, enquanto paparicava os oficiais austríacos da nobreza decadente 

chamando-os de salvadores da sociedade (SCHOPENHAUER, Gespr, p. 222). 

A respeito da notícia sobre os admiradores de Zurique, Adam von Doß 

comenta: “fiquei muito surpreso ao saber que você é capaz de fazer 

propaganda até mesmo entre os ultrademocratas, como Wagner e Herweg” 

(SCHOPENHAUER, GBr, 818 [549], p. 376). 

Apesar dessa indisposição política, o centro da crítica de 

Schopenhauer a Wagner é estético: a subordinação da ópera wagneriana à 

palavra, ao texto, ao libreto. Mesmo que a semântica lhe fosse coerente e até 

compatível com seu pensamento, a preferência a Mozart e a Rossini expressa, 

na música instrumental e na ópera, princípios distintos daqueles encontrados 

                                                 
5  É conhecido o anedotário episódio em que Schopenhauer tranca as portas para o grupo de 
revolucionários em Frankfurt, durante as revoltas que se iniciaram em 1848 por lá (SAFRANSKI, 2011, p. 
600ss.). 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
105 

nos escritos revolucionários, em torno da Gesamtkunstwerk. A música, diz 

Schopenhauer, nunca deve se subordinar ao texto, mas falar a sua própria 

língua, isto é, possui uma gramática própria na qual reside precisamente a 

possibilidade de uma compreensão mais profunda da realidade não mediada 

pelo conceito (Begriff), mas pelo sentimento (Gefühl). A arte poética já avança 

nessa direção, é verdade, pelo seu refinado trabalho de vivificar as abstrações 

conceituais por meio de um afrouxamento do sentido denotativo da linguagem 

em um uso conotativo, trabalho que lhe confere um status superior na 

hierarquia schopenhaueriana das artes6. No entanto, o lastro cognitivo desse 

uso, ainda que indireto, impede neste e nos outros gêneros artísticos uma 

apreensão totalmente independente e rigorosamente imediata7. 

Schopenhauer adota uma perspectiva que, embora se enquadre numa 

estética do efeito, recua em relação a este modelo, no sentido de reconhecer na 

própria constituição formal harmônica, e seus intervalos sonoros, uma 

correspondência aos movimentos mais essenciais da vontade. A música 

transmite mais imediatamente a quintessência vital (Quintessenz des Lebens) que 

movimenta as próprias artes figurativas ou imagéticas e pode, por isso, atribuir 

o sentido mais universal, por meio de meros tons, a toda diversidade das 

expressões afetivas.  

 

Pois a música nunca expressa a aparência, mas unicamente a essência íntima, o 

em si de toda a aparência, a vontade mesma. A música exprime, portanto, não 

esta ou aquela alegria particular e determinada, esta ou aquela aflição, ou dor, ou 

espanto, ou júbilo ou regozijo, ou tranquilidade de ânimo, mas eles MESMOS, 

isto é, a Alegria [die Freude], a Aflição [die Betrübniß] a Dor [den Schmerz], o 

Espanto [das Entsetzen], o Júbilo [den Jubel], o Regozijo [die Lustigkeit], a 

Tranquilidade de Ânimo [die Gemüthsruhe], em certa medida in abstracto, o 

essencial deles, sem acessórios, portanto também sem os seus motivos 

(SCHOPENHAUER, W I, § 52, p. 302). 

 

Por essa razão, Schopenhauer diz se tratar de uma “linguagem 

universal no mais supremo grau, que está até mesmo para a universalidade dos 

conceitos como aproximadamente estes estão para as coisas particulares” 

(SCHOPENHAUER, W I, § 52, p.  303). Daí a vivacidade com que a música 

estimula a nossa fantasia e consegue figurar “de carne e osso” os seus humores 

fundamentais, combinando, por isso, com as cenas do cotidiano e com as 

demais artes. Assim, se a diversidade patológica dos nossos afetos pode ser 

                                                 
6 Cf. SILVA, 2020. 
7 Notadamente, pelo ainda residual condicionamento representacional da relação subjeito e objeto. 



Luan Corrêa da Silva 

 
106 

reduzida à alternância entre dor e à sua privação (SCHOPENHAUER, W II, 

Cap. 46, p. 686), também a música se reduz à alternância de duas qualidades 

fundamentais: consonância e dissonância. 

 

A música, portanto, consiste sempre numa alternância contínua entre acordes 

mais, ou menos, inquietantes, isto é, acordes que despertam anseios, e aqueles 

que mais, ou menos, nos fazem repousar e satisfazem; precisamente como a vida 

do coração (a vontade) é uma contínua alternância entre grandes e 

insignificantes inquietações mediante desejo e temor, e repousos diversos que 

lhes correspondem. Em conformidade com isso, a progressão harmônica 

consiste na alternância artisticamente regulada entre dissonância e consonância 

(SCHOPENHAUER, W II, Cap. 39, p. 547-548). 

 

Todavia, não é proporcional a relação entre dores e prazeres na 

psicofisiologia schopenhaueriana, na qual a carência é sempre duradoura, 

enquanto a satisfação é sempre passageira e insuficiente. O fato de que “contra 

cada desejo satisfeito permanecem pelo menos dez que não o são” 

(SCHOPENHAUER, W II, § 38, p. 226) impõe à vida uma condição 

existencial de sofrimento e, por isso, a dissonância expressa o humor 

fundamental da vontade. Musicalmente, isso se expressa pela tensão essencial 

que é gerada pelo intervalo de sétima em um acorde dissonante em relação ao 

qual a tônica representa um repouso, um relaxamento ou distensão. No ritmo, 

isso equivale à diferença entre o ataque de uma nota no tempo forte, no tempo 

fraco ou no contratempo: uma nota tônica no lugar errado do compasso pode 

gerar angústia, quando se esperava uma resolução (SCHOPENHAUER, W II, 

Cap. 39, p. 546-548). A combinação dessas duas qualidades é ilustrada no 

seguinte arpejo elaborado pelo filósofo, o qual mostra a execução da tônica em 

Dó maior no tempo fraco do fim do primeiro compasso, gerando a tensão, e a 

mesma resolução no tempo forte do início do quarto, proporcionando a 

resolução. 

 

 
 

A desproporção entre dores e prazeres também é expressa na música 

pelo efeito do retardo (Vorhalts), que consiste no prolongamento da tensão 

antes do repouso tonal, o qual gera a sensação de suspense. Todavia – e isso é 

importante para compreender o contexto musical de Schopenhauer –, a tensão 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
107 

tem de se resolver em algum momento. A raiz clássica dessa observação 

guarda relação com o contexto harmônico musical da época8. O teórico Jean-

Philippe Rameau, autor do Traté d’harmonie (1722) adotado pelo menos até 

Schönberg, estrutura a série harmônica tonal a partir de seus harmônicos 

naturais, ou sons harmoniques, do baixo fundamental (Grundbaß ou Basse 

fundamentale). Schopenhauer encontra nessa concepção da música tonal uma 

interessante correspondência com a sua metafísica e estabelece o que chama de 

(Analogie) ou paralelismo (Parallelismus) entre a “lei da harmonia” e os reinos da 

natureza. Nessa analogia, as quatro vozes principais da harmonia, no modelo 

de Rameau – baixo, tenor, contralto e soprano – corresponderão aos reinos da 

natureza: o baixo corresponde ao reino mineral da matéria bruta sem 

consciência, no qual as outras vozes se assentam e se elevam. 

 

 

4. Schopenhauer contra Wagner? 

 

Em virtude da anterioridade ontológica da música, que Schopenhauer 

coloca no mesmo patamar do em si do mundo, o filósofo sustenta que a ópera, 

enquanto gênero que combina poesia e música, deve reconhecer a supremacia 

desta última: 

 

Essa é a origem do canto com palavras e, por fim, da ópera – vê-se justamente 

por aí que as palavras daquele e o libreto desta nunca devem abandonar a sua 

posição subordinada para se tornarem a coisa principal, fazendo da música mero 

meio de sua expressão, o que se constitui num grande equívoco e numa 

absurdez perversa (SCHOPENHAUER, W I, § 52, p. 303). 

 

Essa é a razão de sua preferência por Mozart e, particularmente, por 

Rossini. Pouco citado, Mozart é utilizado como símbolo da filosofia: “o 

espanto filosófico é, portanto, no fundo, consternado e aflito: a filosofia, como 

na abertura de Don Juan, começa com um acorde menor” 

(SCHOPENHAUER, W II, Cap. 17, p. 209). Rossini, por sua vez, é mais 

citado: são dele mencionadas a ópera bufa de Il barbiere di Siviglia, a qual 

provavelmente assistiu em 1855 (SCHOPENHAUER, Gespr, p. 200, nota 

281), e a ópera séria e trágica Tancredi, especialmente a “melodia imortal” 

(SCHOPENHAUER, P II, § 242, p. 503) da ária Di tanti palpiti. Hornstein 

anota que, “quando falava de Rossini”, Schopenhauer “erguia os olhos com 

devoção para o céu”. Interessa a Schopenhauer o fato de que, embora se trate 

                                                 
8 Cf. MARINHEIRO, 2012; PUCCIARELLI, 2018. 



Luan Corrêa da Silva 

 
108 

do gênero operístico, nas óperas de Rossini a melodia é livre em relação às 

sílabas cantadas, ampliando-se os recursos criativos nas técnicas de expressão, 

como os melismas. Isso implica a valorização da partitura em relação ao libreto 

e, portanto, da música em relação à poesia. 

 

Quando a música procura apegar-se em demasia às palavras e a moldar-se aos 

eventos, esforça-se por falar uma linguagem que não é a sua. De um semelhante 

erro ninguém melhor se livrou do que ROSSINI: por isso sua música fala tão 

clara e puramente a sua linguagem PRÓPRIA, visto que quase não precisa de 

palavras e, por conseguinte, provoca todo o seu efeito mesmo se executada só 

com instrumentos (SCHOPENHAUER, W I, § 52, p. 303). 

 

Pode-se, com isso, compreender melhor o tom irônico da resposta de 

Schopenhauer ao envio de Wagner, cuja reprovação se disfarça sob a forma de 

elogio. A complexidade e a extensão do poema do Anel parecem ter 

evidenciado, ao filósofo, certa limitação musical do compositor, mesmo sem 

ter tido a oportunidade de assistir à encenação do ciclo, o que só ocorreria em 

1876, por ocasião da estreia em Bayreuth. Por outro lado, o fato de Wagner ter 

recebido a resposta em tom de elogio explica-se se consideramos o 

pressuposto central de seu projeto da Gesamtkunstwerk e a sua posição 

demarcada, em tom de denúncia, no seu escrito do período, Ópera e Drama: 
 

Quase me envergonho de pronunciar em voz alta a breve fórmula que revela o erro, 

pois me sentiria acanhado em anunciar, com o peso de uma grande novidade, algo tão 

claro, simples e evidente em si mesmo, que, a meu ver, o mundo inteiro há muito já 

deveria saber com certeza. Se, apesar disso, pronuncio essa fórmula com certa ênfase, 

se declaro, portanto, que o erro do gênero artístico da ópera consistia em que um meio 

de expressão (a música) foi convertido em fim, enquanto o fim da expressão (o drama) foi convertido a 

meio (WAGNER, 1913, p. 26-27). 

 

Em Ópera e Drama, Wagner assume pressupostos opostos aos de 

Schopenhauer, ao identificar na história da ópera, desde a renascença italiana, a 

história de um erro estético: o de ter desintegrado a música de sua função na 

unidade expressiva com a poesia e o drama, nos moldes das tragédias gregas. A 

ópera teria tido sua origem histórica numa separação artificial, não natural, a 

qual destacou a música, aos poucos, como arte absoluta e autônoma. Os 

impactos dessa fragmentação expressiva delega a poesia à função inversa de 

mero acompanhamento a serviço da música. E a apresentação musical, antes 

de trazer a cena à baila, torna-se um espetáculo virtuosístico sem mais conexão 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
109 

com a realidade do povo. 

Na contramão do que diz Schopenhauer, a Gesamtkunstwerk de 

Wagner visa a reintegração orgânica das artes cindidas pela história moderna, a 

qual expressa também uma reintegração do artista com a sociedade, 

fragmentada pela sociedade burguesa. De uma perspectiva estética, implica o 

reconhecimento da função subordinada da música à unidade orgânica da obra, 

como veículo sensível que realiza o conteúdo e ação da poesia no drama, 

unidos à expressão visível e espacial do gesto e do cenário. 

Não é essa, contudo, a posição estética assumida por Wagner no 

Beethoven-Schrift, de 1870, para o qual Schopenhauer foi “o primeiro a 

reconhecer e definir, com clareza filosófica, a posição da música em relação às 

demais artes ao lhe atribuir uma natureza inteiramente distinta daquela que 

caracteriza a poesia e as artes plásticas” (WAGNER, 2010, p. 14-5). Por ocasião 

do centenário de nascimento de Ludwig van Beethoven, Wagner parece recuar 

de sua concepção original e aderir, ainda que tardiamente e com certa 

resignação, à tese schopenhaueriana da superioridade da expressão musical e, 

por conseguinte, da música puramente instrumental9. 
 

Se agora imaginarmos (...) um trecho de música de dança, um movimento sinfônico 

de orquestra desenvolvido conforme um motivo de dança ou, enfim, uma verdadeira 

cena de ópera, percebemos que nossa fantasia é, de imediato, cativada pela disposição 

regular da repetição dos períodos rítmicos, através dos quais a capacidade de 

penetração da melodia é definida, sobretudo, em virtude de sua plasticidade (...) A 

música abandona aqui o estado de sua sublime inocência; perde a força de nos libertar 

do pecado do fenômeno, ou seja, não é mais a anunciadora da essência das coisas, 

mas é ela própria enredada na ilusão da aparência das coisas fora de nós. Pois nesta 

música quer-se agora ver algo e este algo para ver torna-se o principal, como bem o 

mostra a ópera, onde o espetáculo, o balé etc. constituem o elemento mais sedutor e 

cativante, o que evidencia claramente a degradação da música empregada neste 

sentido (WAGNER, 2010, p. 37). 

 

No Beethoven-Schrift, Beethoven é o gênio da superioridade da música 

sinfônica e instrumental, e o coro da Nona Sinfonia, antes símbolo prenunciador 

da união perfeita entre música e palavra, mostra-se, agora, como “o grito de 

                                                 
9  Assim também observa Nietzsche na Genealogia da moral, quando afirma: "Examinamos aqui a 
curiosa, e para certos tipos de gente fascinante, posição de Schopenhauer diante da arte: pois, 
evidentemente, foi sobretudo graças a ela que Richard Wagner passou para o lado de Schopenhauer 
(como se sabe, convencido por um poeta, Herwegh, e isso ao ponto de fazer surgir uma contradição 
teórica entre a sua crença estética inicial e a posterior — a primeira expressa, por exemplo, em Ópera e 
Drama, a última nos textos que publicou a partir de 1870 (NIETZSCHE, GM III, p. 92-3). 



Luan Corrêa da Silva 

 
110 

angústia do homem que, mergulhado em um profundo sono, desperta 

subitamente da visão de um sonho terrível” (WAGNER, 2010, p. 80). 

De fato, para Schopenhauer, 

 

uma sinfonia de Beethoven mostra-nos a maior confusão, à qual, no entanto, 

subjaz a ordem mais perfeita; a luta mais aguerrida, que no instante seguinte se 

transfigura na mais bela concórdia: é a rerum concordia discors, uma estampa 

perfeita e fiel da essência do mundo que roda num redemoinho inabarcável de 

figuras incontáveis e conserva a si mesma na contínua destruição. Ao mesmo 

tempo, entretanto, todas as paixões e os afetos humanos falam a partir dessa 

sinfonia: a alegria, a tristeza, o amor, o ódio, o horror, a esperança etc., em 

inumeráveis nuances, todavia isso tudo, por assim dizer, in abstracto e sem 

qualquer especificidade: trata-se da sua mera forma sem o estofo, como um 

puro mundo espiritual sem matéria. Decerto, na audição temos a tendência para 

realizá-la, revesti-la com carne e osso na fantasia, e assim ver nela todas as cenas 

da vida e da natureza (SCHOPENHAUER, W II, p. 540). 

 

Wagner sutilmente observa como a consideração metafísica da música 

de Beethoven evoca uma interessante hipótese de um sublime musical, ainda 

que não desenvolvida 10 . O sublime da música reside precisamente na 

possibilidade de prazer na fruição da dor fundamental, mediante a superação 

ou elevação (Erhebung) de uma tensão ou dissonância. Quanto mais duradoura 

a dissonância, maior será o efeito do prazer estético: este será o ensinamento 

final de Schopenhauer e que aparecerá de maneira paradigmática na abertura 

de Tristan e Isolda, ópera composta entre 1854 e 1860. 

 

 

Considerações finais 

 

A única troca entre Schopenhauer e Wagner está longe de constituir 

uma fortuna epistolar, mas revela a densidade filosófica de um debate estético 

latente e surpreendentemente fecundo a respeito da relação entre música e 

palavra. Para o filósofo, a música é expressão imediata da vontade e, por isso, 

deve permanecer autônoma em relação à palavra; para o compositor, era o 

meio privilegiado da síntese dramática e social das artes. A recusa espirituosa 

de Schopenhauer ao Anel não se reduz, portanto, a um gesto de desdém, mas 

decorre da própria hierarquia das artes estabelecida em seu sistema. Nela, a 

                                                 
10 Segundo BURNETT (2009, p. 167), esse é o aspecto em que Wagner dá um passo adiante, pois “vê 
na essência musical um elemento que não existe na apreciação plástica: o ‘sublime’ (Erhabenen)”. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 96-112 

 
111 

música não ocupa posição equivalente às demais, tampouco funciona como 

mediadora expressiva do conteúdo poético do drama, como pretendia Wagner 

com a Gesamtkunstwerk: situa-se, antes, fora dessa ordem, pela sua natureza 

metafísica primária em relação à poesia e ao drama, como revelação de seu 

fundamento mais íntimo. 
Se num primeiro momento a obra wagneriana mostra-se apenas 

parcialmente schopenhaueriana, a recusa irônica do filósofo parece ter 

produzido efeitos teóricos e artísticos duradouros. A revisão da posição sobre 

a subordinação do libreto à partitura, formulada no Beethoven-Schrift de 1870, 

indica que Wagner acabaria por reconhecer, ainda que tardiamente, o primado 

da música pura sobre a poesia e o drama. Assim, embora Schopenhauer não 

tenha sobrevivido à estreia de Tristan e Isolda, as novidades ali incorporadas nos 

permitem entrever, se não a necessidade de retratação do filósofo pela sua 

resposta, pelo menos a possibilidade de sua reconsideração. 
 

 

Referências 

 

BARROS, M. “Die Metaphysik des Erhabenen – Zu Richard Wagners 

Schopenhauer-Lektüre”. In: Schopenhauer Jahrbuch, v. 93, p. 141-149, 2013. 

BURNETT, H. O “Beethoven-Schrift”: Richard Wagner teórico. In: 

Trans/Form/Ação, São Paulo, v. 32, n. 1, p. 159-173, 2009. 

HÜBSCHER, A. “Schopenhauer und Wagner”. In: Schopenhauer-Jahrbuch, v. 37, 1956. 

MAGEE, B. The philosophy of  Schopenhauer. New York: Oxford University Press, 1997. 

_________. The Tristan Chord: Wagner and Philosophy. New York: Metropolitan Books, 

2000. 

_________. Wagner and Philosophy. London: Penguin, 2001. 

MARINHEIRO, C. S. “Qual a razão de eu, Schopenhauer, continuar leal a Mozart e Rossini?” 

Tentativa de uma explicação. A estética musical de Schopenhauer como solução à 

dicotomia dos Enciclopedistas franceses Rameau e Rousseau. In: etic@, Florianópolis, 

v. 11, n. 2, p. 273-283, jul. 2012. 

MILLINGTON, B. Wagner: um compêndio. Trad. Luiz Paulo Sampaio e Eduardo 

Francisco Alves. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1995. 

NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polêmica. Tradução, notas e posfácio Paulo 

César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

_________. O nascimento da tragédia ou helenismo e pessimismo. Trad. J. Guinsburg. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

OLIVEIRA, S. O Beethoven de Wagner em O nascimento da tragédia de Nietzsche. 1. ed. Passo 

Fundo: Editora Ifibe, 2016. 



Luan Corrêa da Silva 

 
112 

PINZANI, A. “How much Schopenhauer is there really in Wagner?”. In: etic@, 

Florianópolis, v. 11, n. 2, p. 211-226, jul. 2012. 

PUCCIARELLI, D. “O que pode a filosofia da música? Física e metafísica da música em 

Schopenhauer”. In: Sofia, v. 7, n. 2, p. 226-239, 2018. 

SAFRANSKI, R. Schopenhauer: e os anos mais selvagens da filosofia. Trad. Willian Lagos. 

São Paulo: Geração Editorial, 2011. 

SCHOPENHAUER, A. Gesammelte Briefwechsel. Ed. Arthur Hübscher. München: 

Deutscher Taschenbuch Verlag GmbH & Co., 1990 [1966–75]. In: Schopenhauer im 

Kontext III. Berlin: Kanster Worm, InfoSoftWare, 2008. 

_________. Gespräche. Neue, stark erweiterte Ausgabe. Herausgegeben von Arthur 

Hübscher. 1971. 

_________. O mundo como vontade e como representação. 1º tomo. Trad., apresentação, 

notas e índices de Jair Barboza. São Paulo: Editora Unesp, 2005. 

_________. O mundo como vontade e como representação. Tomo II: Suplementos aos 

quatro livros do primeiro tomo. Trad., apresentação, notas e índices de Jair Barboza. 

1. ed. São Paulo: Editora Unesp, 2015. 

_________. Parerga und Paralipomena. In: Arthur Schopenhauers sämtliche Werke, 4. und 5. 

Band. Hrsg. von Paul Deussen. Berlim: InfoSoftWare, 2008. 

_________. Sämtliche Werke. Hrsg. von Paul Deussen. München: Piper Verlag, 1911–

1926. In: Schopenhauer im Kontext III. Berlin: Kanster Worm, InfoSoftWare, 2008. 

_________. Briefwechsel und andere Dokumente. Ausgewählt und herausgegeben von 

Max Brahn. Leipzig: Insel-Verlag, 1911. 

SILVA, L. C. “No espírito da música: para uma tese acerca da síntese trágica em 

Schopenhauer e Wagner”. In: Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 3, n. 1, p. 211-

223, 2012. 

_________. “Sobre a negatividade conceitual do sentimento ou a filosofia 

schopenhaueriana da linguagem”. In: Trans/Form/Ação, v. 43, p. 173-188, 2020. 

WAGNER, R. Beethoven. Trad. Anna Hartmann Cavalcanti. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2010. 

_________. Mein Leben. München: Verlag von F. Bruckmann AG, 1911. 

_________. Opera and Drama (Opera und Drama). Translated by Edwin Evans. 

London: W. Reeves, 1913. 

 

 

E-mail: luanbettiol@gmail.com 

 

Recebido: 11/2025 

Aprovado: 01/2026 


