
NIETZSCHE CONTRA WAGNER E CONTRA SI MESMO  
 

Clademir Luís Araldi 
Universidade Federal de Pelotas / CNPq 

 
 
Resumo: Este artigo procura mostrar que as críticas que Nietzsche dirige a Richard Wagner em seus 
escritos tardios são também formas de se voltar contra si mesmo. Ao enfatizar seus ataques à 
décadence e ao histrionismo de Wagner, o autor de O caso Wagner explicita, principalmente nas cartas 
de 1888, que ele pretende com o ataque a Wagner superar a décadence moderna a partir de si mesmo. 
Enfim, a guerra infindável contra Wagner seria uma forma de Nietzsche chamar a atenção dos seus 
contemporâneos para a importância de sua tarefa filosófica e de seus livros publicados até então. 
Palavras-chave: Nietzsche, Wagner, guerra, décadence, histrionismo. 
 
Abstract: This paper seeks to show that Nietzsche’s criticism of Richard Wagner in his later writings is 
also a form of turning against himself. By emphasizing his attacks on Wagner’s décadence and 
histrionics, the author of The Case of Wagner makes it clear, especially in his letters of 1888, that his 
intention in attacking Wagner is to overcome modern décadence by starting with himself. Ultimately, the 
endless war against Wagner was a way for Nietzsche to draw the attention of his contemporaries to the 
importance of his philosophical task and his books published up to that point. 
Keywords: Nietzsche, Wagner, war, decadence, histrionics. 
 
 
 
Introdução  
 
 A senda filosófica de Nietzsche é fortemente marcada pela presença 
de Richard Wagner, desde a sua amizade e admiração juvenis até a guerra 
declarada no último ano de produção filosófica. Ou seja, Wagner está 
fortemente ligado à tarefa estético-criadora do jovem Nietzsche, assim como à 
sua tarefa destrutivo-transvaloradora de 1888. Antes de abordar os principais 
pontos da oposição crítica tardia, pretendo mencionar brevemente os 
principais momentos da admiração inicial e da ruptura que ocorre em 1876. 

Nietzsche possuía um “impulso musical romântico”, conforme 
destaca C. P. Janz: 
 

Creio que a desavença e a desarmonia interior com Wagner e com todo o 
romantismo liquidou o impulso musical [de Nietzsche] – que era romântico. O 
fenômeno Wagner se compreende no interior do romantismo alemão, que ele 
esgotou e também coroou, com uma obra incomparável. A obra do compositor 

© Dissertatio - Volume Suplementar 17, 2025  |  155-177 



Clademir Luís Araldi 

 
156 

mais venerado por Nietzsche, Beethoven, significa uma ruptura com e a partir 
do “classicismo” de Haydn e Mozart, em direção ao romantismo, do qual não 
chega a fazer parte.1 
 

 A guerra de Nietzsche não se dirige apenas à música e à pessoa de 
Wagner, mas a tudo o que está ligado a seu projeto musical, como os aspectos 
filosóficos, morais e religiosos, que ele reúne no termo décadence. Nietzsche se 
apresenta em 1888 como psicólogo da música (mestre em questões da 
décadence) como “velho músico” (músico em seus “instintos mais profundos”) 
que, enfim, teria sua própria tarefa filosófica, superando o seu Romantismo 
juvenil. 
 O nascimento da tragédia do espírito da música2 (1872), a obra de estreia de 
Nietzsche, é dedicada a Richard Wagner, a quem ele via, juntamente com 
Schopenhauer3, a encarnação da “seriedade da existência” e como “o mais 
sublime precursor de luta”, nessa profissão de fé romântica de que “a arte é a 
tarefa suprema e a atividade propriamente metafísica desta vida” (NT, Prefácio 
para Richard Wagner). Enquanto a primeira metade desse livro se ocupa em 
mostrar como a tragédia nasceu a partir do espírito da música, a segunda 
metade se volta para o (re)nascimento do espírito da música no gênio dos 
dramas musicais de Wagner. Enfim, com Wagner, o gênio alemão voltaria para 

 
1 NIETZSCHE, 1999, p. 109. Entrevista com C. P. Janz, por Paulo C. de Souza. In: “À guisa de posfácio. 
Nietzsche, Wagner e a música”. 
2 Serão utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Nietzsche: NT (O nascimento da 
tragédia), WB (Richard Wagner em Bayreuth), HH (Humano, demasiado humano), A (Aurora), GC (A 
gaia ciência), ZA (Assim falou Zaratustra), BM (Além do bem e do mal) GM (Genealogia da moral), CW 
(O caso Wagner), CI (O crepúsculo dos ídolos), NW (Nietzsche contra Wagner), EH (Ecce homo)  e FP, 
para os fragmentos póstumos, conforme a convenção adotada pelos editores G. Colli e M. Montinari, na 
Kritische Studienausgabe (KSA), e seguida por Paolo D’Iorio, na edição eletrônica e-KGWB: 
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB. As cartas de Nietzsche, por mim traduzidas, são citadas com 
a data e com o destinatário, conforme o original em alemão da eKGWB. Nas quatro cartas enviadas a 
Cosima Wagner no mesmo dia (3 de janeiro de 1889), inseri também o número da carta e o link da 
eKGWB. 
3 A amizade com Richard Wagner nasceu e medrou sob o signo de Schopenhauer, os quais seriam 
‘irmãos espirituais’, como é expresso na carta: “Venerabilíssimo senhor, há quanto tempo tive a intenção 
de lhe expressar, sem nenhuma timidez, o grau de gratidão que sinto em relação ao senhor. Pois os 
melhores e mais excelsos momentos de minha vida estão de fato ligados ao seu nome, e eu conheço 
somente mais um homem, além disso seu grande irmão espiritual, Arthur Schopenhauer, em quem 
penso com a mesma veneração, sim, com senso religioso. (...) Sou grato ao senhor e a Schopenhauer 
por ter permanecido fiel à seriedade que distingue a concepção de vida germânica, à contemplação 
profunda desta existência tão grave e tão repleta de enigmas.” (Carta a R. Wagner, de 22 de maio de 
1869, por ocasião de seu 56º aniversário). Mesmo depois de “declarar guerra” a Wagner, Nietzsche 
continuou reconhecendo que essa amizade foi uma das vivências mais marcantes de sua vida. 
 

http://www.nietzschesource.org/#eKGWB


Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
157 

o seu lar, e Nietzsche estaria ligado à grande tarefa de tornar esse retorno uma 
revolução estética, filosófica e cultural duradoura.  
 A amizade intensa de Nietzsche com Wagner iniciou em 1868 e 
findou em 1876, no ano em que foi inaugurado o grande teatro de Bayreuth, 
justamente no ano em que Nietzsche publica seu escrito laudatório sobre o 
grande músico, compositor e ‘dramaturgo’: Richard Wagner em Bayreuth. Essa 
quarta Consideração extemporânea deveria coroar a amizade entre eles, como 
companheiros de uma mesma missão estético-política. Nesse sentido, ele 
conclui seu escrito com grandes esperanças, após evocar as figuras de Siegfried 
e Wotan, e de dirigir várias perguntas a seus contemporâneos alemães: 
 

Quem assim pergunta, e pergunta em vão, deverá voltar os olhos em busca do 
futuro: e caso seu olhar venha a descobrir, em algum longínquo lugar, aquele 
“povo” ao qual será dado ler nos signos da arte wagneriana sua própria história, 
compreenderá por último, também, o que Wagner será para esse povo: ele não pode 
ser para nós todos, talvez como tenha sido nossa impressão, o vidente de um 
futuro, mas sim o intérprete e transfigurador de um passado. (WB, 11) 

 
A ruptura que ocorre em 18764 é muito bem documentada nas cartas 

e fragmentos póstumos da época, e será elaborada nos livros da chamada 
“Filosofia do espírito livre”, HH, A e GC5, de modo sereno, com pretensão de 
chegar a uma despedida e a um acerto de contas. Como ele expressa em uma 
carta de 1882, a propósito da GC: 
 

A Gaia ciência chegou. Enviarei imediatamente a você o primeiro exemplar. 
Algumas coisas serão novas para você: eu fiz isso e aquilo de forma diferente na 
última correção, e espero que alguns pontos tenham ficado melhores. Leia, por 
exemplo as conclusões do 2º e do 3º livro. Também falei mais explicitamente 
sobre Schopenhauer (talvez nunca mais volte para ele e para Wagner; tive que 
estabelecer minha relação com minhas opiniões anteriores - porque no fim de 
contas sou um mestre e tenho o dever de dizer em que medida permaneço o 
mesmo para mim, e em que medida me tornei um outro. (Carta a H. Köselitz, de 
20 de agosto de 1882). 

 
4 Sobre a ruptura com Wagner no ano de 1876, cf. D’IORIO, 2012. Nos prefácios de 1886 para HH I e II, 
A e GC, assim como em A tentativa de autocrítica para o NT, Nietzsche busca justificar os motivos fortes 
de sua ruptura com Wagner (que foi mais abrupta do que com a que ocorreu com Schopenhauer), 
ressaltando a sua tarefa filosófica presente e futura, ligada à vontade de poder e à transvaloração dos 
valores. 
5 Cf. especialmente GC 99, Os seguidores de Schopenhauer, sobre os “enganos” de Wagner ao 
interpretar a arte e a filosofia de Schopenhauer. 



Clademir Luís Araldi 

 
158 

 
Fato é que Nietzsche retornou ainda muitas vezes a Wagner (e 

também a Schopenhauer), depois de A gaia ciência, seja de modo indireto (no 
Zaratustra6) seja de modo direto, em Além do bem e do mal e na Genealogia da 
moral. Até o momento em que ele busca um acerto de contas ‘definitivo’ em O 
caso Wagner. Assim, o diagnóstico da ‘doença’ de Wagner serviu como 
laboratório de ensaio para a própria convalescença de Nietzsche, ao mesmo 
tempo que serviu para lançar luz a si mesmo como o autor do grande projeto 
da Transvaloração dos valores e como autor de vários livros muito valiosos, 
mas ainda incompreendidos e pouco lidos. 
 
 
O caso Wagner como diversão e como declaração de guerra 
 

O caso Wagner foi compreendido por Nietzsche sobretudo como uma 
“Erholung”: “brincadeira”, “diversão”, “recreação”, “divertimento”7. Ele foi 
escrito, em sua primeira versão, como “Carta de Turim”, datada de maio de 
1888. Uma carta que é também um panfleto: “O “panfleto” contra Wagner (– 
do qual, entre nós, eu me orgulho), pertence a Turim, no essencial, e foi 
propriamente a melhor recreação, que alguém poderia proporcionar a si mesmo 
em meio a coisas difíceis”8. Esse escrito é despretensioso à primeira vista, 
nomeado também como uma “pequena farsa”9 contra Wagner. Entretanto, 
através dele, seu autor quer dizer coisas sérias: ridendo dicere severum...10, eis a 
epígrafe da obra. 

A correspondência com o editor C. G. Naumann mostra como foi 
minucioso e longo o processo de revisão e de estabelecimento da versão final 
de O caso Wagner11, que foi publicado em 22 de setembro de 1888, logo após a 

 
6 O Feiticeiro, da quarta parte do ZA, é uma alusão irônica a Wagner. Além disso, conforme mostrou 
HOLLINRAKE (1986) há muitas alusões e paródias à tetralogia do Anel dos Nibelungos no ZA. 
7 Cf. as cartas: a Meta von Salis, de 22 de agosto de 1888; a J. Burckhardt, de 13 de setembro de 1888; 
a Malwida von Meysenbug, de 4 de outubro de 1888. 
8 Carta a Meta von Salis, de 22 de agosto de 1888. 
9 Cf. as cartas: a C. G. Naumann, de 7 de setembro de 1888; a C. G. Naumann, de 15 de dezembro de 
1888. 
10 “Rindo, dizer coisas graves...”. Transcrevo a nota de Paulo César de Souza, da tradução de O caso 
Wagner (NIETZSCHE, 1999, p. 83): “Citação e paródia de Horácio, Sátiras I, 1, 24: [...] ridentem dicere 
verum quid vetat (“o que nos proíbe de, rindo, dizer coisas verdadeiras?”). Cf. também a carta a C. G. 
Naumann, de 12 de agosto de 1888. 
11 Cf. NIETZSCHE, 1999, p. 30. Na apresentação das cartas de Nietzsche esse longo processo é 
detalhado, com menção às principais cartas enviadas ao editor C. G. Naumann.  



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
159 

chegada de Nietzsche em Turim12. O “pequeno escrito polêmico estético”13 
vai assumindo um caráter sempre mais sério e decisivo, até se tornar uma 
“declaração de guerra”, como o próprio Nietzsche admite nessa mesma carta a 
Deussen: “É uma declaração de guerra inclemente a todo esse movimento: em 
última instância, sou o único com força e profundidade o bastante para não 
ficar inseguro aqui”14. É assim que Nietzsche expressa sua confiança em vencer 
(divertidamente) a luta contra Wagner, como triunfo valioso em meio à sua 
grande tarefa da transvaloração: “Sinceramente falando, destruir um Wagner, em 
meio à tarefa sobremodo difícil de minha vida, constitui um divertimento real. 
Escrevi esse pequeno escrito na primavera, aqui em Turim: entrementes, ficou 
pronto o primeiro livro de minha Transvaloração de todos os valores – o maior 
acontecimento filosófico de todos os tempos, com o qual a história da 
humanidade é partida em duas metades...” (Carta a Malwida von Meysenbug, 
de 4 de outubro de 1888). 

Nietzsche não é convincente, quando afirma que não é contra 
aspectos da pessoa de Wagner (como veremos em seguida), mas contra a 
décadence moderna que ele polemizaria nesse pequeno escrito polêmico. Mesmo 
quando ele pretende emitir seu juízo como músico acerca de Wagner, como 
transparece nessa carta a Malwida von Meysenbug, ele ‘pessoaliza’ o problema: 
 

– Portanto, você não compreende nada do nojo com o qual eu, juntamente com 
todas as naturezas decentes, há dez anos atrás virei as costas para Wagner, 
enquanto a vertigem (Schwindel) com as primeiras Bayreuther Blätter passou às vias 
de fato? Desconhece você a profunda irritação, com que eu, assim como todos 
os músicos íntegros, vi sempre mais atacar em torno de si essa peste da música 
wagneriana, essa corrupção dos músicos causada por ela? Você não notou que, 
desde 10 anos atrás, eu sou uma espécie de conselheiro de consciência para 
músicos alemães? Que eu implantei novamente, em todas as posições possíveis, 
a retidão artística, o gosto nobre, o ódio mais profundo contra a sexualidade 
nojenta15 da música wagneriana? Que o último músico clássico, meu amigo 

 
12 Nietzsche chegou em Turim no dia 21 de setembro de 1888, para a segunda e última estada nessa 
cidade que ele tanto estimou. 
13 Como é expresso na carta a P. Deussen, de 14 de setembro de 1888. 
14 O caso Wagner passa, assim, a ser compreendido também como “declaração de guerra” em outra 
carta desse dia, e nos dias seguintes. Cf. as cartas: a F. Overbeck, de 14 de setembro de 1888, a H. 
Köselitz, de 16 de setembro de 1888. Na carta a Malwida von Meysenbug, de 4 de outubro de 1888, ele 
menciona que se trata de uma “declaração de guerra in aestheticis”. Posteriormente, Nietzsche 
compreenderá o Ecce homo e O Anticristo como declarações de guerra de maior impacto, no contexto 
da Transvaloração de todos os valores. 
15 Cf. o FP 1888, 23[2]. 



Clademir Luís Araldi 

 
160 

Köselitz, procede de minha filosofia e educação? – (Carta a Malwida von 
Meysenbug, de 20 de outubro de 1888). 

 
Entretanto, cinco anos antes de romper a amizade com a wagneriana 

Malwida, Nietzsche confidenciava a ela que a aproximação de Wagner ao 
cristianismo foi determinante para a ruptura: 
 

Foi difícil, muito difícil, ter de ser adversário durante seis anos de alguém que eu 
tanto admirava e amava como W<agner>; sim, e mesmo como adversário ter de 
me condenar ao silêncio — por causa da admiração que o homem como um todo 
merece. Wagner me ofendeu de maneira mortal — vou lhe dizer! — seu lento 
retorno e aproximação ao cristianismo e à Igreja foram para mim uma ofensa 
pessoal: toda a minha juventude e sua orientação me pareceram manchadas, na 
medida em que eu havia prestado homenagem a um espírito capaz de dar esse 
passo. (Carta a Malwida von Meysenbug, de 21 de fevereiro de 1883). 

 
Nessa carta, escrita logo após a morte de Wagner, Nietzsche sente a 

‘ofensa mortal’ (do Wagner em vias de se tornar cristão) como ofensa pessoal. 
Mas há uma ofensa ainda mais “pessoal”, que Nietzsche menciona a seu amigo 
Peter Gast (pseudônimo de Heinrich Köselitz) dois meses depois: “Wagner é 
cheio de ideias maliciosas; mas o que você acha do fato de ele ter trocado 
cartas (até mesmo com meus médicos) para expressar sua convicção de que 
minha mudança de pensamento foi consequência de devassidão antinatural, 
com insinuações de pederastia16?”17. 

Há uma tendência crescente em 1888 a pessoalizar os ‘problemas’ e 
ofensas, de modo a não podermos separar em O caso Wagner, as questões 

 
16 Paolo D’IORIO (2012, p. 59 s.) reforça que essas menções a “onanismo” e “pederastia” circularam 
entre o(a)s wagneriano(a)s durante o segundo Festival de Bayreuth (1882), partindo das conversas de 
R. Wagner com o médico de Nietzsche, Eiser, que era um “fervoroso wagneriano”. Mesmo que tenham 
ofendido ‘mortalmente’ Nietzsche, essas intrigas surgem bem depois do rompimento com Wagner. Mas 
elas são “água para o moinho” da declaração de guerra de Nietzsche a Wagner em 1888. 
17 Como consta na carta a carta a H. Köselitz, de 21 de abril de 1883: “Correndo o risco de causar-lhe 
um momento de nojo e sob a condição de que você queime esta carta imediatamente, justifico-me pelo 
uso da palavra “desprezo”, que você considera forte demais e pouco crível”. É importante destacar que 
Nietzsche pediu para Köselitz queimar essa carta (o que ele não fez!), pelo fato de ele ter expressado 
com tanta veemência não suportar o desprezo que certas pessoas tinham por ele, na carta anterior, de 
17 de abril: “O último ano me deu tantos sinais de que as pessoas (incluindo meus “amigos” e familiares) 
desprezam a mim, minha própria vida e minhas ações; e eu não sou “feito” para suportar o desprezo”. 
(Carta a H. Köselitz, de 17 de abril de 1883). Apesar de não desprezar as pessoas, ele menciona (na 
carta de 21 de abril), além de Wagner, o quanto o machucava as opiniões que tinham dele sua mãe, sua 
irmã e os dois grandes amores de sua vida, Lou e Cosima. Voltarei a falar de Cosima ao final deste 
artigo. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
161 

pessoais das questões religiosas, filosóficas, morais e estéticas. Como ilustração 
disso, trazemos aqui a nota, acerca da ascendência judaica de Wagner, que 
Nietzsche hesita em publicar; mas, ao final, acaba decidindo por inseri-la no 
primeiro pós-escrito de O caso Wagner: “– No que se refere à nota, (exceto uma 
gradação mais cautelosa sobre a questão da ascendência) decidi mantê-la por 
completo. Assim, nessa espécie de epílogo, retorno com toda a fúria à falsidade 
de W<agner>: de modo que cada aceno nesse sentido é valioso.”18 As fontes 
tão imprecisas dos supostos antepassados judeus de Wagner mostram bem que 
para Nietzsche qualquer fonte (mesmo que ‘pessoal’) seriam usadas para a 
compreensão de Wagner como típico décadent (que resume a modernidade), 
como problema psicológico, ou como artista da décadence.19 

Como destacou A. Urs Sommer, em seu Comentário ao CW, em 
meio às questões estético-musicais específicas, há uma questão importante no 
confronto de Nietzsche com Wagner, a saber, o cristianismo: “Com efeito, a 
mágoa de Nietzsche em relação a Wagner – tal como o texto d’O caso Wagner 
irá, depois, mostrar – não se inflamou, de modo algum, apenas em virtude de 
questões estéticas, senão que, sobretudo, por conta de questionamentos 
atinentes à visão de mundo, os quais têm a ver, em especial, com o 
cristianismo.” (SOMMER, 2012, p. 13). Essa visão está correta, mas entendo 
que a questão central dos ataques a Wagner é a décadence, na qual está incluída 
também o cristianismo, como “religião da décadence”. 

Era muito difícil para Nietzsche tratar Wagner como o caso mais 
decisivo da décadence moderna, até porque o próprio Wagner permanecia ainda 
uma terra incognita20. Em 1888, Nietzsche está mais do que nunca convencido 
de que ele seria a única pessoa (pensante) em condições de analisar o caso 
Wagner de maneira profunda e exaustiva. Por isso, seu foco será na décadence de 
Richard. Ainda mais porque os adeptos de Wagner, e os alemães em geral, 
seriam decadentes e infectados pela histeria da música wagneriana; eles seriam 
“indecentes apequenadores”, pois “o próprio Wagner, como ser humano, 
como animal, como deus e artista está mil vezes além da compreensão e 
incompreensão dos nossos alemães”21.  
 
 

 
18 Carta a H. Köselitz, de 18 de agosto de 1888. 
19 Cf. CW 5. Uma análise fisiopsicológica de Wagner, como doente, como uma “neurose” seria suficiente 
para mostrar o elo entre décadence e modernidade. O artista moderno par excellence teria uma 
afinidade com a décadence europeia, pelo fato de sua arte brotar de uma exaustão fisiológica, e 
expressar “problemas de histéricos”. 
20 Cf. FP 1888, 15[6], seção I. 
21 Carta a Heinrich Köselitz, de 26 de fevereiro de 1888. 



Clademir Luís Araldi 

 
162 

 
Wagner como decadente 
 

Já no Prólogo a O caso Wagner, Nietzsche destaca que “o problema da 
décadence” foi o que o “ocupou mais profundamente” (CW, Prólogo), até mais 
que os valores de Bem e Mal, que seriam apenas uma variante desse problema.  
A crítica mais madura de Nietzsche a Wagner, em 1888, repousa sobre um 
diagnóstico psico-fisiológico, que concentra nesse “caso” os traços por 
excelência da décadence moderna. Wagner é apresentado como uma fatalidade 
(de Nietzsche), alguém que “resume a modernidade” decadente, por meio de 
quem ela fala a sua linguagem mais íntima: 
 

Através de Wagner, a modernidade fala sua linguagem mais íntima: não esconde 
seu bem nem seu mal, desaprendeu todo pudor. E, inversamente, teremos feito 
quase um balanço sobre o valor do moderno, se ganharmos clareza sobre o bem 
e o mal em Wagner. (CW, Prólogo) 

 
É o Filósofo Nietzsche quem realiza essa análise psico-fisiológica, 

que se expande também para os aspectos histórico-pessoais, nessa “genealogia 
de Wagner”, com sua moral maluca e sua “sexualidade nojenta”. É estranho 
que nessa brincadeira (Erholung, inicialmente chamada de “O ócio de um 
psicólogo”) justamente o Filósofo anti-moralista salva Nietzsche da décadence: 
“Tanto quanto Wagner, eu sou um filho desse tempo; quer dizer, um décadent, 
mas eu compreendi isso, e me defendi. O filósofo em mim se defendeu” (CW, 
Prólogo). Não podemos afirmar que Nietzsche tenha superado a décadence, pelo 
simples fato de ele se compreender como o Filósofo mais afirmativo de todos 
os tempos. Essas estratégias retóricas e belicosas de Nietzsche em relação à 
décadence moderna, contudo, não resolvem a ambiguidade de suas declarações, a 
saber, de que ele seria tanto um décadent quanto alguém que se opõe 
fundamentalmente à décadence. 

Retornemos à décadence de Wagner: Wagner é inseparável de sua arte, 
sendo ambos designados de histéricos, doentios, neuróticos. Abre-se, assim, o 
problema do ator e do histrionismo da arte dramática wagneriana. Wagner 
passa a ser caracterizado como “o artista da décadence”, como “típico décadent”, 
como “uma neurose” (CW, 5). Nas 12 seções do CW são feitas várias 
observações psicológicas sobre a decadência, a doença e a degenerescência. 
Nesse sentido, as heroínas de Wagner, enquanto tipos psicológicos seriam 
doentes. Essas observações psicológicas são ligadas a considerações 
fisiológicas, à medida que Wagner é o caso mais interessante para “médicos e 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
163 

fisiólogos” e para o próprio Filósofo Nietzsche. Assim, com essas análises 
psico-fisiológicas, Nietzsche quer provar que Wagner, o artista moderno par 
excellence, tornou a arte doente, e expressa a decadência moderna. As questões 
da exaustão, do esgotamento e da histeria remetem tanto à psicologia quanto à 
fisiologia, ciências que são complementares, mas não unificadas na obra tardia 
de Nietzsche. Lembremos do subtítulo do CW: “Um problema para músicos”. 
Na seção 6 do CW, Nietzsche fala para músicos, como músico, encenando o 
musicólogo Wagner, sobre o arrebatamento de sua música, com a linguagem 
da fisiologia: 
 

No que toca a arrebatar as pessoas, isto já se relaciona com a fisiologia. 
Estudemos sobretudo os instrumentos. Alguns deles convencem as entranhas (– 
eles abrem as portas, para falar como Händel), outros encantam a medula 
espinhal. A cor do som é decisiva, o que soa é indiferente. É esse ponto que 
devemos refinar! Por que nos despediçarmos? Sejamos, no timbre, 
característicos até a loucura! Nosso espírito ganhará o crédito, se os nossos 
timbres insinuarem enigmas! Exasperemos os nervos, acabemos com eles, 
utilizemos raio e trovão – isso arrebata... (CW, 6). 

 
Nietzsche destaca em seguida que essas questões seriam 

aprofundadas no cap. “Fisiologia da estética”22, da opus magnus que preparava 
nessa época (A vontade de poder. Ensaio de uma transvaloração de todos os 
valores). Nem o capítulo nem a obra foram desenvolvidos ou concluídos. Mas 
essas considerações sobre a anarquia rítmico-expressiva de Wagner são 
significativas para a direção que aponta essa diagnose da arte moderna em seus 
sintomas de decadência fisiológica, em que a incapacidade de inibir estímulos 
resulta em um histrionismo exasperado. 

Nesse sentido, é importante analisar alguns fragmentos póstumos da 
primavera de 1888 (dos grupos 15 e 16)23, nos quais estão os escritos 
preparatórios a O caso Wagner. Nesses apontamentos, Wagner é designado 
ainda como tipo de artista da décadence, mas na companhia de Baudelaire, Victor 
Hugo, Delacroix, e sua própria décadence seria a do romantismo francês tardio. 
Schopenhauer aparece ali como o filósofo da décadence, defensor da compaixão 
e da resignação, que teria dominado a sensibilidade artística e literária da 
França depois de 1850. Essa ligação forte entre os dois decadentes alemães 
(outrora ‘mestres’ de Nietzsche) aparece em CW, quando trata do “favor 

 
22 Cf. ARALDI, 2024, sobre os desenvolvimentos dos planos da “Fisiologia da arte” nos fragmentos 
póstumos e nas obras tardias de Nietzsche. 
23 FP 1888, 15[6]; 16[33-38]) 



Clademir Luís Araldi 

 
164 

enorme” que Wagner deve a Schopenhauer24: “Somente o filósofo da décadence 
revelou o artista da décadence a si mesmo” (CW, 4). Com Wagner haveria um 
grande avanço nessa “germanização” da França.  Mas o próprio Wagner teria a 
sensibilidade do romantismo tardio francês25. Isso explicaria a grande acolhida 
de seus dramas musicais. Ou seja, sua afinidade com a decadência moderna 
europeia. 
 

A sensibilidade de Wagner não pertence à Alemanha: ela é encontrada entre os 
parentes próximos de Wagner, os românticos franceses. A paixão, assim como 
Wagner a entende, em todo caso é o equivalente da “liberdade de espírito da 
paixão”, para falar com Schiller, da sensibilidade alemã-romântica. Schiller é tão 
alemão quanto Wagner é francês. Seus heróis, seus Rienzi, Tannhäuser, 
Lohengrin, Tristão, Parsival – têm sangue no corpo, sem dúvida –, e certamente 
nenhum sangue alemão! E quando amam, esses heróis – amarão moças 
alemãs?... Duvido disso: mas duvido ainda mais que eles queiram amar 
justamente heroínas wagnerianas! Que pobre povo, é um preparado de todo tipo 
de experimentos neurótico-hipnótico-eróticos de psicólogos parisienses! Já se 
percebeu bem que nenhuma delas jamais teve um filho? – Elas não podem!...” 
(FP, 1888, 15[6]. 7) 

 
A decadência de Wagner passa a ser investigada, então, a partir de seu 

gênio teatral. Em CW Nietzsche utiliza duas fontes, as quais ele não cita, para 
chancelar a décadence de Wagner: a teoria da décadence de P. Bourget26, e a teoria 
da degeneração fisiológica de Ch. Féré27. Nos escritos póstumos da época de 

 
24 Em GM III o vínculo entre Schopenhauer e Wagner é elaborado nesse sentido, mas com foco na 
música:  a coragem do artista Richard Wagner para o ideal ascético teria uma ligação íntima com a 
metafísica da música do filósofo Schopenhauer: foi este último quem propiciou a “elevação 
extraordinária do valor da música”. Com Wagner, de modo mais radical, o músico tornou-se “sacerdote”, 
“porta-voz do ‘em-si ‘das coisas” (GM III 5). Apoiando-se em Schopenhauer, Wagner também teve 
coragem para o ideal ascético. Em 1888, Nietzsche reforça que a filosofia de Schopenhauer, com sua 
valoração da compaixão e sua interpretação do trágico, contribui para a arte niilista, ou seja, decadente. 
(Cf. FP, 1888, 16[77]) 
25 Sobre essa questão cf. CAMPIONI, 2009, especialmente o cap. III: “Germanische Kultur und 
romanische Zivilisation in der Sicht von Wagner und Nietzsche”. Cf. tb. MONTINARI, 2014. 
26 Trata-se do trecho: “Como se caracteriza toda décadence literária? Pelo fato de a vida não mais 
habitar o todo. A palavra se torna soberana e pula fora da frase, a frase transborda e obscurece o 
sentido da página, a página ganha vida em detrimento do todo – o todo já não é um todo.” (CW, 7) Sobre 
a “apropriação” de Nietzsche da décadence literária de Bourget, cf. MÜLLER-LAUTER, 1999. 
27 Nietzsche aborda Charles Féré em apontamentos póstumos da época de elaboração do CW, a saber, 
a primavera de 1888. Cf. FP 1888, 14[119], 14[172], 15[37]. As noções de esgotamento, degeneração, 
exaustão, empregadas em CW, mostram o impacto dessas leituras das obras de Ch. Féré. Cf. sobre 
isso MOORE, 2002. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
165 

elaboração do escrito polêmico sobre Wagner, Nietzsche tecia uma 
consideração mais ampla sobre o caráter doentio (histérico) do ator28, de modo 
a diagnosticar o caráter patológico desse histrionismo: 
 

O artista moderno, em sua fisiologia aparentado ao histerismo, é atraído também 
enquanto caráter a essa enfermidade. O histérico é falso: ele mente pelo prazer 
na mentira, ele é digno de admiração em toda arte da dissimulação – (...). A 
irritabilidade absurda de seu sistema, que torna todas as crises em vivências e 
traz “o dramático” para os mínimos acasos da vida, toma-lhe tudo o que é 
previsível: ele não é mais nenhuma pessoa, no máximo um encontro de pessoas, 
das quais ora esta, ora aquela arroja com certeza desavergonhada. Justamente 
por isso ele é grande enquanto ator: todos esses pobres indolentes, que os 
médicos estudam de perto, espantam por sua virtuosidade na mímica, na 
transfiguração, na admissão de quase todo caráter exigido. (FP, 1888, 16[89]) 

 
Wagner é caracterizado, então, como o grande ator, que “aumentou 

desmesuradamente a capacidade de expressão da música” (CW, 8). O autor do CW 
diagnostica em Wagner uma fisiologia afim ao histerismo. Com isso, Wagner, 
muito mais do que músico, seria um grande histrio29, um mímico, um gênio 
teatral. Como histrio, esse decadente seria o protótipo do gênio neurótico, do 
“histerismo como música” (FP, 1888, 16[75]). A histeria30 é apresentada como 
automatismo, como irritabilidade exacerbada, como fraqueza nervosa, como 
induction psycho-motrice (conforme o vocabulário de Féré), que acometeria certos 
artistas, mesmo os geniais: 
 

O que caracteriza a arte wagneriana? o histrionismo, o entrar-em-cena, a arte da 
étalage, a vontade de efeito por causa do efeito, o gênio (Genie) da interpretação, 
da representação, da imitação, da apresentação, da significação e da aparência: é 
isso um tipo de talento alemão em algum gênero?... Nós tivemos até agora nesse 
ponto, nós o sabemos demasiado bem!, nossa fraqueza – e nós não queremos 

 
28 CHAVES (2007) analisa o histrio Wagner, na figura do ator, em relação à proposta de Nietzsche de 
uma “fisiologia da histeria”, no contexto do debate francês sobre a histeria. 
29 Nietzsche tem bem presente o significado de histrio (histrião), sobretudo na Roma antiga: como ator 
de mimos, de comédias ou farsas. Por derivação de sentido (figurado), histrião designa a pessoa que 
age de forma exagerada, cômica, como um palhaço e bobo. Na psiquiatria e psicologia desde o século 
XIX, Histrionismo possui um caráter patológico. Atualmente, o Transtorno de Personalidade Histriônica 
(TPH) é caracterizado por um padrão de personalidade excessiva, que busca chamar atenção, por meio 
da teatralidade e autodramatização. Nietzsche compreende Wagner como histrio nesses três sentidos. 
30 G. MOORE (2001) investigou detidamente a relação entre histeria e histrionismo nos ataques de 
Nietzsche a Wagner, mostrando que não há como distinguir as formas como elas se expressam em 
Wagner e em Nietzsche como duas formas separadas ou antagônicas. 



Clademir Luís Araldi 

 
166 

nos propiciar nenhum orgulho a partir dessa fraqueza!... Mas esse é o gênio da 
França!... (FP, 1888, 15[6]. 8) 

 
Nietzsche, o pretenso expert em questões de décadence, não consegue 

desenvolver uma análise psico-fisiológica rigorosa da décadence de Wagner, sem 
denunciar os seus próprios traços decadentes, que estariam em sua filosofia e 
em sua obra. Nesse sentido, G. Moore (2001, p. 261) defende que, apesar dos 
esforços para diagnosticar Wagner como decadente, o próprio Nietzsche logo 
“suplantou Wagner como o gênio degenerado arquetípico”. Considero mais 
promissor, em vez de avançar para uma história comparativa da recepção de 
Wagner e de Nietzsche, analisar as declarações anteriores de Nietzsche acerca 
de sua própria décadence fisiológica, sobretudo a que consta na carta de 4 de 
julho de 1888. 
 

 Não falta somente a saúde, mas a pressuposição para ficar sadio – a força vital 
não está mais intacta. (...) Não é possível recuperar-se in physiologicis, (...) / Não 
sou alguém que sofra de modo algum de dor de cabeça, nem de dor de estômago: 
mas sob a pressão de um esgotamento nervoso (que é em parte hereditário – 
herdado de meu pai, que também morreu em decorrência da carência geral da 
força vital, – e em parte é adquirido), as consequências aparecem em todas as 
suas formas. (Carta a F. Overbeck, de 4 de julho de 1888) 

 
Nessa carta, ele afirma possuir um esgotamento nervoso geral, que 

seria tanto hereditário quanto adquirido. Como então entender que Nietzsche 
(Filósofo) se defendeu da décadence que ele compartilhava com Wagner? No 
CW Nietzsche é mais comedido no modo de se apresentar como anti-Wagner, 
como detentor de um antídoto à décadence. Em Ecce homo ele dá uma resposta 
mais pretensiosa para essa questão da décadence: “Sem considerar que sou um 
décadent, sou também o seu contrário” (EH, Por que sou tão sábio, 2). 
Utilizando o vocabulário da medicina e da fisiologia, Nietzsche confirma ser 
um anti-decadente por ter escolhido os remédios certos e por ser “sadio no 
fundamento”. Parece que se trata de outro ‘Nietzsche’, diferente do autor da 
carta mencionada acima, em que diz possuir um esgotamento nervoso 
genérico, faltando-lhe os pressupostos para ser sadio. 

No Epílogo de CW, Nietzsche reforça que sua luta é contra a décadence 
moderna, contra os valores da vida declinante, contra a estética da décadence, 
que estariam concentradas em Wagner. O homem moderno seria, 
“biologicamente” falando, uma “contradição de valores”, uma “contradição 
instintiva” (CW, Epílogo) que não quer admitir-se como tal, que nega e falseia 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
167 

sua própria condição. Wagner seria também um grandioso mestre na falsidade. 
Por isso, o antípoda de Wagner simplesmente se coloca como o oposto, como 
defensor unívoco dos valores dos nobres, da vida ascendente31, de uma 
“estética clássica”, com uma “aversão instintiva aos décadents” (CW, Epílogo), 
supondo possuir instintos sadios “no fundamento”. Mas ele apenas fornece 
algumas indicações de como deveria se constituir essa arte do “grande 
estilo”.32 

Nietzsche se volta contra si mesmo, quando pretende superar em si 
mesmo o seu tempo, a saber, a histeria degenerada da modernidade. Ele 
‘autoencena’ a grande saúde, contra Wagner e contra si mesmo (o homem 
Nietzsche doente), com furor por seus sofrimentos ainda sem sentido. 
Nietzsche Imoralista, Filósofo da Transvaloração dos Valores, teria superado 
em si mesmo a má consciência de sua época, e estaria imune às influências da 
décadence, sobretudo por ter sabido lidar com a décadence de Wagner. Assim, a 
“grande saúde” não é um pressuposto fisiológico atuando no indivíduo 
Friedrich Nietzsche, mas é pressuposto de um tipo mais elevado de homem, 
Zaratustra, como ele afirma em Ecce homo33, como algo que precisa ser 
adquirido constantemente. Ou seja, a grande saúde não é algo que se tem ou se 
conquista definitivamente. Mas isso ainda não faz de Nietzsche o oposto de 
um décadent. Pois Nietzsche ainda não venceu sua guerra contra Wagner e a 
décadence moderna. Ele está convencido de que possui todas as armas e meios 
para vencê-la. É preciso que nos detenhamos mais um pouco na admissão de 
Nietzsche, de que ele fracassou – até 1888 – em sua luta contra Wagner. 
 
 
O fracasso da luta contra Wagner até 1888 

 
O caso Wagner não teve o impacto que Nietzsche esperava na sua luta 

contra a décadence. Foi mais um fracasso editorial, apesar de todos os esforços 
de divulgação e da expectativa inicial, com os exemplares que tinham sido 
encomendados sob demanda. A luta contra Wagner, no campo psicológico-
estético-musical, fracassou até então: quase ninguém se interessava pelos 

 
31 Do mesmo modo em relação a Schopenhauer, Nietzsche está convencido de ter uma cura para o 
pessimismo da profunda negação do mundo do seu antigo mestre pessimista, pois teria se colocado 
“além do bem e do mal”, e perseguido o “ideal do homem mais exuberante, mais vivo e mais afirmador 
do mundo” (BM, 56). Lembremos que nos escritos de 1888, o pessimismo, assim como o cristianismo, 
são expressões da décadence. 
32 Cf. FP, 1888, 14[61] e FP, 1888, 14[44]. 
33 EH, Por que escrevo livros tão bons, ZA, 2. Nietzsche refere ali a GC 382, A grande saúde. 



Clademir Luís Araldi 

 
168 

escritos de Nietzsche, e O caso Wagner ainda não conseguiu reverter isso. É o 
que ele reconhece a C. Spitteler, em carta de 11 de dezembro de 1888: 
 

Minha luta contra Wagner fracassou até agora de um modo tão absurdo, que 
ninguém conhece meus escritos: de modo que a “alteração do sentido”, como se 
expressou p. ex. Avenarius, vale como algo que é mais ou menos simultâneo ao 
“Caso Wagner”. De fato, estou em guerra há 10 anos – o próprio Wagner sabia 
disso melhor do que ninguém –: eu não expressei no “Caso Wagner” nenhuma 
frase geral, de natureza psicológica ou estritamente estética, que eu já não tenha 
exposto em meus escritos da forma mais séria.34 

 
“Há 10 anos” começou a guerra contra Wagner, a saber, em 1878, 

quando publicou Humano, demasiado humano. Em vários momentos ele tentou 
colocar um fim a essa “guerra declarada”, mas não obteve êxito, mesmo com 
sua estratégia mais ambiciosa, O caso Wagner. O Nietzsche anti-Wagner, o 
oposto de um décadent, está ressentido por não ser lido e reconhecido 
(sobretudo na Alemanha)35, enquanto Wagner fruiu por muitos anos da “fama 
mundial”. E o que faz Nietzsche então? Ele provoca mais uma batalha contra 
seu opositor décadent, mesmo que seu ‘inimigo’ tenha morrido há 5 anos (em 
1883); mas o caráter decadente da música wagneriana tinha ainda grande efeito, 
principalmente através do movimento wagneriano.  

Nessa mesma carta a C. Spitteler, o beligerante Nietzsche anuncia um 
novo “ataque” a Wagner, ou seja, mais um escrito polêmico: nessa ‘declaração 
de guerra’, ele propõe a Spitteler: “quero publicar ainda um escrito da mesma 
configuração e da mesma envergadura que o “Caso Wagner”, que consistirá 
somente de 8 partes maiores, bem selecionadas de meus escritos, com o 
título.” Esse ‘dossiê’ seria constituído de oito passagens de suas obras 
anteriores. Nietzsche contra Wagner pode ser visto como mais uma tentativa de 
fazer um acerto de contas ‘definitivo’ com tudo o que tem a ver com a décadence 
de Wagner. Nietzsche ainda é o psicólogo da décadence na música, e um “velho 
músico”36, mas não esconde seu rancor por não ter sido reconhecido em seus 
escritos: 
 

 
34 Carta a Carl Spitteler, de 11 de dezembro de 1888. 
35 Como aparece também em EH, Por que escrevo livros tão bons, CW 4. Apesar de se lamentar 
ostensivamente sobre a sua incompreensão na Alemanha, Nietzsche, de modo irônico e cínico: “ – Eu 
mesmo nunca sofri por tudo isso” (...). 
36 Cf. carta a Jean Bourdeau, de 17 de dezembro de 1888. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
169 

Os capítulos que se seguem foram selecionados, não sem cautela, entre os meus 
escritos anteriores – alguns remontam a 1877 –, e retocados aqui e ali, sobretudo 
encurtados. Lidos um após o outro, não deixarão dúvida acerca de Richard 
Wagner e de mim; nós somos antípodas. Outras coisas ficarão claras: por 
exemplo, que este é um ensaio para psicólogos, mas não para alemães... Tenho 
leitores em toda parte: em Viena, em São Petersburgo, em Copenhage, 
Estocolmo, Paris, Nova York – só não os tenho nessa Terra Plana da Europa, a 
Alemanha... (NW, Prólogo)37 

 
Apesar disso, Nietzsche quer muito ser lido pelos alemães, encaminha 

NW para ser publicado em alemão, e quer divulgar seu escrito belicoso (por 
meio de resenhas) no âmbito político-cultural alemão. Sem querer analisar aqui 
se Nietzsche conseguiu o avanço significativo almejado em sua luta contra 
Wagner (pois Nietzsche contra Wagner foi publicado em meados de fevereiro de 
1889, após o seu colapso mental), pretendo apenas destacar a seriedade dessa 
declaração de guerra, no modo como Nietzsche o expressou em carta ao editor 
Naumann: 
 

Aqui vai mais um belo manus<c>rito, algo pequeno, mas muito bem-logrado, 
do qual estou orgulhoso. Depois de ter escrito no “Caso Wagner” uma pequena 
farsa, a seriedade aqui toma a palavra: pois nós – Wagner e eu – no fundo 
vivenciamos uma tragédia entre nós. – Parece-me que, depois que foi suscitada, 
por meio do “Caso Wagner”, a questão de nossa relação, é muito oportuno 
contar aqui uma história extraordinariamente estranha.38 

 
Que tragédia Nietzsche vivenciou com Wagner? A primeira seção de 

NW aponta para ela, na forma de uma admiração: “Wagner é alguém que 
sofreu profundamente – sua prerrogativa ante os outros músicos. – Eu admiro 
Wagner quando ele põe a si mesmo em música. –”39 Nietzsche também sofreu 
profundamente, ele põe a si mesmo em obra, na grande tarefa da 
Transvaloração (para a qual o CW era só uma recreação). Wagner e Nietzsche 
sofrem profundamente, de que? Da décadence moderna, mas é justamente ali 
que eles são antípodas, e é ali que começa a se preparar a ‘catástrofe trágica’ de 
Nietzsche. No Epílogo de NW Nietzsche reconhece sua dívida para com o 

 
37 Esse Prólogo é assinado por Nietzsche, contendo lugar e data: Turim, Natal de 1888. Cf. também a 
carta a Jean Bourdeau, de 17 de dezembro de 1888. 
38 Carta a C. G. Naumann, de 15 de dezembro de 1888. 
39 NW, O que admiro. Na seção seguinte, Nietzsche reforça na seção “No que faço objeções” os motivos 
pelos quais ele é antípoda de Wagner, pois “Wagner torna doente”. 



Clademir Luís Araldi 

 
170 

longo período de sua doença. É a “Grande Dor” que fez com que o Filósofo 
Nietzsche atingisse sua “profundidade extrema” (NW, Epílogo, 1). A 
recompensa não é pouca, pois com isso ele se tornou “o espírito mais 
profundo de todos os milênios” (NW, Epílogo, 2). Nesse ponto, o destino de 
Nietzsche está separado irremediavelmente do de Wagner, pois Wagner 
décadent quer ser um estranho redentor40 para sofredores, através de sua arte 
falsamente redentora. Nietzsche ainda quer uma redenção através da arte41, 
mas é uma arte saudável, afirmativa, do grande estilo, em suma, dionisíaca. 

Depois da morte de Wagner e de Deus, Nietzsche quer ainda ser 
conhecido na Alemanha por sua relação com o grande músico, como catapulta 
para ser conhecido como o Filósofo que dividirá a História da Humanidade 
em duas partes. Apesar de todo o seu ódio e desprezo aos alemães, expresso 
em seus escritos, Nietzsche quer muito ser lido na Alemanha. Ele vai contra si 
mesmo quando ele transpõe seu fracasso e rancor a Wagner em seus escritos. 
As cartas de Nietzsche sobre a publicação de seus escritos contra Wagner não 
deixam dúvida sobre isso. Wagner (com sua numerosa ‘prole’) estaria 
roubando de Nietzsche as condições para a sua obra vicejar: 
 

... ainda tenho o infortúnio de ser contemporâneo de um empobrecimento e de 
uma devastação do espírito alemão, que é de lastimar. Sou tratado na minha 
querida pátria como alguém internado em um hospício: esta é a forma de 
“compreensão” que se tem para mim! Além disso, o cretinismo de Bayreuth se 
interpôs no meu caminho. Mesmo depois de sua morte, o velho sedutor Wagner 
levou embora o resto das pessoas, sobre as quais eu ainda poderia ter influência. 
(Carta a Malwida von Meysenbug, do final de julho de 1888). 

 
Nietzsche contra Wagner expõe bem a “tensão descomunal” em que 

Nietzsche vivia: entre a pobreza de seu presente e o esplendor futuro de sua 
obra e nome. Parte de seus amigos eram wagnerianos e continuaram sendo, 
mesmo depois dos escritos do Nietzsche anti-Wagner. Não só a luta contra 
Wagner teria fracassado até então, mas também a luta contra o cristianismo, e 
sua “Bíblia do futuro”, Assim falou Zaratustra, foi até ali seu mais retumbante 
fracasso como escritor. Assim, Nietzsche contra Wagner é também mais uma 

 
40 Na carta a H. Köselitz, de 11 de agosto de 1888, Nietzsche faz uma piada ao “Wagner como redentor”, 
a propósito de uma inscrição na Liga Wagner de Munique: “Redenção ao Redentor”. Nessa carta, ele 
pondera ao seu amigo, se ele não teria ido longe demais em seus ataques a Wagner. Entretanto, no CW 
ele, Nietzsche, de modo ficcional, dá a palavra a Wagner que, ao final, menciona o seu ensaio, “Religião 
e Arte”, no qual ele, Wagner, se impõe como Redentor, através de sua música. (CW, 6) 
41 Cf. as versões do escrito póstumo de 1888, que tratam da “arte como redenção” do sofredor, do 
conhecedor e do que ama: FP 1888, 14[17] e FP 1888, 17[3]. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
171 

estratégia (editorial) de Nietzsche para chamar a atenção dos alemães e de 
todos os seus contemporâneos para a sua grandeza e para a grandeza de sua 
obra. Ao insistir tanto na luta pelo seu reconhecimento, Nietzsche deixa 
sempre mais para trás o Filósofo da Transvaloração, para ser o Ator da 
Transvaloração, que encena o duvidoso papel de “gênio da verdade” contra 
seu arqui-inimigo: 

 
(...) não há nenhuma coisa sobre a qual eu admita contradição. Eu sou, em 
questões de décadence, a instância suprema que há na Terra: esses homens de 
hoje, com sua degeneração miserável do instinto, deveriam congratular-se por 
ter alguém que lhes presenteie o vinho puro em casos obscuros. Que esse palhaço 
saiba como despertar a crença em si (– como você expressa isso com inocência 
venerável), a “última expressão da natureza criadora”, sendo como que sua 
“palavra final”, para isso necessita-se de fato do gênio (des Genie’s), mas de um 
gênio da mentira... Eu mesmo tenho a honra de ser algo contrário – um gênio da 
verdade (ein Genie der Wahrheit) – –” (carta a Malwida von Meysenbug, de 18 de 
outubro de 1888). 

 
Para quem afirmou que “a arte tem mais valor que a verdade”42, é 

uma bufonaria ele se autodenominar de “gênio da verdade”. A arte sempre 
está vinculada à mentira e à ilusão, e até mesmo o Filósofo Nietzsche já tinha 
se livrado do “valor superior da verdade”. Então, seria mais coerente afirmar 
que Wagner e Nietzsche seriam duas formas de “gênio da mentira”, distintos 
no que tange à afirmação ou negação da vida. Não somente Wagner seria ator, 
histrio e palhaço, mas o próprio Nietzsche (indo contra sua honestidade 
intelectual anterior, ligada à paixão do conhecimento do espírito livre) se 
assume como “palhaço divino”43, alguém que escreve farsas (O caso Wagner44), 
como um narrador cínico (Ecce homo)45, faz farsas consigo mesmo46 e, como 
um histrio, passa a performar suas diatribes. 

Wagner é histrio e ator, que arruína a música, e torna os homens 
modernos ainda mais doentes e decadentes. Em um apontamento da época de 
elaboração do CW, na forma de um esboço de projeto, Nietzsche descreve a 

 
42 FP 1888, 14[21]. COLLI (1988, p. 661 ss. Posfácio às KSA 13) defende que Nietzsche constrói, a partir 
dessa supervalorização da arte em 1888, uma “Filosofia da mentira” (Philosophie der Lüge) 
43 Na carta a Cosima Wagner, de 3 de janeiro de 1889, Nietzsche se compreende como “palhaço divino”: 
“Contam-me que um certo palhaço divino acabou, por esses dias, os Ditirambos de Dioniso...”. 
44 Nietzsche compreende O caso Wagner como farsa nas cartas a C. G. Naumann, de 7 de setembro de 
1888, e de 15 de dezembro de 1888. 
45 Cf. a carta a G. Brandes, de 20 de novembro de 1888. 
46 Cf. a carta a H. Köselitz, de 25 de novembro de 1888. 



Clademir Luís Araldi 

 
172 

décadence, que se mostra na “irritabilidade extrema”47 nos traços doentios do 
ator, mimo (mímico)48 e histrio Wagner. No CI (Incursões de um extemporâneo, 
11), referindo-se de modo mais abrangente, para a arte antiga, Nietzsche 
afirma que o ator, o mimo, o dançarino, o poeta lírico e o músico eram 
“essencialmente um”, vindo a separar-se depois.  A “ascensão do histrio” em 
Wagner é também a “ascensão do ator” (FP, 1888, 16 [77]), com a pretensão 
de reunificar essas artes. Em CW Nietzsche define esse histrionismo de 
Wagner: 
 

Era Wagner de fato um músico? Em todo caso, ele era algo mais: um 
incomparável histrio, o maior mímico, o gênio teatral mais espantoso que os 
alemães tiveram, nosso encenador par excellence. Ele pertence a outro lugar, não à 
história da música: não se deve confundi-lo com os grandes da música. Wagner e 
Beethoven – isso é uma blasfêmia – e, em última análise, uma injustiça mesmo 
para com Wagner... Também como músico, ele foi apenas o que foi 
absolutamente: ele tornou-se músico, tornou-se poeta, porque o tirano dentro dele, 
seu gênio de ator, o obrigou a isso. Nada se percebe de Wagner, enquanto não 
se perceba o seu instinto dominante. (CW, 8) 

 
Nietzsche também quer entrar em cena com seu “histrionismo 

dionisíaco”49, como antípoda do histrionismo decadente/doentio de Wagner. 
No CI, Nietzsche deriva o histrionismo dionisíaco da embriaguez dionisíaca, no 
contexto de sua fisiologia da arte: 
 

Já no estado dionisíaco, todo o sistema afetivo é excitado e intensificado: de 
modo que ele descarrega de uma vez todos os seus meios de expressão e, ao 
mesmo tempo, põe para fora a força de representação, imitação, transfiguração, 
transformação, toda espécie de mímica e atuação. O essencial continua a ser a 
facilidade da metamorfose, a incapacidade de não reagir (de forma semelhante a 
determinados histéricos, que também a qualquer sinal adotam qualquer papel). 
(CI, Incursões de um extemporâneo, 10) 

 

 
47 FP 1888, 16[77]. Essa “irritabilidade extrema” se manifestaria pelos sintomas: “Falta de tonalidade / 
Falta de euritmia / Incapacidade de construir / Exagero nos detalhes / Agitação visual”. 
48 Mime, em alemão. Mimus, em latim, significa também “farsista”. Sem esquecer também a origem 
grega (mimesis), como imitação. 
49 CI, Incursões de um extemporâneo, 10. “O histrionismo dionisíaco” é ali caracterizado brevemente, 
sendo que Nietzsche desenvolve essas características em si mesmo, e em seus escritos posteriores, 
como no EH e nos DD. 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
173 

O histrionismo dionisíaco conseguiria transformar essa forma de 
embriaguez (mais elevada, como expressão de excesso de força, mesmo com 
traços doentios!) em arte, na arte do grande estilo50. Seria Nietzsche um novo 
Filósofo que incorpora o histrio e o ator em sua vida/obra filosófica? Ou ele se 
tornou algo de diferente, que não cabe no Filósofo? Não é o lugar aqui para 
responder a essas difíceis questões. Pretendo somente, como conclusão deste 
artigo, mostrar como o histrionismo de Nietzsche se mostra no final de sua 
longa guerra contra Wagner. 
 
 
 
Considerações finais  
 

Procuramos mostrar que a longa guerra de Nietzsche contra Wagner 
envolveu também uma guerra contra si mesmo, à medida que ele lutou 
incansavelmente contra a décadence em si e fora de si. É uma guerra inacabada, e 
o processo de libertação foi muito sofrido, não só pela forte amizade pessoal 
até 1876, pelas grandes esperanças e pela “tragédia” compartilhada, mas 
também porque Wagner e seus seguidores impediriam o reconhecimento de 
Nietzsche na Alemanha e no restante da Europa. 

Quanto mais radicaliza a guerra contra o gênio da mentira e artista da 
décadence Wagner, mais Nietzsche percebe o quanto essa guerra é necessária 
para dar início à sua própria grande tarefa destrutiva-criadora: a Transvaloração 
de todos os valores. “Destruir um Wagner” seria muito mais do que uma 
“recreação”: seria uma vitória decisiva na “Grande Guerra” contra a décadence 
moderna, concentrada em Wagner, mas difundida nos valores cristãos e 
modernos, que negariam a vida. ‘Destruindo Wagner’, a saber, exibindo a 
falsidade, teatralidade e morbidez de sua arte, enfim Nietzsche poderia ser 
reconhecido como escritor, filósofo e grande artista, pelo menos como histrio e 
ator. 

Em Ecce homo, ao comentar suas obras, Nietzsche dá um grande 
destaque a O caso Wagner. Reforçando a direção de suas críticas nesse livro, ele 
se coloca como “Velho Artilheiro”, apontando sua “artilharia pesada”51 ao seu 
inimigo décadent. Nietzsche se apresenta também como amante da ironia 
(incluindo a ironia histórico-universal). Com isso, ele lançaria O caso Wagner 

 
50 Cf. CI, Incursões de um extemporâneo, 11. Isso é o que difere a arte ‘dionisíaca’ de Nietzsche da arte 
decadente de Wagner, a qual expressaria um esgotamento. 
51 EH, Por que escrevo livros tão bons, CW 1. 



Clademir Luís Araldi 

 
174 

dois anos antes do “raio aniquilador da transvaloração”52. Nesse tempo que 
resta, o histrio Nietzsche teria toda a liberdade de artista em sua guerra 
prolongada contra Wagner. 

A guerra declarada a Richard Wagner se prolongou também no 
“confronto” belicoso/amoroso com a viúva Cosima Wagner, com quem 
Nietzsche retoma a ‘relação’ a partir do início de setembro de 1888. O foco 
inicial é o ‘caso’ Wagner, pois Nietzsche afirma que somente ele e Cosima 
conheceram Wagner, e que Cosima sabe que Nietzsche tem razão em tudo o 
que escreveu sobre Wagner no CW53. Por volta do Natal de 1888, ele escreve 
mais um esboço de carta à Sra. Cosima Wagner, menciona Richard Wagner, 
mas aqui temos uma mudança de foco: 
 

Prezada senhora, 
no fundo, a única mulher que eu venerei... permita aceitar o primeiro exemplar 
deste Ecce homo. No fundo, o mundo inteiro é maltratado nele, exceto Richard 
W<agner> – e ainda Turim. Inclusive Malwida aparece como Kundry... 

O Anticristo.54 
 

Assinada pelo Anticristo! É importante notar aqui que Nietzsche 
presenteia Cosima, como o fizera já outrora, com o EH, confessando a sua 
veneração por ela, que aparece também em EH55. No dia 3 de janeiro de 1889 
Nietzsche envia quatro cartas para Cosima, declarando seu amor por ela. É 
quando Nietzsche se transfigura como “palhaço divino” (göttlicher Hanswurst), 
que anuncia ter concluído os Ditirambos de Dioniso56. Na segunda delas, Cosima 
se transfigura em “princesa Ariadne”, a sua “amada”. Nessa carta, além de 
Dioniso, Nietzsche é Buda, César, o Crucificado e tantos outros homens 
elevados do passado57. Na terceira carta desse dia, o foco é Bayreuth, onde 
Cosima vivia: “Tu deves publicar esse decreto papal [breve] para a humanidade, 

 
52 EH, Por que escrevo livros tão bons, CW 4. 
53 Cf. Esboço de carta para Cosima Wagner, provavelmente do início de setembro de 1888. Esse esboço 
tem como título: Resposta a uma carta da viúva de Wagner, marcada pela cortesia. Não há notícias 
sobre essa carta de Cosima. 
54 Esboço de carta para Cosima Wagner, por volta de 25 de dezembro de 1888. 25 de dezembro, dia de 
Natal, era também o dia de aniversário de Cosima; foi também o dia em que Nietzsche escreveu o 
prólogo para NW. 
55 Cf. EH. Por que sou tão sábio, 3. 
56 Na Carta já mencionada a Cosima Wagner, de 3 de janeiro de 1888 (n. 1240). 
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1240 
57 Cf. a carta a Cosima Wagner, de 3 de janeiro de 1888 (n. 1241). 
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1241  

http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1240
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1241


Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
175 

desde Bayreuth, com a inscrição: O alegre mensageiro”58. Enfim, a última carta é a 
mais breve e a mais intensa: “Ariadne, eu te amo! Dioniso”59. Com isso 
chegamos a um ponto crucial da guerra de Nietzsche contra Wagner. 
Nietzsche concluiu os Ditirambos de Dioniso no dia 2 de janeiro de 1889 (um dia 
antes de escrever essas quatro cartas a Cosima): dentre os 9 Ditirambos está o 
lamento de Ariadne, em que Dioniso aparece em todo o seu esplendor, e 
Teseu (Richard Wagner) desempenha um papel secundário60. Meu intento aqui 
é relativamente modesto: apenas mostrar como nos últimos livros preparados 
para publicação (EH e DD) o histrio Nietzsche aparece em sua luta contra 
Wagner, a décadence e contra si mesmo. 

Em Turim, nas últimas semanas de 1888 e na primeira semana de 
1889, Nietzsche tenta mais uma vez se libertar de Wagner e da “tragédia” que 
compartilhou com seu amigo de outrora, com novas experimentações e 
vivências, incluindo a predileção pelas operetas francesas e espanholas61, que 
ele assiste com grande entusiasmo. Essa foi uma grande reviravolta na vida e 
obra do Nietzsche tardio: ele buscou “transvalorar” sua vida de sofredor e 
doente com seus escritos e com seu novo modo de vida, performando farsas, 
sátiras, diatribes, ao modo de um histrio. 
 
 
Referências 
 
ARALDI, C. L. “A fisiologia da arte no Nietzsche tardio: O sentido da crítica 
aos artistas modernos da décadence”. In: Revista Veritas v. 69, n. 1, p. 1-11, Porto 
Alegre, jan.-dez. 2024. 
BOURGET, P. Essais de psychologie contemporaine. Paris: Gallimard, 1993. 
CAMPIONI, G. Der französische Nietzsche. Berlim: de Gruyter, 2009. 
CAMPIONI, G. et al. (orgs.) Nietzsches persönliche Bibliothek. Supplementa 
Nietzscheana. Berlim: de Gruyter, 2003.  
CHAVES, E. “Considerações sobre o ator. Uma introdução ao projeto 
nietzschiano da fisiologia da arte”. In: Revista Trans/Form/Ação, n. 30(1), p. 51-63, 
São Paulo, 2007. 

 
58 N. 1242. http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1242  
59 Carta a Cosima Wagner, (provavelmente) de 3 de janeiro de 1888 (1242a). 
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1242a  
60 Cf. DD, O lamento de Ariadne. Curiosamente, a parte inicial desse “lamento” é uma reescrita de parte 
da seção do ZA IV, O Feiticeiro, em que o “lamento” não é de Ariadne, mas do Velho Feiticeiro, uma 
alusão a Wagner. 
61 Cf. as cartas a Heinrich Köselitz, de 18 de novembro de 1888, de 2 de dezembro e de 16 de dezembro 
de 1888. 

http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1242
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB/BVN-1889,1242a


Clademir Luís Araldi 

 
176 

COLLI, G. Nachwort zu Band 12 e 13. In: NIETZSCHE, F. Nachgelassene 
Fragmente 1887 – 1889. KSA 13. Berlim/Munique: de Gruyter/DTV, 1988.  
D’IORIO, P. Le voyage de Nietzsche à Sorrente. Paris: CNRS Éd., 2012. 
FÉRÉ, Ch. Dégénérescence et criminalité. Essai physiologique. Paris: Félix Alcan, 1888.  
HOLLINRAKE, R. Nietzsche, Wagner e a Filosofia do Pessimismo. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editor, 1986. 
MONTINARI, M. “Nietzsche e la décadence”. In: Studia Nietzscheana. Paris: 
Nietzsche Source, 7 de junho de 2014. 
MOORE, G. “Hysteria und Histrionics. Nietzsche, Wagner and the pathology 
of Genius”. In: Nietzsche-Studien 30, p. 246-266. Berlim, de Gruyter, 2001. 
_________. Nietzsche, Biology and Metaphor. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2002. 
MÜLLER-LAUTER, W. “Décadence artística enquanto décadence fisiológica. A 
propósito da crítica tardia de Friedrich Nietzsche a Richard Wagner”. In: 
Cadernos Nietzsche, 6. São Paulo: USP, 1999. 
NIETZSCHE, F. W. Além do Bem e do Mal. Prelúdio a uma Filosofia do 
Futuro. Tradução, notas e posfácio de Paulo C. de Souza. 2. ed., São Paulo: 
Companhia das Letras, 1992. 
_________. Cartas de 1888. Tradução, apresentação e notas de Clademir L. 
Araldi. Curitiba: Moura SA, 2021. 
_________. Crepúsculo dos Ídolos. Tradução, notas e posfácio de Paulo C. de 
Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
_________. Digitale Kritische Gesamtausgabe. Werke und Briefe (eKGWB). Baseada 
no texto crítico de G. Colli e M. Montinari. Berlim: de Gruyter, 1967 –, org. 
por Paolo D’Iorio. 
_________. Ecce homo. Como alguém se torna o que é. Tradução, notas e posfácio 
de Paulo C. de Souza. São Paulo, Companhia das Letras, 1995. 
_________. Friedrich Nietzsche. Correspondencia VI. Octubre 1887 – Enero 1889. 
Ed. dirigida por Luis E. de S. Guervós. Tradução, introdução, notas e 
apêndices de Joan B. Llinares. Madri: Editorial Trotta, 2012. 
_________. Genealogia da moral. Uma polêmica. Tradução, notas e posfácio de 
Paulo C. de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1998.  
_________. Lettere da Torino. Trad. de Vivetta Vivarelli, apresentação de 
Giuliano Campioni. Milão: Adelphi, 2008. 
_________. O caso Wagner. Um problema para músicos; Nietzsche contra Wagner. 
Dossiê de um psicólogo. Tradução, notas e posfácio de Paulo C. de Souza. São 
Paulo, Companhia das Letras, 1999. 
SOMMER, A. U. Kommentar zu Nietzsches Der Antichrist, Ecce homo, Dionysos-
Dithyramben, Nietzsche contra Wagner. Historischer und kritischer Kommentar zu 



Dossiê Nietzsche e Schopenhauer. Sobre o sofrimento e a arte  - Volume Suplementar 17| UFPel [2025] 155-177 

 
177 

Friedrich Nietzsches Werken, vol. 6/2. Ed. pela Heidelberger Akademie der 
Wissenschaften. Ed. pela Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Berlim: 
de Gruyter, 2013. 
_________. Kommentar zu Nietzsches Der Fall Wagner, Götzen-Dämmerung. 
Nietzsche-Kommentar, vol. 6/1. Ed. pela Heidelberger Akademie der 
Wissenschaften. Berlim: de Gruyter, 2012. 
_________. “Nietzsche, Wagner e a décadence”. In: Cadernos Nietzsche, 
Guarulhos/Porto Seguro, v.38, n.1, janeiro/abril, 2017. 
 
 

Email: clademir.araldi@gmail.com 
 

Recebido: 01/2026 
Aprovado: 01/2026 


