Jéssica Dias de Souza
Mestra em Psicologia
Social e Institucional pela
Universidade Federal

do Rio Grande do Sul
(UFRGS). Graduanda em
Psicologia pela Faculdade
Sdo Francisco de Assis,
pds-graduanda em Saude
Mental e Psicopedagogia.
Integrante do Nucleo

de Estudos e Pesquisas
E’lééko: Agenciamentos
Epistémicos Descoloniais
e Antirracistas,
desenvolve estudos
voltados as relacdes
raciais e suas interfaces
com a salde mental.
https://orcid.org/0000-
0001-7113-5656,
psicopretajessica@
gmail.com

Miriam Cristiane Alves
Doutora em Psicologia
pela Pontificia
Universidade Catdlica
do Rio Grande do Sul
(PUCRS), Professora

do Departamento e

do Programa de Pds-
Graduacdo em Psicologia
Social e Institucional da
Universidade Federal
do Rio Grande do Sul
(UFRGS). Presidenta

do Conselho Regional
de Psicologia do Rio
Grande do Sul (CRPRS),
gestdo 2022-2025.
Diretora da Associacao
Nacional de Pesquisa [...]

Clinica politica antirracista
periférica:

escuta de mulheres
negras no territorio

Anti-racist political clinic in the periphery:
listening to black women in the territory

Resumo: Objetivamos construir memarias a partir das subjetividades de mulheres
negras que realizaram psicoterapia no Servico de Psicologia na Periferia e construir
pistas sobre a clinica politica antirracista periférica. A metodologia parte de histo-
rias ficcionalizadas nos atendimentos psicoterapéuticos, movimentando a escrevi-
véncia nas brechas do territdrio. A clinica politica antirracista periférica pressupde
a compreensdo do territdrio, do seu contexto de violéncia e suas potencialidades.

Palavras-chave: Clinica Antirracista; Psicologia Antirracista; Racismo; Subjetividade.

Abstract: We aim to construct memories based on the subjectivities of Black wo-
men who underwent psychotherapy at the Psychology Service in the Periphery and
to develop insights into the anti-racist political clinic in peripheral areas. The metho-
dology is based on fictionalized stories from psychotherapeutic sessions, moving
the escrevivéncia [writing-living] into the gaps of the territory. The peripheral anti-ra-
cist political clinic requires an understanding of the territory, its context of violence,
and its potentialities

Keywords: Anti-Racist Clinic; Anti-Racist Psychology; Racism; Subjectivity.

O campo problematico

Escutamos forcas vivas que nos movimentam pela periferia, onde
nosso corpo circula pelo territorio usado, pelo territdério de perten-
cimento, como nos ensina Milton Santos (2009), com nosso umbigo
plantado nesta terra, ali na raiz de nossas andancas. Escutar o ter ri-

10

torio ndo é tarefa facil, na medida em que, na formacdao em psico-
logia, fomos moldadas a uma escuta onde nao cabe nossas raizes
negras periféricas. Ndo € que nosso corpo nao exista na formacao
em psicologia, existe sim. Sempre demarcado, esquadrinhado, de-
limitado, recortado, sendo produto capitalizado para estudo, avalia-
cdes, critérios diagnosticos. Contudo, com nosso corpo e em nos-
sa comunidade nos desafiamos a operar processos para além do
que segue nos machucando. E, aqui, escolhemos falar da experi-
mentacdo que chamamos de clinica politica antirracista periférica.

A politica escrita que enunciamos traz dimensdes ético-politicas
de nosso corpo negro no encontro com a comunidade sobre a qual
nos debrucamos. Caminhando pelas ruas da Cohab Rubem Berta’',
deparamo-nos com a associacao dos moradores e fomos entenden-
do que proporcionar atendimento psicoterapico para esta comunida-
de, para pessoas, em sua maioria, negras, que lutam todos os dias
para sobreviver a tantas exclusdes e opressdes se apresentava como
uma aposta.

Apostamos no antirracismo como possibilidade de romper com
0 modo operante do colonizador, sendo um processo transformador
para mulheres negras que vivenciam as marcas da matriz colonial de
poder, que permanece ceifando nossas existéncias desde a violéncia
transatlantica. As feridas produzidas pelos cortes do poder colonial,
atualizado cotidianamente, aparecem na falta daquilo que deveria ser
o basico: alimentacao, transporte, saude, educacao, trabalho, renda.
Essas sao experiéncias que, as vezes, deixam marcas profundas; ins-
cricdes de dor que ndao queremos sentir, mas sentimos por todo o
corpo: parem de nos bater!

O dia era 19 de fevereiro de 2019, céu azul, dia quente, tipico de
um verao em Porto Alegre/RS, e o pontapé foi dado: o Servico de Psi-

1

[...] € Pds-graduacdo em
Psicologia (ANPEPP),
gestdo 2023-2024.
Coordenadora do Nucleo
de Estudos e Pesquisas
E’lééko: Agenciamentos
Epistémicos Descoloniais
e Antirracistas.
Pesquisadora das
relacdes raciais no
campo da Psicologia
Social e Psicandlise.
https://orcid.org/0000-
0002-4318-1927,
soloriobamiriamalves@
gmail.com

[1] Cohab — Conjunto
Habitacional Rubem Berta,
localizado na Zona Norte
de Porto Alegre, RS.



cologia na Periferia foi criado - um projeto iniciado na Associagcao de
Moradores do Conjunto Residencial Rubem Berta (Amorb). Aqui uma
adverténcia necessaria sobre o Servico de Psicclogia na Periferia: na
ocasido, ndo tinhamos a pretensao de substituir as politicas publicas
de saude. Interrogavamos sobre o projeto de Estado que precariza a
implementacao da Politica Nacional Integral de Saude da Populacao
Negra (PNSIPN, Brasil, 2017), produzindo uma caréncia no cuidado
em saude mental para essa populacdo.

A PNSIPN € um compromisso do Ministério da Saude no com-
bate as desigualdades no Sistema Unico de Satide (SUS), visa a sau-
de integral individual e coletiva da populacdo negra, pautando o en-
frentamento ao racismo e racismo institucional nos servicos de saude
(Brasil, 2009). Jurema Werneck (2016, p. 541) refere que o racismo ins-
titucional “desloca-se da dimensao individual e instaura a dimensao
estrutural, correspondendo a formas organizativas, politicas, praticas
e normas que resultam em tratamentos e resultados desiguais”, pro-
duzindo a “exclusdo seletiva dos grupos racialmente subordinados”.

O racismo institucional produz dificuldade de acesso da popu-
lacdo negra a servicos publicos de saude, ou ainda, precariza o aten-
dimento de pessoas negras quando comparado as pessoas brancas
(Kalckmann et al, 2007; Werneck, 2016). Ou seja, ele se manifesta
pela ineficiéncia de uma instituicdo em oferecer um servico adequa-
do e profissional as pessoas tendo em vista sua raca/cor, cultura ou
origem étnica (Almeida, 2019). Sua presenca ressalta a separacao en-
tre sujeitos privilegiados e marginalizados, isto €, agueles que sao
valorizados e aqueles que sao negligenciados. Esse segundc grupo
engloba a populacao negra e periférica.

Faro e Pereira (2011) enfatizam que o racismo € um importante
agente gerador de estresse nas interacdes sociais, impactando di-
retamente a populacdo negra. E foi nesse contexto que o Servico

12

de Psicologia na Periferia, em didlogo com as politicas publicas de
saude, teve a poténcia de subsidiar os espacos de cuidado em saude
mental ja existentes na comunidade, por meio de uma experiéncia
que racializa e territorializa a clinica. Como profissionais da psicologia,
temos a responsabilidade de acolher e compreender o sofrimento
psiquico da populacao periférica, frequentemente ligado as desigual-
dades sociais, raciais e de género (Souza, 1983).

O Servico de Psicologia na Periferia fez emergir em nossa es-
cuta a ferida aberta produzida pelo racismo; ferida que estava ali, em
cada pessoa, ha muito tempo, e que péde ser nomeada. Processo de
nomeacao que deixou fluir a raiva sentida por toda exclusao e discri-
minacado vivenciada por mulheres negras. Essas que “[...] sdo consi-
deradas pouco capazes porque existe todo um sistema econémico,
politico e juridico que perpetua sua condicdao de subalternidade, man-
tendo-as com baixos salarios, fora dos espacos de decisao, expostas
a todo tipo de violéncia” (Almeida, 2019, p.43). NOs reagimos ao lado
dessas mulheres negras. Conforme Audre Lorde (2020, p. 155): “Mu-
lheres que reagem ao racismo sao mulheres que reagem a raiva; a
raiva da exclusao, do privilégio que ndo é questionado das distorcoes
raciais, do siléncio, dos maus tratos, dos esteredtipos, da postura de-
fensiva, do mau julgamento, da traicdo e da cooptacao”.

Foi no processo de transformacdo da raiva em acdao que os
questionamentos foram nos movendo: Como vao se constituindo as
subjetividades de pessoas em vulnerabilizacdo social e racial, que
buscam a psicoterapia no Servico de Psicologia na Periferia? E as
mulheres negras periféricas, como elas tém se subjetivado nesse ter-
ritdrio psicoterapico? Que clinica psicoterapica é essa que emerge
desse servico?

Audre Lorde (2020, p. 53) nos convoca a quebrar nossos silén-
cios e descolonizar nossas mentes, enquanto pergunta: “Quais sao as

13



tiranias que vocé engole dia apds dia e tenta tomar para si, até adoe-
cer e morrer por causa delas, ainda em siléncio?”. Seria o Servico de
Psicologia na Periferia uma estratégia para quebrar nossos siléncios?
Nao obstante, a autora enfatiza que “as ferramentas do mestre nun-
ca vao desmantelar a casa-grande” (Lorde, 2020, p. 135). Que ferra-
mentas, que deslocamentos, que torcdes a Psicologia necessita fazer
para abrir fissuras e produzir a ruina da casa grande? Como é possivel
operar uma clinica politica antirracista periférica? O que pode essa
escuta clinica racializada no territorio? Nao temos a pretensao de pro-
duzir respostas absolutas, talvez pistas para uma Psicologia em devir.

Neste estudo temos como objetivos construir memarias dos
processos de producdo de subjetividades de mulheres negras que
realizaram psicoterapia no Servico de Psicologia na Periferia e cons-
truir pistas sobre o que nomeamos como clinica politica antirracista
periférica.

Territorio, memodrias e escrevivéncias de mulheres negras: uma
aposta metodoldgica

A construcdo deste estudo nos coloca como sujeitos cognoscentes,
com direito de definir nossa propria existéncia, nomeando a pratica
psicoterapica vivida no encontro entre mulheres negras. Conforme
Grada Kilomba (2019, p. 41), a0 romper com o siléncio, o sujeito no-
meia os segredos silenciados. Na esteira do rompimento de silencia-
mentos, lancamos mao de narrativas ficcionais que sdao apresentadas
em conversacao com a discussao tedrica.

Partilhamos de escrevivéncias (Evaristo, 2017; 2020) de uma es-
cuta clinica na periferia, a partir do encontro com mulheres negras,
em sofrimento psiquico, cuja maioria estava na faixa etdaria entre 30 e
40 anos, maes solo, também conhecidas como chefe de familia, pois
sdo elas que levam o sustento para o lar, trabalhadoras da classe

14

operdria, com ensino médio incompleto. E no encontro “de nés” que
nasce as Marias, visibilizando e problematizando os processos de
subjetivacao de mulheres negras periféricas. Nesse percurso, tam-
bém encontramos Dandaras, aqui ficcionalizadas desde a inspiracdo
em mulheres negras jovens, cisgéneros, universitarias, militantes do
movimento de mulheres negras, na faixa etaria entre 18 e 29 anos.
Portanto, as ficcdes aqui produzidas ndo dizem sobre uma ou outra
mulher especifica, mas sobre todas elas, sobre as mulheres que nos
habitam, sobre todas nds, sobre nosso comum.

Vale salientar que o encontro com essas mulheres ocorreu an-
tes da construcao deste estudo. Logo, apresentamos memoarias sobre
esses encontros, sobre a escuta clinica desenvolvida nesse percurso.
Os atendimentos foram realizados entre 19 de fevereiro de 2019 e 20
de marc¢o de 2020. Falamos de mulheres negras que tiveram noticias
sobre a existéncia do Servico de Psicologia na Periferia através da
radio comunitaria da Amorb, marcando a poténcia do territdrio.

Nas palavras de Milton Santos (2009, p. 14):

O territdrio tem que ser entendido como o territério usado, ndo o
territorio em si. O territorio usado € o chdo mais a identidade. A
identidade € o sentimento de pertencer aquilo que nos pertence.
O territério € o fundamento do trabalho, o lugar da residéncia,
das trocas materiais e espirituais e do exercicio da vida (Santos,
20009, p. 14).

Milton Santos (2009) assevera, ainda, que o lugar onde nhos sentimos
pertencentes € também o lugar onde se realizam todas as acoes, pai-
xdes, poderes, forcas e fraquezas, o lugar onde a historia das pesso-
as se realiza a partir da manifestacdo de sua existéncia. E nesse terri-
torio que a clinica politica antirracista periférica se manifesta, emerge,
se inscreve.

15



Desse modo, torna-se fundamental compreendermos onde esta
situada a Cohab Rubem Berta. Ela estd localizada no bairro Rubem
Berta, limite norte da cidade de Porto Alegre/RS, proxima da divisa, a
leste, com o municipio de Alvorada/RS, a oeste com o bairro Sarandi,
e ao sul com a vila Mario Quintana e o bairro Jardim Dona Leopoldina.
Foi forjada a partir de uma ocupacdo de prédios residenciais popu-
lares, em 1987, e ganhou importante dimensao politica na luta por
moradia na cidade.

Formada por uma populagdao, em sua maioria, negra, trabalha-
dora, de nivel socioeconémico baixo, com grande nimero de pesso-
as desempregadas vivendo em extrema vulnerabilidade. Conforme
dados do Censo de 2010 do Instituto Brasileiro de Geografia e Esta-
tistica (IBGE), a Cohab Rubem Berta esta dentre os bairros mais po-
pulosos da cidade:

Possui 74.522 habitantes, representando 5,29% da populacao
do municipio. Com &rea de 8,20 km? representa 1,72% da &rea
do municipio, sendo sua densidade demografica de 9.088,05
habitantes por km% A taxa de analfabetismo é de 1,6% e o
rendimento médio dos responsdveis por domicilio € de 3,04
salarios-minimos (IBGE, 2010).

Na década de 1980, a comunidade ainda nao tinha Unidade Basica
de Saude (UBS) e os atendimentos eram realizados na Associacao
em parceria com profissionais da saude, os quais, junto com a comu-
nidade, se mobilizaram para que o bairro inaugurasse uma Unidade
de Saude, tornando a associacdo um espaco de resisténcia e de luta.
Foi nesse territorio que foi criado o Servico de Psicologia na Periferia.

Nessa travessia, a escrevivéncia de Conceicdo Evaristo (2020)
ganha relevo, de modo que assumimos que escreviver, “escrever”,

LR 11

“viver”, “se ver”, relembrar memorias, € um ato politico de expressao

16

de nossas vivéncias. Nas palavras da autora: “[...] temos um sujeito
que ao falar de si, fala dos outros, fala de si”’ (Evaristo, 2020, p. 269).
Falamos de escreviver o mais intimo de sentimentos e dores que es-
corregam em palavras, que se transformam em histodrias escritas, con-
tadas, faladas, narradas, ficcionalizadas; de conversacdes singulares
que se agenciam no coletivo e criam possibilidades de colocarmos
pessoas negras como sujeitos da experiéncia, nomeando a nossas
existéncias.

Conforme Conceicdo Evaristo (2017), o conceito de escrevivén-
Ccia vem para caracterizar a narrativa e escrita de mulheres negras,
uma autoapropriacdo de si enquanto sujeito através de sua trajetoria
vivenciada. A escrevivéncia surge de uma pratica literaria, cuja auto-
ria € negra, feminina e pobre, em que o sujeito da acdo assume o seu
fazer, o seu pensamento, a sua reflexao, ndo somente como um exer-
cicio isolado, mas atravessado por uma coletividade (Evaristo, 2020).

Tomadas pela escrevivéncia, apostamos nas histérias que
emergem das memdarias de nosso corpo, das memorias de mulheres
negras, das memarias escrevividas em atendimentos psicoterapicos.
Movimentamos uma escrevivéncia nas brechas e possibilidades de
uma clinica politica antirracista periférica. Caminhamos por verdades
inventadas, realidades ficcionalizadas, verdades e invencdes. Assim,
apostamos em uma metodologia escrevivida, percorrida, narrada,
sentida desde experiéncias de pessoas negras periféricas que liber-
tam vozes silenciadas, subalternizadas, desumanizadas. Apostamos
na fala e na escuta de si de mulheres negras — do que sao, do que
fizeram delas e do que desejam vir a ser.

Marias e Dandaras: enunciacao de uma clinica politica an-
tirracista periférica

Maria... mulher negra, cisgénero, periférica, de 42 anos de idade, mae

17



solo de quatro adolescentes, empregada doméstica. Ela entra na sala
de acolhimento do Servico de Psicologia na Periferia pedindo socor-
ro, muito aflita, com a voz embargada e com lagrimas rolando pelo
seu rosto:

— Doutora, perdi meu irmdo! Nao vou aguentar perder meu filho
também, os “homi” querem a cabeca dele, eu ja dei tudo, tudo
que tinha para ndo matarem ele. Quero um remédio para dormir
e ndo acordar mais, € melhor eu ir antes dele. Quero morrer, mas
também quero a tua ajuda para aliviar a dor que estou sentindo...
[...]. Quando eu era pequena, brincava bastante. Uma vez eu cai,
saiu sangue, na verdade, saiu muito sangue, sujou duas fraldas
de tecido com sangue, quando precisou pegar a terceira fralda,
minha mae me levou ao Pronto Socorro. Levei seis pontos no
queixo, ndo chorei, mas ja estava fraca. Acho que nunca perdi
tanto sangue, segurei a dor no 0sso. Ndo sou de chorar, nunca
fui de chorar, mas isso ndo significa que naquele momento eu
ndo estava sentindo dor. Eu deveria ter uns nove anos de idade,
olhava a fralda branca de tecido ficar vermelha, encharcada de
sangue, mas ndo chorei. Quando levei os pontos, eu so tremia. As
pessoas elogiavam: - “Que menina forte, nao chora”. Eu gostava
de ser vista como forte, mas as vezes, chorava encolhidinha
debaixo do edredom, ninguém via. Hoje, ndo seguro mais meu
choro, eu estou sempre chorando. Acho que quando acontecer
O pior nem vou ter mais lagrimas, meu filho fez uma escolha e
sei que perdi, ndao posso fazer mais nada além de sentir essa
dor... estou perdendo ele para o trafico, para o crack. Agora ja
era, consumiu a droga que precisava vender, eu dei todo o meu
saldrio para pagar a divida, ndo tenho mais o que fazer. Isso &
tdo triste para uma mae. Eu so queria ir antes do meu filho. Uma
mae nunca esta pronta para ver o filho partir antes. Pode me
dopar de remédio, por favor.

Ao entrar no consultdrio, Maria traz consigo o sofrimento de
muitas maes negras, periféricas, empregadas domésticas que perde-
ram seus filhos para o trafico. O sofrimento psiquico de Maria reflete
o momento do territério que vivencia uma guerra do trafico. Guerra
essa que desencadeou um sofrimento intenso em Maria, levando-a a

18

tentativa de suicidio e a internagcdo em um hospital psiquiatrico.

Ela clama por uma pilula magica que extirpe sua dor. Em seus
bracos, marcas de cortes e suas estratégias de (sobre)vivéncia e ali-
vio — automutilacdo era uma das formas de alivio de sua dor psiquica
para o fisico. Lidar com o sangue que escorre de seu corpo € para
Maria menos dolorido do que acompanhar a morte em vida do filho.

Maria ndo sabia que sua psicéloga morava no mesmo territorio
que ela e contava com detalhes o que estava acontecendo naquela
periferia. Ao narrar situacdes de violéncia e conflito, ela resgatava a
memoria de muitas mulheres negras. Entre o tempo de sair e chegar
em casa, Maria vivencia muita coisa em sua habitual rotina: embarca
no 6nibus lotado, limpa de dois a trés apartamentos com o coracao
apertado, sabendo que em qualquer instante o telefone pode tocar
com as piores noticias. Existe adrenalina mais forte que essa?

Segunda semana. Maria ndo entrou pela porta aflita, foi Jodo,
seu filho, quem ligou para avisar: “Doutora, a mde pegou uma faca
para se matar”. Jodo respira e diz: “Agora ela estd internada, dopada
de remédio”. A realidade ddi, grita, pulsa, sangra e, as vezes, surta,
mas nos permitimos surtar somente as vezes. Nossos corpos sao trei-
nados, desde pequenas, a suportar a desumanizacdao constante.

Terceira semana. Tiros, o guri levou dezesseis. Eram muitos tiros.
Foram alguns minutos, mas o suficiente para registrar na memdaria.
Depois dos tiros, gritos, choros, ambulancia, policia. Demoraram para
levar o corpo. Era o filho da Maria. Refletimos sobre 0s atravessamen-
tos e desafios de uma das autoras morar e atender no mesmo territo-
rio — na periferia.

Compreendemos que, no instante dos atendimentos, razdo e
emocao caminham juntas, de modo que ndo somos opacas a pessoa
atendida. Assim, construimos uma relacao sujeito-sujeito no espaco
psicoterapico, uma relacao segura e afetiva que contempla as singu-

19



laridades produzidas, no encontro e nas conversacdes entre mulhe- de que, se o sujeito colonial falar, o colonizador terda que escutar. Ele/

res negras. Nesse sentido, vamos respeitando nossos sentimentos ela seria forcado a um confronto desconfortavel com as verdades dos
e os das mulheres atendidas, reconhecendo nossos corpos-sujeitos ‘Outros’. Verdades que foram negadas, reprimidas e mantidas em si-
nesse contexto. Maria, com sua voz embargada, apresentou-as face- |éncio, como segredos”.

tas do racismo e da necropolitica; contou em sua histéria a opressao

do sistema e como o Estado reduz a vida de pessoas negras. A sin- Experienciamos uma clinica politica antirracista periférica cuja

gularidade de sua voz apresentou um sofrimento coletivo. conversacao se instala para romper siléncios. Para bell hooks (2020,
p. 60), “a conversacao contém dialogo, a troca de compreensodes e

Colocar em analise o lugar de vida e morte destinado aos cor- sentidos no empenho para construir em meio a informacdao”. Ainda
pos periféricos € um dos desafios da clinica politica antirracista peri- para a autora: “Conversas sao poderosas. [..] Elas nos ajudam a olhar
férica. Ou seja, falamos de uma escuta que problematiza o acolhimen- para questdes complicadas a partir de diferentes perspectivas a me-
to e o cuidado das pessoas que vivem e convivem com a violéncia, dida que as viramos de um lado para outro e nos esforcamos para
assumindo um compromisso ético com as politicas da vida e, ao mes- construir um novo entendimento” (hooks, 2020, p. 62). Desse modo,
mo tempo, escapando ao que Achille Mbembe (2018) nos apresenta O risco que assumimos € sobre “o ato de falar com todas as implica-
como Necropolitica do Estado, que opera os processos de mortifica- cdes” (Gonzalez, 1984, p. 255). Desde essa escuta clinica, portanto, as
cdo em vida, como no caso do filho de Maria. Nessa clinica politica mulheres negras tém a possibilidade de assumir a sua propria fala: “o
antirracista periférica que ousamos desenhar, encontramos Marias e lixo vai falar, e numa boa” (Gonzalez, 1984, p. 225).

nos permitimos a escuta do emaranhado de nossos corpos negros

que se encontram no territorio. E nessa toada, quem chega de mansinho, na manha de quarta-

Nesse processo, vamos compreendendo, também, que as arti- -feira, céu azul, dia ensolarado, temperatura agradavel, € Dandara. Jo-
culacdes e estratégias da comunidade para (sobre)vivéncia e bem-es- vem menina negra, cisgénero, estudante de uma universidade federal,
tar das pessoas que nela habita escapam aos conhecimentos encap- militante do movimento de mulheres negras, moradora da periferia —
sulados da academia. E, assim, vamos construindo a clinica politica ela tem na periferia seu centro. Ela soube do Servico de Psicologia
antirracista na periferia a partir da poténcia que emana da comunida- na Periferia através da radio comunitaria que entrava no ar todas as
de — poténcia de vida, de existéncia, de resisténcia. E na poténcia do manhas e alcancava centenas de moradores e moradoras. Além de
territério que se produz um lugar de escuta e um lugar de fala, onde informar os servicos disponiveis no bairro, a radio tocava musicas das
mulheres negras podem arrancar as mascaras do silenciamento e gri- bandas, MCs e rappers da comunidade através de um programa que
tar sem medo, expressando suas dores, suas potencialidades, reco- tinha como slogan “Jovens talentos, grandes poténcias”. Dandara, no
nhecendo seus processos de subjetivacdo. Para Grada Kilomba (2019, primeiro atendimento, verbaliza sua profunda tristeza diante da morte
p. 41), a mascara do silenciamento evidencia o “[...] medo apreensivo de seu irmao por Covid-19.

20 21



— O mano era um lindo homem negro, tinha 32 anos, trabalhava
como motoboy, era muito carinhoso comigo e estava muito feliz
pela conquista da moto zero quilbmetro que havia comprado.
Ele trabalhava como auténomo, morava de aluguel e para
arcar com custos minimos para sua sobrevivéncia trabalhou no
auge da pandemia — ndo teve direito ao isolamento fisico. Ele
se cuidava muito, usava mdscara e estava sempre passando
dlcool gel 70% em suas mdos, mas o principal faltou: a vacina. A
vacina poderia ter evitado a morte do meu irmdéo, tenho certeza,
ele tinha muito o que viver ainda. Por onde passava contagiava
com sua alegria e sorriso, eu ainda ndo consigo acreditar, parece
que ele vai entrar pela porta com aquele sorrisGo levando “xis”
para mim no final da noite. Quando chega a noite ele nGo entra
pela porta e eu comeco a chorar, nGo consigo dormir, também
sinto medo de pegar Covid-19 e de perder outro familiar para
esse virus. Foi tudo muito rapido, sabe? Ele comegou com dor
de garganta e febre, dai sentiu um pouco de falta de ar, foi fazer
o teste sua saturacdo estava baixa, ficou internado em uma
emergéncia hospitalar, ndo tinha leito para ele ir para o quarto.
Trés dias depois ele foi para a UTI, entubaram e a noticia: ele
estava morto. A pior noticia da minha vida poderia ser evitada,
ndo consigo entender como esse presidente genocida ainda
estd no poder. O plano dele deu muito certo; ele matou muitos
como eu e meu irm@o. Quantos mais precisardo morrer para o
povo acordar e tirar ele de Id? Serd que vamos precisar esperar
as eleicbes presidenciais? A pandemia alterou minha rotinag,
estou tendo que estudar de forma remota. Quanto ao trabalho,
esse ndo tem jeito, preciso continuar, mulher negra e pobre ndo
tem direito ao isolamento fisico, precisamos manter a mdquina
do Estado funcionando, e por isso morremos. Sinto que nossas
vidas ndo tém valor. E, agora, a morte do meu irmdo acabou
de vez comigo, ndo tenho vontade nem de sair da cama, em
vdrios momentos do dia me pego chorando e lembrando
dele. Sinto muita raiva e tenho me questionado se ainda devo
permanecer na militdncia, as vezes € tdo desgastante, parece
que estamos dando soco no ar com esse governo. Mas também
reconhec¢o tudo o que aqueles e aquelas que vieram antes de
nos conquistaram e que hoje ainda temos. Acho que meu corpo
estd sangrando e sentindo todas as dores que séo impostas por
esse desgoverno.

PARALLLOSI

ISSN: 2358-2529

Dandara narra muito sofrimento no espaco psicoterapico, colo-
cando em questdo a conjuntura politica do Brasil e 0 modo como tal
politica tem produzido sofrimento a populacdo negra. Compreender
0s agenciamentos sociais e raciais que atravessam a clinica auxiliam
na atuacao de uma clinica politica antirracista periférica. Dandara faz
emergir sentimentos, um deles foi a raiva de um governo que tratava
sujeitos periféricos como objetos, definindo os que podiam morrer e
viver.

Na clinica politica antirracista periférica é possivel sentir, escutar
a manifestacdo das opressodes e discriminacdes que Dandara viven-
ciava. A raca fica evidenciada como a principal forma de exclusao de
mulheres negras, sendo género, classe e territorio agravantes. Isso
porque, como bem nos diz Carla Akotirene (2018, p. 23), “Pretas e
pretos sao pretas e pretos em qualquer lugar do mundo. Na profusao
de identidades viajantes, contingentes, fluidas, a cor da pele nao se
desarticula da identidade preta”.

No encontro com Marias e Dandaras é possivel perceber, sentir
como as desigualdades de raca, classe e género subjetivam mulheres
negras, demandando uma escuta sensivel da profissional de psicolo-
gia que as acolhe. Dentre os processos de subjetivacao que marcam
essas mulheres, emerge em minha memdria o ideal de brancura. Lé-
lia. Gonzalez (1988a, p. 39) assevera que a condicao da mulher negra
no Brasil estd atravessada por um processo de embranquecimento
por meio da miscigenacao de racas e da eliminacao da populacdo
negra em um contexto de afirmacdo da “crenca no mito da demo-
cracia racial onde a negacdo do racismo e discriminacao racial era
imposta a sociedade”. Atualmente, os reflexos desse processo ainda
sdo percebidos em narrativas de pessoas hegras, como, por exemplo,
nas narrativas de Marias e Dandaras: “Temos que clarear a familia”,
“o quanto mais claro, menos sofrimento”. Assim, tornar-se negro no

edi¢cdo 22:junho de 2024
Jéssica Dias de Souza e Miriam Cristiane Alves
Artigo recebido.em 23 .mai.. 2024 € aprovado.em. 28 jun. 2024 23



Brasil € um processo de descoberta, as vezes, muito doloroso, mas
também libertador. Nas palavras de Lélia Gonzalez (1988b, p. 373): “A
gente ndo nasce negro, a gente se torna negro. E uma conquista dura,
cruel e que se desenvolve pela vida da gente afora. Ai entra a ques-
tdo da identidade que vocé vai construindo. Essa identidade negra
nao € uma coisa pronta, acabada”.

Neusa Souza (1983), em seu livro Tornar-se Negro, conceitualiza
o processo de branqueamento na subjetividade da populacao negra,
chamando de ideal de ego branco, reafirmando que ser negro no
Brasil ndo é uma condicdo dada a priori, mas um vir a ser. Ser negro
é tornar-se negro. A autora ressalta os impactos do racismo na identi-
dade da populacao negra, ao afirmar que “o racismo tende a banir da
vida psiquica do negro todo prazer de pensar e todo pensamento de
prazer” (Souza, 2021, p. 35). Ndo obstante, ela enfatiza que saber-se
negra € “[...] sobretudo, a experiéncia de comprometer-se a resgatar
sua histdria e recriar-se em suas potencialidades” (Sousa, 2021, p. 46).

Nessa perspectiva, compreendemos que nao basta ser uma
psicologa negra para atuar com uma clinica politica antirracista, € ne-
cessario ja ter passado pelo processo de compreensdo dos sentidos
do corpo negro no Brasil ou se tornado negra, tendo a sensibilidade
do quanto o racismo esta interligado ao sofrimento psiquico, e que
nem sempre esse sofrimento vai chegar nomeado de racismo ou dis-
criminacdo racial no encontro psicoterapico. Isso nao significa que
profissionais brancos ndo possam atender pessoas negras por hao
passarem por esse processo, mas que a responsabilidade e compre-
ensdo da demanda que se apresenta merece investimento, qualifica-
cdo e estudo (Rosa; Alves, 2020).

De acordo com Oliveira e Nascimento (2018, p. 135), a clinica
psicoldgica antirracista pressupde a compreensdo das relacdes ra-
ciais como produtoras de sofrimento psiquico de pessoas negras,

24

“sem buscar o reducionismo associativo a traumas precoces de outra
ordem na tentativa de sempre afirmar que ha algo por trds da raca”.
Assim, construir uma clinica politica antirracista periférica requer a
compreensao do processo histérico do negro no Brasil, o conheci-
mento sobre como essa populacdo chegou nesse territério chamado
Brasil, sua luta por liberdade, bem como os efeitos do racismo e da
atualizacao da ldgica colonial na subjetividade de sujeitos negros.

Consideracoes finais: de que lugar o lixo fala?

A compreensao e o discernimento sobre a localizacdo social de nosso
proprio corpo nos movimentam — nds, mulheres negras — a agir, pen-
sar, sentir e perceber o mundo desde nossa centralidade, de modo
que o territério que ocupamos na sociedade se torna nosso lugar de
fala diante do mundo. Conforme Djamila Ribeiro (2017, p. 39), “O lu-
gar social ndo determina uma consciéncia discursiva sobre esse lugar.
Porém, o lugar que ocupamos socialmente nos faz ter experiéncias
distintas e outras perspectivas”. Nesse sentido, somos cercadas de
atravessamentos, pois a escuta de uma mulher negra, periférica e
psicéloga nao é neutra, mas sensivel a aspectos historicos, sociais e
politicos que a cercam e atravessam a relacdo psicoterapica.

O encontro de mulheres negras desde a clinica politica antirra-
cista periférica e a conversacdo em meio ao processo psicoterapico
tém uma poténcia coletiva no movimento de compreensao umas das
outras e dos territorios em que estdo inseridas. “A conversacao con-
tém dialogo, a troca de compreensdes e sentidos no empenho para
construir em meio a informacado. [..] € sempre inclusiva; ela incenti-
va e alimenta a voz individual enquanto se esforca para desenvolver
uma visao de comunidade” (hooks, 2020, p. 63). Dessa forma, ousa-
mos afirmar que o acolhimento e o cuidado das mulheres negras da
Cohab Rubem Berta produziu efeitos em seus nucleos familiares e na

25



propria comunidade, pois partimos do pressuposto que ao cuidar de
um, cuidamos de muitos.

Nossa aposta foi na conversacao como estratégia de cuidado
e de producao de subjetividades no encontro entre mulheres negras
(Alves; Sant’anna Junior; Izidoro-Pinto, 2022), em uma clinica compro-
metida com a periferia. Falamos de um cuidado e uma escuta exerci-
dos no territério enquanto politica de vida e de valorizacao dos cor-
pos negros, contrapondo a necropolitica imposta pelo Estado.

Experienciamos o encontro com mulheres negras que nos apre-
sentaram novos saberes, a0 mesmo tempo em que compartilhavam
as dores de quem sente na propria pele a dor do racismo, a dor por
perder um ente querido devido a negligéncia do Estado. Foi nesse
encontro que a clinica politica antirracista periférica se fez inscrever
como dispositivo potente para o cuidado de nos, lugar onde € possi-
vel falar e se ouvida.

Marias e Dandaras protagonizaram, nessa caminhada, imagina-
rios ficcionalizados nos encontros produzidos e escrevividos em uma
relacdo psicoterapica entre mulheres negras, em meio ao entrelaca-
mento de fios, de vidas.

26

REFERENCIAS
AKOTIRENE, K. Interseccionalidade. Sao Paulo: Pdlen, 2019.
ALMEIDA, S. L de. Racismo estrutural. S3o Paulo: Pdlen, 2019.

ALVES, M. C.; SANT’ANNA JUNIOR, A.; IZIDORO-PINTO, C. M. Conversacoes
atrevividas por mulheres pretas: pistas para uma clinica politica feminista
antirracista. DG — Revista, Pelotas, v. 1, n. 1, p. 145-164, 2022.

BRASIL. Politica Nacional de Saude Integral da Populacao Negra
(PNSIPN). Brasilia: Ministério da Saude, 2017. Disponivel em: https:/
bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nacional_saude_
populacao_negra_3d.pdf. Acesso em: 20 jun. 2023.

EVARISTO, C. Becos da memodria. Rio de Janeiro: Pallas, 2017.

EVARISTO, C. A escrevivéncia e seus subtextos. In: DUARTE, C. L.; NUNES, I.
R. (orgs.). Escrevivéncia: a escrita de nds: reflexdes sobre a obra de Conceigao
Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicacao e Arte, 2020. p. 26-47.

FARO, A.; PEREIRA, M. E. Raca, racismo e saude: a desigualdade social da
distribuicao do estresse. Estud. psicol., v. 16, n. 3, p. 271-278, dez. 2011. Disponivel
em: http://dx.doi.org/101590/51413-294X2011000300009. Acesso em: 5 jul. 2015.

GONZALEZ, L. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. Revista
Ciéncias Sociais Hoje, ANPOCS, p. 223-244, 1984.

GONZALEZ, L. Por um feminismo afrolatinoamericano.
Revista Iris Internacional, n. 9, p. 133-238, 1988a.

GONZALEZ, L. A categoria politico-cultural de amefricanidade.
Revista Tempo Brasileiro, n. 92-93, p. 69-82, 1988b.

Hooks, b. Ensinando o pensamento critico: sabedoria
pratica. Sdo Paulo: Elefante, 2020.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATISTICA
(IBGE). Censo 2010. IBGE, 2010. Disponivel em: https://
€censo02010.ibge.gov.br/. Acesso em: 21 mar. 2024.

KALCKMANN, S.; SANTOS, C. G. dos; BATISTA, L. E.; CRUZ, V. M.

da. Racismo institucional: um desafio para a equidade no SUS?.
Saude e Sociedade, v. 16, n. 2, p. 146—155, maio de 2007.

27



KILOMBA, G. Memdrias da plantacao — Episddios de
racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogo, 2019.

LORDE, A. Irma Outsider. Belo Horizonte: Auténtica, 2020.

MBEMBE, A. Necropolitica. Sdo Paulo: n-1 edicdes, 2018.

OLIVEIRA, R. M. S.; NASCIMENTO, M. C. A clinica e seus desafetos: pactos
e omissdes nos estudos sobre o negro no Brasil. Revista da ABPN, v. 10,

n. 24, nov./fev. 2018. Disponivel em: http://www.abpnrevista.org.br/revista/
index.php/revistaabpn1/article/view/577/462. Acesso em: 20 jun. 2021.

RIBEIRO, D. O que é lugar de fala. Belo Horizonte: Letramento; Justificando, 2017.

ROSA, E. G. da; ALVES, M. C. Estilhacando a Mascara do Silenciamento:
Movimentos de (Re)Existéncia de Estudantes Negros/Negras. Psicologia:
Ciéncia E Profissdo, v. 40, n. esp., p. €229978, 2020. Disponivel em: https://
doi.org/101590/1982-3703003229978. Acesso em: 21 mar. 2024.

SANTOS, M. O Dinheiro e o Territério. GEOgraphia, v. 1, n. 1,
p. 7-13, set. 2009. Disponivel em: https://periodicos.uff.br/
geographia/article/view/13360. Acesso em: 10 jun. de 2022.

SOUZA, N. S. Tornar-se negro: As vicissitudes da identidade do
negro brasileiro em ascensao social. Rio de Janeiro: Graal, 1983.

SOUZA, N. S. Tornar-se negro: As vicissitudes da identidade do
negro brasileiro em ascensdo social. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.

WERNECK, J. Racismo institucional e saude da populacdo
negra. Saude e Sociedade, v. 25, n. 3, p. 535-549, 2016.

28

29



