
VOZES DA TERRA
Arquitetura Ancestral Negra 

como Memória, Corpo e Território

VOICES OF THE EARTH
Ancestral Black Architecture as Memory, Body and Territory

Ana Carolina Belém Lemos Dias1

Resumo
A presença e resistência da arquitetura ancestral negra no Brasil manifestam-
se nos modos de habitar, construir e viver, especialmente nas periferias urbanas e 
comunidades tradicionais. Práticas como o uso do tijolo aparente, símbolos como o 
Sankofa em ornamentos de ferro e o cultivo de plantas medicinais preservam uma 
memória coletiva que atravessa gerações, configurando territórios negros como 
espaços de cuidado e pertencimento. Esses saberes, muitas vezes invisibilizados, 
revelam-se na autoconstrução, nos rituais comunitários e nas festas populares, 
transformando o espaço urbano em território de resistência cultural. Tais modos de 
vida dialogam com autores contemporâneos e com fundamentos espirituais e técnicos 
das civilizações africanas. Ao valorizar o passado, reatam vínculos com o presente 
e apontam caminhos futuros mais sensíveis e inclusivos. O texto propõe uma leitura 
poética e política da cidade como espaço sagrado, onde a cultura negra se afirma 
como força de reencantamento, identidade e justiça social.
Palavras-chave: arquitetura ancestral; cultura negra; memória coletiva; resistência 
cultural; territórios urbanos.

Abstract
The presence and resilience of ancestral Black architecture in Brazil manifest in ways 
of inhabiting, building, and living, especially within urban peripheries and traditional 
communities. Practices such as the use of exposed brick, symbols like Sankofa in 
iron ornaments, and the cultivation of medicinal plants preserve a collective memory 
transmitted across generations, shaping Black territories as spaces of belonging 
and care. These forms of knowledge, often rendered invisible, emerge through self-
construction, community rituals, and popular festivities, transforming urban space into 
a territory of cultural resistance. Such modes of life engage with contemporary authors 
while drawing on the spiritual foundations and technical traditions of African civilizations. 
By recovering and honoring the past, they reconnect with the present and indicate more 
sensitive and inclusive futures. This text offers a poetic and political reading of the city 
as a sacred space, where Black culture becomes a force of re-enchantment, identity, 
and social justice.
Keywords: ancestral architecture; black culture; collective memory; cultural resistance; 
urban territories.

1  Especialista em Smart Cities (Unyleya) e em Neuroarquitetura (IPOG). Arquiteta e Urbanista, graduada 
pela Universidade Estácio de Sá - Niterói/RJ (FAUUNESA), com formação técnica em Design de Interiores 
pela mesma instituição. Atua como tutora no curso de Arquitetura e Urbanismo da Universidade Anhanguera 
Educacional - Niterói/RJ. Pesquisadora independente em Urbanismo, em preparação para candidatura a 
programa de pós-graduação em Arquitetura e Urbanismo. E-mail: carolalemosarquitetura@gmail.com

Introdução

A construção das cidades modernas2, com seu foco na funcionalidade dos espaços 
e na exclusão de ornamentos, frequentemente desvincula-se das raízes históricas e 
culturais que lhes deram origem. Essa busca por eficiência, muitas vezes desprovida 
de referências ao passado, desconsidera os saberes ancestrais dos povos originários 
e das comunidades tradicionais. A esses grupos foi negado o direito de pertencimento 
aos territórios que historicamente habitaram, o que resultou no apagamento de suas 
culturas e memórias, em prol de planejamentos urbanos e arquitetônicos excludentes.

Os espaços construídos devem ser compreendidos para além de seus limites físicos. 
Representam também uma mobilidade de conexão ancestral, característica das 
culturas africanas, cujas manifestações independem das tecnologias contemporâneas. 
O corpo africano é entendido como um mapa — um verdadeiro atlas vivo — que carrega 
consigo os caminhos, os saberes e as experiências da comunidade. É a partir do corpo 
e da vivência coletiva que o espaço se constitui; a comunidade, portanto, é a criadora 
da cidade.

Esse ambiente urbano resulta da agregação de indivíduos, da valorização da terra e 
da imaterialidade do ar, revelando uma concepção ampliada e sagrada da existência. 
O lar, nesse contexto, não é apenas abrigo, mas fonte de vitalidade: um lugar de força, 
proteção e vida. A comunidade não se fecha em si mesma — ela irradia, expande-se e 
conecta-se com o entorno.

Os fundamentos dessa forma de existência estão ancorados na terra, no axé3 e nas 
raízes espirituais que sustentam a coletividade. Há profundo respeito pelos donos 
originários do Brasil — povos indígenas, caboclos e outras entidades da cosmovisão 
afro-brasileira —, cuja presença é reverenciada por meio da religiosidade e da 
valorização da natureza. Agredir o meio ambiente, sob essa ótica, é agredir a própria 
comunidade, pois tudo está interligado.

Vive-se, assim, o princípio do trans, que significa ir além de si para reconhecer o 
outro. Olhar para fora torna-se também um caminho para o autoconhecimento e a 
expansão pessoal. A comunidade define-se pela abertura e pelo encontro, não pelo 
isolamento. Ela é movimento, política e resistência. Agregar pessoas é, por si só, um 
ato de diplomacia.

Nesse sentido, metrópole e comunidade se entrelaçam. A cidade é polis, mas também 
é terreiro4 — espaço onde nascer, morar e viver se confundem. O território pertence à 
comunidade. E esta, por sua vez, não é um corpo fechado, mas um organismo aberto 
ao mundo. Torna-se, portanto, necessário aprender a enxergar para além da porteira, 
ultrapassando os limites visíveis, a fim de reconhecer as múltiplas formas de existência 
que sustentam o território e a vida coletiva.

Propõe-se, aqui, uma reflexão sobre os vestígios da cultura africana na arquitetura 
brasileira, que valorizam e resgatam a ancestralidade na criação de espaços urbanos e 
arquitetônicos mais humanos e enraizados. A partir de uma abordagem fundamentada 

2 Na linha do tempo da arquitetura, há um instante em que o traço rompe com seus ancestrais: nasce a 
arquitetura moderna. Essa cisão se revela em muitos gestos, mas é na recusa do ornamento — outrora 
símbolo e linguagem — que ela firma sua identidade. Entre tantas mudanças, é o silêncio imposto à 
ornamentação que marca, com mais força, a diferença entre o novo e o que veio antes.
3 A palavra "axé", derivada do termo iorubá àṣẹ, carrega consigo o sentido de energia vital, força que 
movimenta, poder que sustenta e transforma.
4 Pólis é a cidade-estado da Grécia Antiga, dotada de autonomia política, leis e governo próprios; terreiro 
é o espaço ancestral afro-brasileiro de saberes, rituais e memória coletiva. A expressão ressalta a cidade 
como lugar de política e ancestralidade (Sodré, 2017).

117n.35, v.9
primavera de 2025

n.35, v.9
primavera de 2025

ISSN 2526-7310



tanto em autores contemporâneos — como Kijani Menfesawi (2023), arquiteto e 
urbanista especializado em arquitetura ancestral, professores Nego Bispo (2017) líder 
quilombola, ativista e filósofo, Muniz Sodré (2024) sociólogo e jornalista — quanto em 
tradições orais e saberes populares5. Tais práticas oferecem alternativas às soluções 
padronizadas e homogêneas que dominam os centros urbanos, promovendo vitalidade 
e sentido de pertencimento. Baseada nos pilares das civilizações originárias africanas, 
da sustentabilidade e da identidade cultural, essas práticas constituem caminhos 
possíveis para a construção de cidades mais sensíveis, inclusivas e conectadas à sua 
ancestralidade.

Raízes Invisíveis que Sustentam Moradas: A Arquitetura como Memória Ancestral

Em meio ao concreto das cidades e ao traçado das residências, pulsa uma memória 
ancestral que resiste ao apagamento histórico. A valorização da natureza e do que é 
natural transcende a dimensão estética, configurando-se como um gesto de reconexão 
com saberes que moldaram espaços muito antes da colonização europeia.

Questionar por que a Grécia é frequentemente apontada como o berço da civilização 
nos cursos de arquitetura é abrir espaço para outras narrativas possíveis. Afinal, fósseis 
com mais de 4,5 milhões de anos foram encontrados na Etiópia, evidenciando que a 
história da humanidade possui raízes profundas no continente africano.

Entretanto, ao se analisar a arquitetura contemporânea e o modo como ela é ensinada, 
percebe-se certo distanciamento desses conhecimentos originários. Nossos ancestrais 
arquitetos6 dominavam saberes que integravam astrologia, astronomia, construção 

5 Este ensaio constitui um estudo crítico independente, desenvolvido a partir de análise pessoal e pesquisa 
autoral sobre ancestralidade negra, urbanidade e modos de habitar, não estando vinculado a projeto 
institucional específico.
6 Imhotep, homem negro de múltiplos dons — considerado o 1o arquiteto, médico e engenheiro além 
de sacerdote — ergueu a primeira pirâmide, abrindo caminho para uma arquitetura que ecoaria pelos 
séculos. À beira do rio Nilo, entre 4000 e 30 a.C., floresceram formas grandiosas: templos que tocam o céu 
e pirâmides que guardam segredos milenares. Sem abundância de madeira, a terra e a pedra tornaram-

e engenharia — muito antes do processo de colonização. Eram construtores de 
estruturas monumentais, cuja complexidade ainda hoje desafia as explicações técnicas 
convencionais.

No Brasil, as expressões arquitetônicas carregam as marcas das mãos negras 
escravizadas. Mesmo forçadas a suprimir suas culturas de origem, essas populações 
encontraram meios de manter viva a sua ancestralidade. Um exemplo significativo é o 
símbolo Sankofa, do povo Akan, originário da Costa do Marfim e de Gana. Representado 
por um pássaro que olha para trás ou por um coração estilizado, o ideograma Sankofa 
carrega o significado de “retornar ao passado para construir o futuro”.

Esse símbolo passou a ser incorporado discretamente nos portões das casas das 
elites brasileiras, por meio do trabalho dos ferreiros negros. A cada novo africano que 
chegava, o reconhecimento desse sinal trazia conforto e um senso de pertencimento. 
Tratava-se de uma forma silenciosa de comunicação e resistência, um emblema de 
empoderamento e preservação cultural.

Contudo, atualmente, esses portões e símbolos tornaram-se raros. A mão de obra 
tradicional se tornou escassa, e essa prática, antes comum, assumiu um caráter 
meramente decorativo ou herança material7, perdendo parte de sua potência simbólica.

se matéria-prima sagrada — tijolos moldados ao sol, pedras que guardam a memória do tempo, calcário, 
arenito e granito, esculpidos para eternizar a fé, a realeza e o mistério. Enquanto as pedras firmavam os 
templos e tumbas, os tijolos erguiam palácios e muralhas, tecendo a trama das cidades e dos complexos 
sagrados.
7 Por um passado ainda próximo, o ideograma estava presente não só nos portões, mas também nas 
janelas, móveis externos, suportes de plantas e guarda-corpos — símbolos que teciam a vida cotidiana 
ao espaço construído. 

Fi
gu

ra
 2

 -
 S

an
ko

fa
 n

os
 p

or
tõ

es
. F

on
te

: U
FM

G
/ S

eg
re

do
s 

do
 M

un
do

, 
20

22
.

Fi
gu

ra
 1

 - 
S

an
ko

fa
. F

on
te

: W
ik

ip
éd

ia
, 2

01
6.

118 n.35, v.9
primavera de 2025 119n.35, v.9

primavera de 2025



Quando a Cidade Apaga, a Memória Retorna: Rastros Ancestrais em Resistência

Observam-se técnicas construtivas tradicionais, como o pau a pique e o tijolo cerâmico 
— este último amplamente difundido e utilizado nas construções populares. Esses 
métodos carregam influências das abóbadas nubianas, originárias do antigo Império da 
Núbia — região que compreende territórios do atual Egito e da Etiópia. Como observa 
o arquiteto etíope Kijani Menfesawi (2023), essas formas construtivas de terra crua 
revelam conexões ancestrais profundas entre o ato de construir e a espiritualidade do 
território africano, 

reverberando em experiências afro-diaspóricas como as da arquitetura popular no 
Brasil8. No país, tais técnicas foram adaptadas às condições locais, especialmente nas 
moradias das classes populares9.

As casas erguidas com tijolo cerâmico aparente evocam, visual e esteticamente, a 
materialidade ancestral das abóbadas nubianas, tanto pela textura e coloração terrosa 
quanto pela autenticidade construtiva que expressam.

8 MENFESAWI, Kijani. Conexões ancestrais na arquitetura afro-baiana [vídeo], 2023. Arquiteto etíope, 
Menfesawi destaca os paralelos entre as técnicas vernaculares africanas e os modos de construir das 
comunidades negras no Brasil, apontando a construção como expressão espiritual do pertencimento 
territorial.
9 No contexto afro-diaspórico brasileiro, essas técnicas se ressignificam como saberes ancestrais e 
estratégias de resistência cultural. Elas se alinham ao pensamento decolonial e à valorização da memória, 
do corpo e do território nas comunidades negras, conforme discutem Lélia Gonzalez em Lugar de fala 
(1989), Achille Mbembe em Crítica da razão negra (2019), e Abdias Nascimento em O genocídio do negro 
brasileiro (1978). A esse diálogo se soma ao diálogo de Kijani Menfesawi, que, em Conexões ancestrais 
na arquitetura afro-baiana (2023), enfatiza as continuidades entre as práticas construtivas africanas e os 
modos de habitar das populações negras no Brasil.

Outro aspecto presente nas práticas construtivas é o ato de construir com as próprias 
mãos. A energia depositada por quem constrói é, simbolicamente, transferida para o 
ambiente, estabelecendo uma conexão espiritual com o espaço habitado. Essa relação 
é particularmente perceptível em comunidades onde o saber construtivo é transmitido 
oralmente, de geração em geração, preservando modos de fazer ancestrais.

A prática de deixar os tijolos aparentes constitui uma marca registrada nas periferias 
urbanas, estando também presente em arquiteturas contemporâneas de caráter mais 
sofisticado, com uma abordagem estética “abrasileirada”. Tais práticas configuram-se 
como heranças culturais enraizadas no cotidiano das populações afrodescendentes.

Com o fortalecimento do movimento negro, observa-se um processo crescente de 
resgate desses saberes ancestrais. A arquitetura, nesse contexto, transforma-se em 
um campo de reconexão identitária e espiritual, reafirmando a importância de revisitar 
o passado como estratégia para a construção de um futuro mais justo, enraizado nas 
origens culturais.

Em muitas famílias, as residências são construídas em um mesmo terreno, o que 
contribui para a formação de uma rede de apoio mútuo e para o fortalecimento 
dos laços comunitários. Nesses espaços, observa-se um vínculo significativo com 
a natureza, evidenciado pela presença de uma grande diversidade de espécies 
paisagísticas cultivadas pelos próprios moradores. Muitas dessas plantas possuem 
funções terapêuticas, como as ervas medicinais, cujo conhecimento é tradicionalmente 
preservado pelos membros mais velhos da família. 

Além disso, são cultivadas espécies frutíferas, hortaliças e legumes, que, além de 
compor a alimentação cotidiana, são utilizadas na criação de pequenos animais e na 
produção de adubos naturais. Essas práticas remetem à lógica da roça em comunidades 
quilombolas, revelando um sistema agrícola ancestral integrado ao modo de habitar.

Fi
gu

ra
 3

 - 
A

bó
ba

da
 N

ub
ia

na
. F

on
te

: T
ar

do
z.

W
or

dp
re

ss
, 2

01
2.

Fi
gu

ra
 4

 - 
C

as
a 

em
 ti

jo
lo

 c
er

âm
ic

o 
ap

ar
en

te
. -

 C
om

un
id

ad
e 

em
 M

on
te

 
A

le
gr

e/
 P

ar
á.

 F
on

te
: F

ac
eb

oo
k,

 2
02

4.

120 n.35, v.9
primavera de 2025 121n.35, v.9

primavera de 2025



Entre essas espécies, destaca-se a Espada-de-São-Jorge, planta africana de forte 
presença, ergue-se nas entradas e corredores com significado profundo. Mesmo que 
muitos não reconheçam sua ligação com o orixá ou o santo sincretizado, é comum 
que sintam sua força simbólica — planta capaz de purificar o ar e eliminar toxinas 
como benzeno e formaldeído, como apontam estudos nacionais que dialogam com 
pesquisas realizadas pela NASA.10

Mais que estética, sua presença é símbolo e proteção, um escudo vivo que filtra o 
ambiente, trazendo saúde e equilíbrio. Ao entrar, mesmo quem desconhece sua 
ancestralidade percebe a serenidade que ela carrega.

Essa prática é gesto ancestral, memória viva no cotidiano — o lar como território 
compartilhado, onde o social e o espiritual se entrelaçam para sustentar a coletividade.
Na arquitetura brasileira, essa herança pulsa em formas orgânicas que costuram o 
público e o privado, revelando os saberes e as identidades negras que resistem e 
habitam o espaço.

Ritualizar o Espaço: Práticas Urbanas de Resistência e Reencantamento

O arquiteto Kijani Menfesawi propõe uma arquitetura afrocentrada, conectada à 
espiritualidade e à memória coletiva. Para ele, “o espaço é extensão do corpo ancestral 
e da experiência comunitária” (Menfesawi, 2017, p. 45). Muniz Sodré entende a 
ancestralidade como uma forma de estar no mundo, ligada à oralidade, ao ritual e 
à coletividade, em contraponto à lógica fragmentária ocidental: “a ancestralidade 
é um modo de resistência e reconstrução cultural que rompe com o tempo linear e 
colonizador” (Sodré, 2015, p. 78). Já Nego Bispo valoriza os saberes herdados da terra 

10 Diários Associados (Estado de Minas). “NASA confirma que essa planta pode eliminar agentes 
cancerígenos”, Estado de Minas – Em Foco, 25 jun. 2025. Destaca que, conforme pesquisas da NASA, 
a Espada-de-São-Jorge (Sansevieria trifasciata) remove até 73 % dos agentes cancerígenos do ar, entre 
eles benzeno, formaldeído e xileno.

e da oralidade, propondo a ancestralidade como “tecnologia social de resistência e 
modo de vida coletivo, que preserva o vínculo entre passado e presente” (Bispo, 2019, 
p. 102).

A herança ancestral manifesta-se na adaptação criativa aos recursos disponíveis, na 
transformação coletiva do espaço e na resistência cotidiana. Ressignificar o espaço 
urbano implica reconhecer o valor de práticas como a construção comunitária, o uso de 
materiais locais, o cultivo coletivo, os rituais públicos, as festas tradicionais, a extensão 
do quintal para o espaço público e a gestão comunitária da água — tecnologias sociais 
ancestrais que resistem nas margens das cidades formais.

A arquitetura e o urbanismo em comunidades periféricas, com forte presença negra, 
exemplificam como a apropriação do espaço público e privado se transforma em prática 
de resistência e pertencimento.

A construção das moradias com tijolos de cerâmica, elemento marcante nos subúrbios, 
comunidades e favelas — muitas vezes realizada de forma improvisada — reflete a 
luta pelo enfrentamento das desigualdades, criando uma configuração espacial que 
remete a práticas ancestrais e de convivência coletiva11.

Além disso, a música — como o samba e o funk — que narra o cotidiano, as histórias, 
a cultura e a religião, registra a vida dessas comunidades, assim como as cantigas 
antigas da capoeira e algumas cantigas religiosas de matriz africana. O modo de 
vestir e os diversos estilos de cabelo, como as tranças, historicamente utilizadas como 
códigos de orientação para caminhos até os quilombos, também se inserem nesse 
processo de apropriação do espaço.

11 Observa-se na imagem 7  a presença de referências simbólicas e estéticas que evocam a ancestralidade 
africana: à esquerda, o símbolo Sankofa compõe o mobiliário como gesto de retorno à memória; diante de 
uma parede de tijolos cerâmicos mal pintados, distribui-se uma diversidade de espécies paisagísticas — 
elementos que expressam os traços da cultura afro-brasileira no espaço construído.

Fi
gu

ra
 5

 - 
A

rq
ui

te
tu

ra
 c

on
te

m
po

râ
ne

a 
“a

br
as

ile
ira

da
”. 

Fo
nt

e:
 A

rc
hd

ai
ly,

 
20

18
.

Fi
gu

ra
 6

 -
 C

as
as

 c
on

st
ru

íd
as

 n
o 

m
es

m
o 

te
rr

en
o 

e 
pl

an
ta

çõ
es

 -
 

C
om

un
id

ad
e 

em
 M

on
te

 A
le

gr
e/

 P
ar

á.
 F

on
te

: F
ac

eb
oo

k,
 2

02
4.

122 n.35, v.9
primavera de 2025 123n.35, v.9

primavera de 2025



As ruas e becos tornam-se palcos de festas e danças, mas essas sonoridades também 
se estendem para dentro das casas, transformando os ambientes familiares em espaços 
de resistência cultural e afirmação de identidade. A presença constante da música na 
vida cotidiana e nos espaços públicos revela uma relação profunda com a cidade, na 
qual sons e ritmos formam parte integral da paisagem e do modo de vida. Essa relação 
é exemplificada na canção Meu nome é favela, do sambista Arlindo Cruz12, cuja letra 
reforça o pertencimento ao território e a celebração das práticas populares cotidianas:
 

 Meu nome é favela 
 É do povo, do gueto a minha raiz 

 Becos e vielas 
 Eu encanto e canto uma história feliz 

 De humildade verdadeira 
 Gente simples de primeira (Cruz,2005).

Entre o Visível e o Invisível: Semeaduras para um Futuro Ancestral

Entre o que se vê e o que se sente, há uma dimensão que escapa à lógica racional e 
linear do pensamento moderno. Essa dimensão — onde os gestos cotidianos guardam 
significados profundos e os territórios carregam histórias não ditas — é a base de 
uma cosmologia que resiste ao apagamento. Os saberes que florescem da experiência 
negra e ancestral são tecidos na convivência, na oralidade e na escuta sensível do 
mundo. São conhecimentos que não se encerram em fórmulas ou manuais, mas que 
ganham forma na relação viva entre o corpo, a terra e o sagrado.

12 A canção "Meu Nome É Favela", de Arlindo Cruz, celebra a essência das comunidades e subúrbios 
cariocas, onde o samba pulsa como coração da cultura popular. Sua letra revela o cotidiano simples e 
genuíno da favela, exaltando a autenticidade e a fidelidade de seus moradores. O refrão, “Meu nome é 
favela”, ecoa como um brado de identidade e pertencimento profundo.

A ancestralidade, nesse contexto, não é uma herança estática do passado, mas uma 
força que reorganiza o presente e aponta caminhos para o porvir. Não se trata de um 
retorno nostálgico, mas de um movimento contínuo de atualização do que permanece 
essencial. Como afirma Manuela Carneiro da Cunha, “os conhecimentos tradicionais 
são formas sistemáticas de conhecimento, transmitidas oralmente e incorporadas na 
prática cotidiana” (Cunha, 2009, p. 27). Esses saberes trazem uma leitura profunda 
dos ciclos da vida, da natureza e das relações comunitárias.

Cultivar o invisível — aquilo que a cidade tenta silenciar ou esquecer — é um gesto 
revolucionário. É perceber que o invisível sustenta o visível: as plantas no quintal, o 
portão com símbolos, a casa erguida em mutirão, o canto entoado na roda. Cada gesto 
carrega uma dimensão espiritual, política e ancestral. Como destaca Sidnei Nogueira, 
“o sagrado não está apartado da vida cotidiana. Ele está em tudo: no alimentar, no 
dançar, no cuidar, no cantar” (Nogueira, 2020, p. 49).

Os povos negros e indígenas, há séculos, ensinam que o saber está nas relações: 
entre humanos, entre espécies, entre mundos. Esse modo de viver desloca o centro 
da razão individual para um campo coletivo, em que o conhecimento não se separa 
da responsabilidade. Eduardo Viveiros de Castro propõe o perspectivismo ameríndio 
como uma ontologia em que “cada espécie ou tipo de ser vê a si mesmo como 
humano” (Castro, 2002, p. 376), ou seja, o mundo é tecido por múltiplas perspectivas 
que coexistem em equilíbrio dinâmico.

Ao valorizar o que foi desvalorizado — o gesto simples, o cuidado compartilhado, a 
espiritualidade presente no cotidiano — abre-se espaço para outras formas de pensar 
o urbano, de construir moradas e de sonhar futuros. Como aponta Wanderson Flor 
do Nascimento, “ancestralidade não é nostalgia. É permanência ética, é presença do 
passado que exige responsabilidade no presente” (Nascimento, 2021, p. 27).

Fi
gu

ra
 7

 –
R

eu
ni

ão
 fa

m
ili

ar
 n

a 
zo

na
 N

or
te

 d
e 

N
ite

ró
i-R

J.
 F

on
te

: A
ce

rv
o 

pa
rti

cu
la

r,1
98

8.

Fi
gu

ra
 8

 –
D

an
ça

 d
o 

P
as

si
nh

o.
 F

on
te

: V
oz

 d
as

 C
om

un
id

ad
es

,2
02

5.

124 n.35, v.9
primavera de 2025 125n.35, v.9

primavera de 2025



Se o pensamento colonial construiu muros entre natureza e cultura, espírito e matéria, 
casa e cidade, o pensamento ancestral é ponte. É travessia. É linguagem que não 
teme o silêncio. Os territórios onde essa sabedoria germina desafiam o olhar técnico e 
propõem uma ética baseada na escuta, no respeito à diferença e no compromisso com 
a continuidade da vida.

Semeiam-se, assim, novas possibilidades de cidade — mais do que estruturas físicas, 
são redes vivas de cuidado, pertencimento e memória. Um futuro verdadeiramente 
ancestral não pode prescindir daquilo que ainda pulsa nos interstícios: o invisível que 
sustenta a dignidade13, o canto que atravessa o tempo, a força que vem da raiz.
6. Considerações finais 

A arquitetura ancestral pode ser compreendida como uma semente: sua reprodução 
não ocorre pela simples imitação das formas visíveis, mas pelo cultivo da essência 
invisível que lhe deu origem. Trata-se de uma dinâmica silenciosa entre o cosmos e a 
terra, entre o espírito e a matéria, que orienta a criação de espaços vivos e perenes.
Mais do que uma prática construtiva, configura-se como um gesto político e poético de 
resistência. A proposta aqui apresentada é a de um retorno à ancestralidade, não como 
exercício de nostalgia, mas como estratégia para a construção de futuros nos quais o 
espaço habitado se consolide como território de memória, pertencimento, justiça social 
e celebração coletiva.

Trata-se da valorização de espaços nos quais múltiplos modos de vida coexistem, 
ressignificam e se recriam continuamente, transformando-se em ferramentas de 
reencantamento do mundo. Tais práticas contribuem para a preservação da memória, 
da identidade e da resiliência das comunidades historicamente marginalizadas.
É nesse entrelaçamento entre passado, presente e futuro que se vislumbra a 
possibilidade de construção de cidades mais humanas, sustentáveis e enraizadas nos 
saberes originários. A ancestralidade, nesse contexto, não deve ser entendida apenas 
como herança cultural, mas como prática viva e dinâmica, capaz de reencantar os 
modos de habitar e de pensar o mundo.

Referências

BISPO, Nego. Aula Confluências Quilombolas Contra a Colonização [vídeo]. 2017. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=l5NQyMS0apI. Acesso em: 10 abr. 
2025.

CASTRO, Eduardo Viveiros de. A inconstância da alma selvagem: e outros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2002.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e outros ensaios. São Paulo: Cosac 
Naify, 2009.

ESTADO DE MINAS. NASA confirma que essa planta pode eliminar agentes 
cancerígenos. Estado de Minas – Em Foco, 25 jun. 2025. Disponível em: https://
www.em.com.br/emfoco/2025/06/25/nasa-confirma-que-essa-planta-pode-eliminar-
agentes-cancerigenos/. Acesso em: 10 abr. 2025.

13 O reencantamento do urbano implica reconhecer os gestos invisíveis que estruturam a vida coletiva. Esse 
reconhecimento não depende de visibilidade midiática ou institucional, mas de uma sensibilidade para os 
ritmos, símbolos e práticas que persistem nos interstícios da cidade formal — muitas vezes marginalizados 
como “informais”, mas que carregam outras formas de existência, resistência e conhecimento.

GONZALEZ, Lélia. Lugar de fala. Rio de Janeiro: Pallas, 1989.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2019.

MENFESAWI, Kijani. Conexões ancestrais na arquitetura afro-baiana [vídeo]. 2023. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=XmBk0yRk2hU. Acesso em: 30 abr. 
2025.

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Filosofia africana: uma introdução. São Paulo: 
Jandaíra, 2021.

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. São Paulo: Brasiliense, 1978.

NOGUEIRA, Sidnei. Teologia negra: o sagrado afro-brasileiro em perspectiva. São 
Paulo: Selo Negro, 2020.

SODRÉ, Muniz. Pensar Africanamente [vídeo]. 2024. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=9r8MsjpGTJ0. Acesso em: 08 mai. 2025.

SODRÉ, Muniz. Território do ouvir: a cultura mediática entre o local e o global. Petrópolis: 
Vozes, 2017.

CRUZ, Arlindo. Meu nome é favela. 2005. Disponível em: https://www.letras.mus.br/
arlindo-cruz/933834/. Acesso em: 30 jun. 2025.

126 n.35, v.9
primavera de 2025 127n.35, v.9

primavera de 2025


