
Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

333 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

DIREITO PENAL E FISICALISMO 

 

CRIMINAL LAW AND PHYSICALISM 

 

Eduardo José Siqueira* 

 

Resumo 
 
O texto aborda o direito penal sob a visão de mundo fisicalista (ou materialista) e como 
essa filosofia já influenciou o direito penal e como ainda influência através do conceito 
de livre-arbítrio e pena, especificamente a pena retributiva. É abordado o nascimento do 
direito penal através da evolução humana, como os humanos enxergam o mundo natural 
de sua própria forma através das lentes da seleção natural e como o cérebro humano foi 
forjado ao longo de milênios para ter determinadas crenças a respeito de direito e 
moralidade e que essas crenças não encontram correspondência alguma nas ciências 
naturais, mas são fundamentos das ciências normativas, especificadamente do direito 
penal. O texto aborda as descobertas das ciências naturais que fundamentam essa filosofia 
e as possíveis consequências que a adoção dessa visão de mundo tem no direito, 
moralidade e na sociedade democrática. 
Palavras-Chave: Retribuição. Livre-arbítrio. Culpabilidade. Evolucionismo. 
Materialismo. 
 

Abstract 
 
The text addresses criminal law under the physicalist (or materialist) worldview and how 
this philosophy has already influenced criminal law and how it still influences it through 
the concept of free will and punishment, specifically retributive punishment. It discusses 
the birth of criminal law through human evolution, how humans see the natural world in 
their own way through the lens of natural selection, and how the human brain has been 
forged over millennia to have certain beliefs about law and morality, and that these beliefs 
find no correspondence in the natural sciences, but are foundations of the normative 
sciences, specifically criminal law. The text addresses the findings of the natural sciences 
that underlie this philosophy and the possible consequences that the adoption of this 
worldview has on law, morality, and democratic society. 
Keywords: Retribution. Free Will. Culpability. Evolutionism. Materialism. 

 
Sumário 

 
1. Introdução: direito penal e fisicalismo (ou materialismo). 2. Retribuição e pena. 3. 
Livre-arbítrio. 4. Conclusão: inferências e consequências. Referências. 
 

 

 
* Especialista em Direito e Processo Penal pela Universidade Presbiteriana Mackenzie. Bacharel em Direito 
pela Universidade Presbiteriana Mackenzie. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

334 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

1 INTRODUÇÃO: DIREITO PENAL E FISICALISMO (OU MATERIALISMO) 

 

O direito penal foi construído sob premissas tribalistas de senso comum, e mesmo 

hoje em dia com a “cientifização” do debate esses fundamentos ainda permanecem 

essenciais no estudo. Senso comum inclui elementos como a moralização, atribuição de 

responsabilidade, e a pena retributiva. 

O senso comum gera interpretações erradas de conceitos naturais e até mesmo traz 

a existência conceitos que não tem correspondência alguma com a realidade natural. Aqui 

não será propostas soluções, o objetivo é meramente expor os erros e promover uma 

reflexão. 

A primeira pergunta que vem é: porque se preocupar com isso? O direito penal está 

funcionando bem do jeito que está. Porém, a realidade natural tem consequências 

materiais no mundo, ela se impõe acima da imaginação humana. Conforme as ciências 

normativas se distanciarem mais e mais das ciências empíricas problemas vão surgir. 

Todas as ciências acompanham as ciências naturais que são a base de tudo. Esse é o 

padrão histórico que a ciência passou na humanidade. 

As premissas de senso comum são confrontadas com as descobertas das ciências 

naturais. O papel que elas cumprem é questionado. 

Primeiro se explica o fisicalismo e porque o naturalismo nas ciências penais 

realmente quer dizer fisicalismo – a doutrina monista de que tudo que existe é material e 

segue leis de causalidade muito estritas. Também sobre a dificuldade que existe em aplicar 

o fisicalismo as ciências humanas que são construídas sobre premissas dualistas desde a 

sua origem. 

O que deve ser esclarecido primeiro é que o direito penal quando aborda 

“naturalismo” não está falando sobre naturalismo, e sim sobre fisicalismo (ou 

materialismo), uma outra corrente filosófica (embora próxima). O termo naturalismo 

ficou e não foi atualizado, acredito eu, pelo motivo que a teoria foi abandona e é 

praticamente histórica. 

O que é fisicalismo? É a filosofia monista de que tudo é material ou físico, ou em 

outras palavras é dizer que apenas um tipo de substância compõe o mundo.1 Pode ser 

encontrada nas variações de que tudo que existe pode ser explicado pela física, ou 

reduzido a ciência da física, ser precedido de elementos físicos2, ou reconhecidos pela 

 
1 (MOSER, 1995, p. 4) 
2 STOLJAR, Daniel. Physicalism. Abingdon: Routledge, 2012, p. 43. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

335 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

física.3 Como se acredita apenas na existência de um plano (o plano material) o 

fisicalismo é uma das formas de monismo filosófico. 

Quanto a filosofia naturalista, se trata da premissa de que tudo que está contido no 

espaço-tempo pode ser explicado pelas ciências naturais. O naturalismo comporta o 

fisicalismo.4 

Por que fisicalismo e não naturalismo? O teor das discussões são fisicalistas porque 

presumem monismo. Ao contrário do naturalismo que pode comportar elementos 

dualistas. Por exemplo, o teor da discussão a respeito do livre-arbítrio é que de acordo 

com as ciências naturais não se pode censurar a culpabilidade porque o livre-arbítrio nasce 

do cérebro e o cérebro é material, e por isso segue leis de causalidade rígidas. 

O fisicalismo é uma forma de ver o mundo, e por isso não se admite exceções. Se 

o fisicalismo for verdade então tudo tem que ser explicado por ele, pois se algo escapar 

significa que a teoria é falsa.5 Isso inclui as ciências normativas, éticas, teológicas. 

Absolutamente tudo. 

Essa teoria filosófica escapa muito do senso comum. Já as teorias jurídicas são 

completamente fundadas sobre senso comum. Conceitos dualistas infestam as doutrinas 

de direito em suas diversas formas: justiça, vontade, livre-arbítrio, dever, entre outros. 

Essa distância tão grande faz o fisicalismo ser de difícil manuseio quando se trata de 

ciências humanas, principalmente do direito. 

Quando se fala de fisicalismo nas ciências humanas é muito comum que duas áreas 

das ciências naturais sejam abordadas: neurociências e teoria evolucionista. Se o ponto é 

o comportamento humano e você é seu cérebro então as neurociências deveriam ser 

capazes de explicar como esses comportamentos funcionam. E a teoria evolucionista deve 

ser capaz de dar resposta ao porque determinada função do cérebro existe. Quando se 

estuda astronomia não se questiona a vontade dos astros, eles são apenas substâncias 

químicas eternas flutuando no vazio e obedecendo leis de causalidade por bilhões de anos 

repetidamente. Mas quando se estuda o homem diversas perguntas surgem. Os humanos 

atribuem responsabilidade uns aos outros, os atos humanos parecem ser imprevisíveis e 

até mesmo contraditórios. É esse sentimento de humanos para com humanos que gerou o 

problema do dualismo nas ciências humanas. Esse comportamento tem suas raízes na 

evolução dessa espécie, como será explorado. 

 
3 MOSER, Contemporary Materialism: A Reader, p. 40. 
4 Ibid., p. 35. 
5 STOLJAR, Physicalism, p. 15. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

336 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

 

2 RETRIBUIÇÃO E PENA 

 

A primeira forma de punição foi a punição retributiva. Os ancestrais dos humanos 

eram criaturas retributivas, não porque existiam complexas doutrinas a respeito da ética 

ou do bem da retribuição como existem hoje em dia, mas porque eles eram compelidos a 

retribuir por seus cérebros. 

O sentimento retributivo emerge quando se crê que algo errado, injusto ou 

inadequado foi feito contra um indivíduo ou grupo. Não necessariamente precisa vir 

acompanhado de raiva ou ressentimento que frequentemente são sentimentos 

confundidos com o próprio sentimento retributivo. No papel de um sentimento ele 

também tem a função unificadora do grupo – contagia o grupo e o unifica sobre esse 

mesmo sentimento. 

A tese evolucionista para as intuições morais em geral seria a de que os humanos 

que desenvolveram moralidade transmitiram seus genes adiante enquanto os que não 

desenvolveram foram extintos. Ter moralidade era útil porque criava reciprocidade e uma 

garantia de cooperação, estreitando laços além do grupo familiar. Grupos grandes 

conseguem conquistar mais, caçar animais maiores, se proteger contra grupos menores e 

encontrar maior disponibilidade de parceiros (variedade genética) para uma reprodução 

mais otimizada.6 

Grupos que tinham capacidade de cooperação maior tinham vantagem quando em 

conflito com outros grupos. Eliminando esses grupos os humanos primitivos se 

certificaram que os genes que possibilitavam a cooperação – os genes que habilitam a 

capacidade de julgamento moral, fossem transmitidos, enquanto os humanos que não o 

possuíam iam sendo lentamente eliminados. Sua eliminação não ocorreu apenas entre 

conflitos de grupos, mas dentro dos próprios grupos se eliminava aqueles que não tinham 

capacidade para moralidade, através de retribuição.7 

Há evidência que o sentimento retributivo pode ter sido responsável pela eliminação 

de humanos sem acesso a moralidade, uma vez que eles foram excluídos da sociedade 

cooperativa, seja através de morte ou banimento, como punição por serem free riders. 

Um grupo de humanos primitivos que possui sentimentos negativos contra um free rider 

 
6 JOYCE, Richard. Evolution of Morality. Cambridge: The MIT Press, 2006, p. 141. 
7 GREENE, Joshua. Moral Tribes: Emotion, Reason, and the Gap Between Us and Them. London: Penguin 
Books, 2013, p. 186. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

337 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

é capaz de exercer punição e através disso assegurar a cooperação, seja fazendo ele 

cooperar ou excluindo seus genes daquele grupo.8 

A punição é inerente a um sistema moral. Sem isso não teria como os humanos 

primitivos asseguraram o seu cumprimento, o humano ganha muito com a cooperação e 

precisava dos meios para assegurá-la e garantir que fosse a mais eficiente possível. Porém 

esse sentimento era experienciado e não racionalizado. A grande vantagem de sentimentos 

sobre a racionalização é que eles oferecem resposta imediata.9 

Logo, os humanos primitivos faziam algo que era benéfico para a sociedade, mas 

eles não sabiam disso racionalmente, eles apenas sentiam e agiam. 

O sentimento retributivo é apenas mais uma ferramenta da evolução humana, 

escrita em nossos genes, inescapável. Da mesma forma que evoluímos, por exemplo, para 

sermos bípedes, também evoluímos para experienciar e aplicar a retribuição como 

resposta a imoralidade ou amoralidade.10 

Temos muita evidencia cientifica de que o humano é um animal punitivista e 

retributivo. Não apenas isso, mas é frequente nos experimentos que se encontre humanos 

praticando o que veio a ser denominado “punição altruísta”. A punição altruísta acontece 

quando um humano que não tem nada a ganhar, pelo contrário, muitas vezes sai perdendo, 

engaja em um comportamento punitivista.11 

Disso é natural inferir que o primeiro direito que existiu foi o direito penal. Quando 

os grupos passaram a ficar grandes demais, diversos interesses diferentes surgiram 

(inclusive a respeito do que deve ser considerado moral e imoral) e se tornou necessário 

racionalizar e organizar a retribuição. Sentimentos podem vir de fatos inexistentes ou 

inexatos, um humano primitivo poderia sentir sentimento retributivo sem que ele fosse 

pautado por algo que realmente merecesse retribuição. 

É peculiar que a tese evolucionista transforme a pena retributiva em uma pena 

consequencialista. Se os humanos evoluíram para ter sentimento de retribuição contra os 

indivíduos que atacam valores relevantes para o coletivo como meio de excluir eles da 

sociedade então essa intuição retributiva serve um propósito consequencialista de 

eliminar free-riders e corruptores da sociedade e assegurar a participação de todos no 

sistema cooperativo. Nesse caso a retribuição como fim em si mesmo é falsa – os 

 
8 JOYCE, Evolution of Morality, p. 142. 
9 WIEGMAN, Isaac. The Evolution of Retribution: Intuitions Undermined. Pacific Philosophical 
Quarterly, v. 98, n. 2, p. 193–218, 2017, p. 5. 
10 JOYCE, Evolution of Morality, p. 147. 
11 GREENE, Moral Tribes: Emotion, Reason, and the Gap Between Us and Them, p. 59. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

338 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

humanos apenas seriam levados a crer nisso, mas o verdadeiro propósito da retribuição 

seria consequencialista.12 

Mas seria um consequencialismo em sentido amplo, não da teoria do 

consequencialismo na ética. A doutrina moral do consequencialismo presume decisões 

racionais baseadas nos resultados dessas decisões. Os sentimentos e intuições que foram 

garantidas aos humanos através de evolução são princípios simples de comportamento 

feitos para assegurar a sobrevivência do grupo. 

Mas se isso for verdade não tem como escapar da ideia de que o sentimento 

retributivo é uma ilusão. Isso nos levaria a repensar o propósito de todas as instituições 

que nasceram da retribuição? Sem os genes que permitiram a retribuição é difícil pensar 

que free riders não tivessem sabotado a sociedade logo no começo. A popularização da 

prática do free riding teria atrasado o avanço da humanidade porque os indivíduos 

cooperariam menos. 

Existem muitas teorias divergentes a respeito da retribuição. John Cottingham lista 

oito variações da teoria.13, Adriano Teixeira cita quatro 14. Mas em seu núcleo ela ainda 

se trata da mesma ideia que os primeiros homens tinham. É totalmente baseada em um 

sentimento humano. Naturalmente os humanos são compelidos a experienciar esses 

sentimentos, eles estão em seus genes e são a base para a construção do seu cérebro. 

Teorias utilitárias sofisticadas ainda seriam elaboradas se os humanos vissem a 

punição apenas em termos racionais? Os humanos ainda promoveriam a punição? 

A natureza está puxando as cordas dos humanos fazendo eles acreditarem que a 

retribuição é um bem em si mesmo? Nós criamos o direito penal, a filosofia ética, as 

teorias da pena, apenas para cumprir esse propósito evolutivo? 

Mesmo as teorias utilitárias ainda serviriam o propósito evolutivo original. Os 

humanos apenas racionalizaram algo como uma justificativa para um sentimento mais 

profundo que eles não conseguem escapar e controlar? Não realmente importa como se 

pune e qual a justificativa racional para punição desde que ela ocorra de qualquer forma. 

Se ela ocorrer seu propósito primitivo foi cumprido, seja a sua justificação teológica, ética 

ou alguma complexa e sofisticada teoria utilitarista. 

 
12 WIEGMAN, The Evolution of Retribution: Intuitions Undermined, p. 20. 
13 COTTINGHAM, John, Varieties of Retribution, The Philosophical Quarterly, v. 29, n. 116, p. 238, 1979, 
p. 1. 
14 TEIXEIRA, Adriano, Las teorías retributivas en el pensamiento angloamericano comtemporáneo, En 
Letra: Derecho Penal, v. 7, p. 35–77, 2018, p. 43. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

339 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

A premissa básica da retribuição é simples: a prática de um delito basta para 

justificar a aplicação da pena. Se a teoria evolucionista se mostrar verdadeira então a 

retribuição não é retribuição, ela apenas parece que é. Uma ilusão da mente humana. Isso 

por si só já ataca um dos pressupostos da retribuição que é o valor da pena em si mesmo. 

Se o valor da pena é evolutivo ele não é um valor em si mesmo, mesmo que sejamos 

levados a crer por nossos cérebros que sim.  Nós punimos porque em algum momento em 

um passado muito distante isso ajudou nossos ancestrais a transmitirem os seus genes.15 

Isso é conhecido como um debunking argument, um argumento que expõe uma 

teoria como falsa usando suas origens e funções originais.16 É frequentemente usado por 

naturalistas e materialistas para atacar instituições deontológicas. 

Não existe uma correlação entre o julgamento retributivo e um fato que pode ser 

encontrado no mundo. O julgamento moral faz referência a uma verdade que não se 

encontra na natureza – a de que a punição é devida.17 É exigido que a crença e o que ela 

prega tenham uma conexão de coerência. A crença foi gerada por um processo (ou fato) 

que mantem relação com a verdade? Se um sujeito acreditar que ele deve esperar quatro 

minutos para atravessar uma rua, pois pelo contrário será atingido por um relâmpago, essa 

crença e sua causa mantem alguma relação? É razoável que esse sujeito acredite que será 

atingido por um relâmpago se não completar o ritual?18 

Porém isso apenas remove uma justificativa para o argumento. Ele pode ter outras. 

A retribuição pode ser justificada por suas consequências, ou talvez as suas garantias. É 

questionável se a retribuição ainda seria retribuição nesses termos.19 

É natural concluir que a punição não tem valor intrínseco, apenas consequencialista. 

Mas não dá para ignorar a forma que os humanos veem o mundo. O pensamento 

punitivista, seja na sua forma retributiva ou consequencialista, vai se impor na mente 

humana. Nós encontraremos diversas formas de justificar a punição racionalmente, 

vamos elaborar teorias sofisticadas apenas para atender esse sentimento humano e tentar 

esconde-lo embaixo de um manto de racionalização. 

Os humanos vivem e sentem dessa forma, mesmo se tudo isso for uma farsa ela 

ainda é uma necessidade humana a ser atendida. Uma necessidade fisiológica, que gera 

alterações no cérebro, e logo, no jeito que percebemos o mundo. Mesmo o maior dos 

 
15 WIEGMAN, The Evolution of Retribution: Intuitions Undermined, p. 10. 
16 Ibid., p. 3. 
17 JOYCE, Richard, The Myth of Morality, 1. ed. Cambridge: Cambridge University Press, 2007, p. 163. 
18 KAHANE, Guy, Evolutionary debunking arguments, Nous, v. 45, n. 1, p. 103–125, 2011, p. 105. 
19 Ibid. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

340 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

racionalistas vai sentir impulso retributivo, é uma resposta natural a determinados 

estímulos. 

A melhor hipótese é que os nossos julgamentos morais em geral, incluindo o desejo 

de punir, se encontram na junção temporopariental direita.20 A retribuição existe 

materialmente no cérebro humano. Não apenas isso, mas interferir externamente nessa 

região do cérebro altera a percepção de um indivíduo sobre julgamentos sobre justiça, 

podendo ele ter reações mais severas ou mais indulgentes para com o agressor.21 

 

3 LIVRE-ARBÍTRIO 

 

Um dos assuntos mais debatidos no âmbito das ciências normativas é o livre 

arbítrio. Como atribuir responsabilidade pelos atos de alguém se esse indivíduo não tem 

livre-arbítrio? Nossas ciências normativas são totalmente baseadas na ideia de que o 

indivíduo é livre para escolher. 

Porém, as neurociências nos últimos trinta anos vêm mostrando evidências de que 

essa crença na liberdade é uma ilusão da mente humana. As evidências são muitas e 

mostram por motivos diferentes que o livre-arbítrio é muito duvidoso. 

Aqui partimos da premissa monista de que se o livre-arbítrio existe ele deve existir 

no cérebro – órgão que permite a racionalização e a tomada de decisões. Dessa premissa 

já vem o primeiro argumento contra o livre-arbítrio: se o cérebro é um objeto material e 

objetos materiais seguem a lei da causalidade, então tudo que o cérebro produz é uma 

causa derivada.22 

É possível afirmar que uma causa derivada é livre? Uma causa derivada pressupõe 

a influência de fenômenos anteriores a ela. Esses fenômenos anteriores podem viciar o 

grau de liberdade da decisão e fazer dela menos livre ou totalmente determinística.23 

Um dos requisitos para o livre-arbítrio então seria o domínio sobre esses processos 

químicos do cérebro, mas não existe controle consciente sobre eles.24 

 
20 SELARO, Roberta et al, Increasing the role of belief information in moral judgments by stimulating the 
right temporoparietal junction, Neuropsychologia, n. 77, p. 400–408, 2015, p. 400. 
21 Ibid., p. 404. 
22 HIRSTEIN, William; SIFFERD, Katrina L.; FAGAN, Tyler K., Responsible Brains: Neuroscience, Law, 
and Human Culpability. Cambridge: MIT press, 2018, p. 47. 
23 PATTERSON, Dennis; PARDO, Michael S. (Orgs.), Philosophical Foundations of Law and 
Neuroscience. New york: Oxford University Press, 2016, p. 10. 
24 HÖRNLE, Tatjana. Dois estudos: teorias da pena e culpabilidade. São Paulo: Marcial Pons, 2020, p. 95. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

341 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

Esse debate tem incidência na teoria da culpabilidade e seu postulado de “poder 

agir de forma diversa” ou “capacidade de entender o que a lei quer transmitir”. O poder 

agir de forma diversa se trata de uma exigência, ou afirmação de capacidade, que segue a 

ideia da previsão causal. Os humanos preveem fluxos causais em suas mentes e agem 

para atingir resultados futuros dessa causalidade. 

Ser responsável por algo é uma questão de causalidade. O humano iniciou um curso 

causal ou interferiu. Sem o livre-arbítrio, os humanos que não compreendem suas ações 

ou que representaram errado algum elemento são apenas mais uma parte do contínuo 

fluxo causal do mundo – por isso é exigido o poder agir de outra forma e o elemento do 

injusto. 

Disso presumimos que o humano culpável não é apenas mais um elo na corrente 

causal do mundo, mas um agente capaz de interferir nele e modificá-lo conforme a sua 

vontade. 

Mas e se o humano for realmente mais um elo? A teoria do poder agir de outro 

modo fica seriamente comprometida. A responsabilidade seria uma farsa. Cometer aquele 

delito penal (ou moral) era um destino inevitável. Quando as condições foram atingidas 

o fenômeno ocorreu.25 

Essas condições são eventos físicos, materiais. O cérebro só funciona quando são 

atingidas determinadas condições químicas e físicas. Uma escolha só pode ser feita se 

existir um cérebro. Ele está sujeito a influência física e química do corpo.26 

Mas essa influência é grande o suficiente para que não haja liberdade? Temos 

evidências de que a estrutura do cérebro muda comportamento, moralidade e visão de 

mundo.27 Essa questão está sendo levantada da forma errada. Pressupor influência 

presume duas entidades separadas: o influenciador e o influenciado. Mas se o cérebro e a 

mente são a mesma entidade essa pergunta se torna impossível. A estrutura do cérebro é 

um dos próprios componentes da mente. Nesse cenário a única censura de culpabilidade 

adequada seria a de caráter. 

É possível censurar um agente pelo o que ele é. Se mente e cérebro são a mesma 

coisa então é razoável punir um agente que tem uma estrutura cerebral inclinada a um 

comportamento antissocial ou violento, ou qualquer outra coisa no seu cérebro que o leve 

 
25 CARUSO, Gregg D.; FLANAGAN, Owen (Orgs.). Neuroexistentialism: Meaning, Morals, and Purpose 
in the Age of Neuroscience. Oxford: Oxford University Press, 2018, p. 333. 
26 HÖRNLE, Dois estudos: teorias da pena e culpabilidade, p. 82. 
27 EASTMAN, Nigel; CAMPBELL, Colin. Science and society: Neuroscience and legal determination of 
criminal responsibility. Nature Reviews Neuroscience, v. 7, n. 4, p. 311–318, 2006, p. 313. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

342 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

a cometer um delito. Ele estaria respondendo pelo o que ele é, mas sem julgamentos 

morais, afinal nunca houve momento de escolha ou formação desse caráter, era tudo 

inevitável. Essa é uma das seis respostas que Hörnle apresenta para o problema e parece 

ser a mais intuitiva.28 

A censura pelo caráter presume uma continuidade. A pessoa de “mal caráter”, ou 

seria mais adequado dizer, com um cérebro indesejado, provavelmente vai reincidir. 

Como ajustá-la? Remover da sociedade permanentemente? Manter vigilância? Operar o 

seu cérebro para fazer cessar o comportamento criminoso, mudando sua personalidade? 
29Essas são perguntas difíceis de responder. 

Uma outra possibilidade é o direito penal de medida de segurança – a total abolição 

do conceito de reprovabilidade. Pelo o que foi apresentado anteriormente é difícil 

acreditar que funcionaria.30 O humano é punitivista, e esse sistema provavelmente se 

degeneraria em alguma forma de punição. 

E a reprovabilidade nos termos que entendemos atualmente? 

Se um agente não pode ser reprovado ele não pode ser punido (segundo o sistema 

vigente). No máximo ele tem que ser corrigido (por motivos utilitaristas). O próprio 

conceito de reprovação, sentimento humano que foi emprestado para o direito, foi 

anteriormente exposto como uma possível farsa. Mas também foi visto anteriormente que 

o humano demanda punição de outros humanos, é compelido a isso. O que fazer então? 

É possível promover o ficcionalismo como uma forma de contrariar a natureza. As 

ciências normativas existem de humanos para humanos, para regular o mundo como os 

humanos percebem.31 Contudo, ele deve ter limites e não sair do controle, afinal a 

realidade material se impõe. 

Mesmo se houvesse prova definitiva de que os humanos não possuem livre-arbítrio 

eles ainda pensariam dessa forma, ainda veriam o mundo dessa forma e atribuiriam 

responsabilidade aos seus semelhantes. Mesmo nas civilizações deterministas, por 

exemplo os gregos e os nórdicos da Europa, ainda havia punição e atribuição de 

responsabilidade. 

 

 

 
28 HÖRNLE, Dois estudos: teorias da pena e culpabilidade, p. 111. 
29 Ibid., p. 113. 
30 Ibid., p. 98. 
31 MOORE, Michael S. Mechanical Choices. New york: Oxford University Press, 2020, p. 272. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

343 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

4 CONCLUSÃO: INFERÊNCIAS E CONSEQUÊNCIAS 

 

Após essa revisão de conceitos é razoável inferir que o primeiro propósito do direito 

penal é administrar punição e satisfazer à vontade retributiva humana. A vontade 

retributiva humana tem o propósito de afastar ou reeducar outros humanos que não 

seguem regras que supostamente beneficiam a sociedade (mas eles não sabem disso). 

Se esse for o verdadeiro propósito do direito penal então se trata de reeducar aqueles 

que podem ser reeducados e adaptados a sociedade e eliminar aqueles que não podem. 

Em outras palavras, o propósito do direito penal de uma perspectiva materialista é 

assegurar a cooperação entre os humanos através de educação ou eliminação daqueles 

que não cooperam o suficiente. 

Esse propósito é o único que faz sentido de uma perspectiva materialista pelo 

motivo de ser fundado em conceitos materiais e nas ciências naturais como a biologia e a 

neurociência. 

Mas esses propósitos não devem ser perseguidos através de teorias sem fundamento 

na realidade material (como são muitas teorias consequencialista). Felizmente, as 

neurociências devem ser capazes de indicar quem pode ser reeducado e quem não pode 

em um futuro próximo. 

A premissa do direito penal como meio de assegurar a cooperação poderia resolver 

os problemas levantados pelas ciências naturais, enquanto ao mesmo tempo é explicado 

por ela. 

Então se a responsabilidade é uma farsa toda pena é injusta. Mas até mesmo a pena 

é um conceito construído sobre premissas falsas. Nós punimos porque foi bom para os 

nossos ancestrais e a prática permaneceu. Até o próprio conceito de justiça seria uma 

fraude uma vez que só sentimos isso para nos impulsionar a tomar determinadas ações 

que facilitaram a transmissão genética de nossos antepassados há milênios atrás. 

Se a justiça é uma farsa então aplicar a pena injusta não realmente importa, porque 

esse conceito sequer existe. Mas ofenderia a sociedade, pois os humanos são compelidos 

a acreditar em justiça mesmo se eles tiverem conhecimento de sua verdadeira natureza. 

O fisicalismo leva a teoria do direito penal ao absoluto ceticismo. Nessa visão de 

mundo o direito penal é impossível, ele não faz nenhum sentido. Mas mesmo se isso se 

confirmasse é improvável que a prática da punição iria simplesmente sumir da sociedade. 

Como demonstrado anteriormente os humanos são compelidos a punir. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

344 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

O que pode ser proposto é a substituição das bases do direito penal de uma teoria 

de senso comum para teorias baseadas nas ciências naturais. Isso não implica a reforma 

do direito penal, mas a sua substituição por um sucessor, pois o direito penal é impossível 

sem a psicologia de senso comum. 

Uma possibilidade é reducionismo. Nesse caso seria interessante se penalistas 

trabalhassem em colaboração com neurocientistas e físicos para descobrir a quais eventos 

neuronais e ambientais os crimes podem ser reduzidos.32 E a partir da descoberta tentar 

influenciar mecanicamente esses eventos. Mas isso é o mesmo que dizer que as ciências 

humanas não existem, ou que são uma ciência de transição. O que inclui o direito. Todo 

jurista então teria que no mínimo ter conhecimentos avançados sobre ciências naturais.33 

No fim fica a questão: isso importa? Desde que o propósito do direito penal de 

eliminar e educar seja cumprido não importa os seus fundamentos e justificativas, eles 

apenas causam mudanças nos meios. Esse é apenas um trabalho de adequação do direito 

penal às novas descobertas das ciências. Mesmo se o ficcionalismo for adotado ainda é 

relevante que o penalista conheça os fundamentos físicos do comportamento humano e 

do mundo que o cerca. 

Entender as funções originais do direito penal pode ajudar a refina-lo. Perseguir 

seus propósitos originais de forma mais eficiente. Mas para isso é necessário mais 

conhecimento sobre as ciências naturais, algo que não depende do jurista e sim dos 

cientistas da área – o que o jurista pode fazer é apenas pegar as descobertas e tentar 

adaptar o direito a elas. 

A principal contribuição é o poder de saber quem pode ser reeducado e quem não 

pode. Após isso o método de como reeducar e reinserir. Cada peça no corpo cooperativo 

é importante. 

O senso comum é de difícil reconciliação em uma era aonde as ciências naturais 

avançam tão rápido. Com frequência existe uma contradição entre o que as pessoas 

aprendem no dia a dia a respeito de ciências naturais e o que elas têm que acreditar e 

defender quando se trata de direito. Começar a adaptar exige que os institutos dualistas 

sejam questionados, os penalistas precisam estar dispostos a isso. 

 
32 PAPINEAU, David, Physicalism and the Human Sciences. In: MANTZAVINOS, Chrysostomos (Org.), 
Philosophy of the Social Sciences: Philosophical Theory and Scientific Practice. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009, p. 104. 
33 Ibid., p. 110. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

345 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

Outra questão de difícil conciliação é a de como o humano vê o mundo e como o 

mundo realmente é. Na sociedade democrática pode acontecer dos seus integrantes 

exigirem um direito de senso comum porque eles percebem o mundo através do senso 

comum, e não estariam dispostos a aprender ou concordar com visões de mundo 

materialistas. O cérebro tem alguma flexibilidade, mas somos “programados” para ver 

algumas situações de determinada forma e exige grande esforço conseguir ver elas como 

realmente são. Como foi demonstrado anteriormente isso foi importante para que humano 

chegasse até aqui, como a espécie mais bem sucedida já conhecida. 

 

REFERÊNCIAS 
 

CARUSO, Gregg D.; FLANAGAN, Owen (Orgs.). Neuroexistentialism: Meaning, 
Morals, and Purpose in the Age of Neuroscience. Oxford: Oxford University Press, 
2018. 

COTTINGHAM, John. Varieties of Retribution. The Philosophical Quarterly, v. 29, n. 
116, p. 238, 1979. 

EASTMAN, Nigel; CAMPBELL, Colin. Science and society: Neuroscience and legal 
determination of criminal responsibility. Nature Reviews Neuroscience, v. 7, n. 4, p. 
311–318, 2006. 

GREENE, Joshua. Moral Tribes: Emotion, Reason, and the Gap Between Us and Them. 
London: Penguin Books, 2013. 

HIRSTEIN, William; SIFFERD, Katrina L.; FAGAN, Tyler K. Responsible Brains: 
Neuroscience, Law, and Human Culpability. Cambridge: MIT press, 2018. 

HÖRNLE, Tatjana. Dois estudos: teorias da pena e culpabilidade. São Paulo: Marcial 
Pons, 2020. 

JOYCE, Richard. Evolution of Morality. Cambridge: The MIT Press, 2006. 

JOYCE, Richard. The Myth of Morality. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 

KAHANE, Guy. Evolutionary debunking arguments. Nous, v. 45, n. 1, p. 103–125, 
2011. 

MOORE, Michael S. Mechanical Choices. New York: Oxford University Press, 2020. 

MOSER, Paul K. Contemporary Materialism: A Reader. Abingdon: Routledge, 1995. 

PAPINEAU, David. Physicalism and the Human Sciences. In: MANTZAVINOS, 
Chrysostomos (Org.). Philosophy of the Social Sciences: Philosophical Theory and 
Scientific Practice. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 103–123. 

PATTERSON, Dennis; PARDO, Michael S. (Orgs.). Philosophical Foundations of Law 
and Neuroscience. New york: Oxford University Press, 2016. 

SELARO, Roberta; GÜROGLU, Berta; NITSCHE, Michael A.; et al. Increasing the 
role of belief information in moral judgments by stimulating the right temporoparietal 
junction. Neuropsychologia, n. 77, p. 400–408, 2015. 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

346 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

STOLJAR, Daniel. Physicalism. Abingdon: Routledge, 2012. 

TEIXEIRA, Adriano. Las teorías retributivas en el pensamiento angloamericano 
comtemporáneo. En Letra: Derecho Penal, v. 7, p. 35–77, 2018. 

WIEGMAN, Isaac. The Evolution of Retribution: Intuitions Undermined. Pacific 
Philosophical Quarterly, v. 98, n. 2, p. 193–218, 2017. 

 

 

Submetido em 15 de março de 2022. 

Aprovado para publicação em 20 de dezembro de 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 
ISSN - 2448-3303 

347 
V. 09, N. 1, Jan.-Dez., 2023. 

 

 

 

 

 

 

 


