
REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 47 

O CONCEITO DE “CIVITAS” PARA MARSÍLIO DE PÁDUA 

 

THE CONCEPT OF 'CIVITAS' FOR MARSILIUS OF PADUA 

 

Marcelo da Silva Fabres1 

 

Resumo: Marsílio de Pádua, em sua exploração do conceito de "civitas", parte da noção 

medieval de "regnum" como ponto de partida. Ele enfatiza os diversos significados 

abrangidos pelo termo "civitas", incluindo múltiplas cidades ou províncias unidas sob um 

único regime. Marsílio apresenta quatro conceptualizações, sendo a quarta uma ênfase 

em uma comunidade comum aplicável a diversas formas de governo misto em uma ou 

muitas cidades. A equivalência entre "civitas", "civilitas" e "regnum" é reconhecida pelos 

estudiosos, embora as interpretações possam variar. Marsílio utiliza esses termos de 

maneira intercambiável, sugerindo um significado semelhante 

 

Palavras-chave: Marsílio, civitas, reino, universitas civium; 

 

Abstract: Marsilius of Padua, in his exploration of the concept of "civitas," starts from 

the medieval notion of "regnum" as a starting point. He emphasizes the diverse meanings 

encompassed by the term "reino," including multiple cities or provinces united under a 

single regime. Marsilius presents four conceptualizations, with the fourth emphasizing a 

common community applicable to various forms of mixed government in one or many 

cities. The equivalence between "civitas," "civilitas," and "regnum" is acknowledged by 

scholars, although interpretations may vary. Marsilius uses these terms interchangeably, 

suggesting a similar meaning. 

 

Keyword: Marsilius, civitas, kingdom, universitas civium; 

 

 
1 Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Pelotas. Mestre em Filosofia pela Universidade 

Federal de Pelotas. Graduando em Psicologia pela Universidade Católica de Pelotas. Graduado em Direito 

pela Universidade Católica de Pelotas (2012). Especialista em Direito Penal e Processo Penal pela 

Faculdade Damásio. Pesquisador do grupo de pesquisa do CNPQ intitulado Santo Tomás de Aquino. 

Membro da Sociedade Brasileira para o estudo da Filosofia Medieval. Participante dos seguintes grupos de 

estudo: Filosofia Medieval; Tomás De Aquino; Marsílio de Pádua. Atualmente é advogado - Ordem dos 

Advogados do Brasil - Seccional do Rio Grande do Sul. 

 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 48 

 

INTRODUÇÃO 

 

No presente artigo, exploramos as concepções políticas de Marsílio de Pádua, em 

relação ao termo civitas. Examina-se a semelhança entre civitas e regnum, conforme a 

perspectiva de Marsílio, destacando a abordagem do legislador na determinação da 

constituição. A análise sobre a relação entre regnum e civitas como regimes políticos de 

quantidade e constituição, respectivamente, oferece uma perspectiva valiosa.  

À luz de Quillet, Berti e Strefling, a aproximação do conceito de Estado em 

Marsílio evidencia a natureza multifacetada da civitas, que abrange dimensões políticas, 

jurídicas, econômicas, morais e religiosas; enquanto expressão aristotélica de seu tempo, 

essa civitas requer uma leitura situada no contexto histórico e social, pois o paduano, ao 

rastrear sua origem das formas primitivas à comunidade perfeita, ilumina a evolução das 

sociedades civis e, nesse mesmo movimento, explicita a articulação entre religião cristã 

e poder eclesiástico, revelando a amplitude de aspectos que o conceito abarca. 

Por derradeiro, ao explorar as metáforas orgânicas utilizadas por Marsílio, como 

a cidade como um organismo vivo, o artigo destaca a importância da harmonia e 

cooperação entre as partes para a manutenção da paz.  

 

1. A DEFINIÇÃO DE REGNUM 

 

Para definir civitas, convém recuar às origens do que, no medievo, se denominava 

regnum, conforme a definição de Marsílio de Pádua: “A palavra reino, entre outras 

acepções, inclui em si muitas cidades ou províncias unidas sob um mesmo regime.” (DP 

I, II, §2). A partir desse ponto de partida, podemos organizar as conceituações oferecidas 

pelo autor do Defensor Pacis: primeiro, o regnum como governo único; segundo, a leitura 

aristotélica que o entende como monarquia temperada, isto é, um regime político misto 

no qual o reino pode corresponder a uma única cidade ou a várias cidades sob a 

autoridade, em regra, de um mesmo rei; terceiro, uma combinação das duas formulações 

anteriores, definindo um governo único de natureza mista em que um mesmo soberano 

comanda múltiplas cidades. Ao fim, Marsílio fixa-se numa quarta acepção, mais 

abrangente e funcional, segundo a qual o reino “designa algo em comum a toda espécie 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 49 

de regime misto que aplica a uma ou a muitas cidades” (DP I, II, §2), deslocando o foco 

da figura pessoal do governante para a estrutura do regime que integra e ordena as partes, 

e oferecendo o arco necessário para compreender como a civitas emerge, se consolida e 

se reconhece na gramática política do seu tempo. Isto posto, nos diz Quilett (1970) que o 

paduano fala a língua aristotélica de seu tempo, não sendo uma expressão precisa da 

realidade histórica ou social concreta, mas, uma forma simples de semântica básica que 

serve para delimitar os contornos de qualquer organização política. 

A partir dessa base conceitual, passa-se à discussão sobre a equivalência 

terminológica proposta pelos comentadores, o que consolida a ponte entre o vocabulário 

do paduano e a leitura contemporânea de sua obra. Há equivalência entre “civitas”, 

“civilitas” e “regnum”, de acordo com Berti (1979), é um fato unanimemente admitido 

pelos estudiosos do paduano, mesmo que interpretado de formas diversas, a equivalência 

é vista na primeira dictio do Defensor da Paz. Observa Strefling (2002) que o patavino 

usa as expressões de maneira indistinta, trazendo ao menos um significado similar. 

Portanto, quando a definição proposta é referente ao regime político contido na maior 

parte da primeira parte do Defensor Pacis, o termo escolhido pelo patavino é regnum. Tal 

equivalência, por sua vez, dialoga com a matriz aristotélica que fundamenta a gênese da 

comunidade política, conduzindo naturalmente à análise da formação das cidades. 

Com relação à formação das cidades, o Filósofo grego nos remete em seu livro 

Política às suas origens, trazendo observações pertinentes ao trabalho posteriormente 

escrito por nosso autor. Aristóteles (Politica, 1252a1) busca a gênese da união entre os 

homens atentando-se primeiramente para a união de apenas um par, ou seja, aqueles que 

não podem existir separados — o macho e a fêmea são uma conditio sine qua non à 

reprodução da espécie. A união constatada não é uma opção, mas uma necessidade para 

sobreviver incitada pela natureza da espécie, assim como quem governa é por sua 

natureza e quem é governado é pela sua segurança. 

A cidade, tanto na perspectiva marsiliana quanto aristotélica, é uma comunidade 

em busca de um bem, possuindo como pressuposto uma interação coesa entre os 

participantes, analisa o patavino: 

    

A cidade também deve igualmente se compor de partes determinadas, se for 

previamente bem planejada, para que possa estar racionalmente organizada. 

Portanto, como as partes integrantes do ser vivo devem estar em função de sua 

saúde, da mesma forma as partes integrantes da cidade deverão estar 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 50 

organizadas com o propósito de propiciar a tranquilidade aos seus habitantes. 

(DP I, II, §3)2 

 

Aduz Aristóteles: 

 
Quando observamos que toda cidade é um tipo de comunidade, e que toda 

comunidade é estabelecida por causa de um bem (pois todos realizam muitas 

coisas em vista daquilo que lhes parece ser um bem), e é evidente que todas 

buscam um bem, e, sobretudo, porque este é o fim mais importante de todos; a 

comunidade mais poderosa dentre todas abraça os interesses de todas as outras. 

E essa é a chamada cidade, também comunidade política (Aristóteles, Politica, 

I, 1252a1). 

  

Tendo a civitas uma similaridade com o regnum nos termos de Marsílio, 

trataremos o segundo como o regime misto que se aplica a uma ou a muitas cidades, e o 

primeiro especificamente a cidade e suas partes. Conforme Lagarde: 

 

 “Marsílio se apega a um único conceito capaz de abranger todas as formas e 

todas as dimensões da comunidade civil. Mas, a este conceito, ele aplica as 

mais diversas palavras3: communicatio civilis, communitas civilis, civitas, 

regnum, civilitas, politia” (Lagarde, 1970, p.90, tradução nossa). 

 

Para Berti (1979), o significado de regnum não difere da civitas no tipo de 

constituição, mas sim em quantidade.  Portanto, o regnum contém o significado de 

sociedade política em geral. Cabe destacar o posicionamento de Gewirth (1951) sobre o 

termo regnum ou civitas, que para ele pode ser traduzido pelo termo moderno “Estado”, 

embora, não coincida completamente com o estado moderno, entretanto aproxima-se 

notavelmente na sua conceituação. Portanto, para fins práticos é possível o uso da palavra 

“Estado” neste trabalho. 

 Sobre essa aproximação adequada do termo “Estado”, Berti (1979) compara 

Aristóteles com Marsílio:  

O primeiro traz uma dualidade feita entre a pólis de um lado e de outro a politeia-

políteuma; o segundo aparece com a pólis-politia de um lado e políteuma de outro. É 

 
2 § 3. Debentes" itaque describere tranquillitatem et suum oppositum, suscipiamus cum Aristotele primo et 

quinto Politice" sue capitulis 2º et 3º civitatem 2º animatam seu animalem naturain quandam. Nam sicuti 

esse velut animal bene dispositum secundum naturam componitur ex quibusdam" proporcionatis partibus 

invicem ordinatis suaque opera (sibi') mutuo communicantibus et ad totum, sie civitas ex quibusdam talibus 

constituitur, cum bene dispusita et instituta fuerit secundum racionem. Qualis est igitur comparacio animalis 

et suarum parcium ad omnes. animali videbitur civitatis sive rogni et suarum parcium ad tran quillitatem. 
3 No original: Marsile s'en tient à un concept unique susceptible d’englober toutes les formes et toutes les 

dimensions de la communauté civile. Mais, à ce concept, il applique les mots les plus divers: << 

communicatio>> <<civilis>> <<communitas civilis>> <<civitas>> <<regnum>> <<civilitas>> 

<<politia>> 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 51 

possível dizer que, enquanto para o Estagirita é o governo que determina a constituição, 

na ótica marsiliana é o legislador que a determina na eleição. Assim sendo, em Aristóteles 

podemos obliterar o conceito de Estado, porém, nas ideias de Marsílio encontramos 

espaço para utilizar este conceito. Uma vez que a civitas não é mais simplesmente uma 

multidão de cidadãos autossuficientes, tornando-se uma instituição jurídico-política ( 

universitas civium) compreendida como legislador. 

O patavino não fala explicitamente em Estado no sentido moderno, porém entrega 

um grande poder ao encargo do legislador, implicando em um conceito similar ao 

moderno. Também, não identifica o governo com o legislator, ainda assim, menciona que 

toda a coletividade atua através das ações do governo. Para Berti (1979) isso demonstra 

uma aproximação do conceito moderno de Estado, visto que há uma atribuição de 

impessoalidade coincidente com as sociedades modernas. 

O regnum é composto pela universitas civium assemelhando-se à sociedade 

política de Aristóteles, não tendo o cidadão poder pessoal, este compõe um eleitorado 

ativo com o poder de eleger o governante. Então, somente o soberano carrega o poder 

único e exclusivo sem a necessidade da universitas civium. Uma vez eleito o príncipe, os 

integrantes da sociedade tornam-se particulares, como no Estado Moderno, por um lado 

similar a uma sociedade política nos termos antigos, por outro uma sociedade civil no 

sentido moderno. Em suma, a civitas marsiliana consegue chegar em um meio-termo 

entre a doutrina Aristotélica da pólis e a ideia moderna de Estado (Berti, 1979). É preciso 

pontuar que para os comentadores Quillet (1970) e Lagarde (1970) é um erro traduzir 

civitas e regnum como Estado, porque o conceito do último ainda não estava maturado o 

suficiente — embora seja possível acreditar que Marsílio contribuiu para essa maturação. 

Ainda, precisamos trazer a opinião de Quillet (1970) sobre a civitas (ou regnum) 

explicado nas obras do patavino, a autora compreende que a ideia marsiliana atinge 

apenas o aspecto político da civitas e não designa a pólis na concepção grega.  Assim 

sendo, há um afastamento da pólis de Aristóteles, dado que no conceito aristotélico o 

termo civitas não se refere a significados mais modernos e também não designa 

particularmente a cidade medieval. Por conseguinte, Marsílio propõe apenas um conceito 

político muito geral dessa palavra.  

O paduano consegue identificar a civitas e o reino com a política em geral, com a 

civilitas, porém não há comparação com a de Aristóteles e nem de nenhum outro filósofo, 

principalmente pela admissão de nosso autor de uma semelhança (commune quidam) 

entre todas as constituições temperadas (Berti, 1979).  



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 52 

Assim, Marsílio de Pádua persegue um projeto ambicioso, por vezes refratário a 

definições estritas. À luz de Aristóteles, cujas noções de constituição, causas e autoridade 

da multidão estruturam seu vocabulário político (Política e Retórica), de Cícero, cuja 

terminologia moral-política (officium, affectio) fornece léxico e critérios normativos, e da 

tradição médico-hipocrática de Galeno e Hipócrates, que sustenta a analogia orgânica da 

civitas, bem como da imagem tardo-romana de Cassiodoro da machina rei publicae, o 

paduano reconhece a necessidade de ancorar esse desenho em seu presente histórico, no 

qual a cidade se orienta prioritariamente pela religião cristã e pelo peso institucional 

eclesiástico. Nos diz Damiata: 

 

O fato é que se Marsílio com um olho está voltado para o passado, portanto, 

para a pólis, e com o outro para o presente (...) concebendo um projeto 

comunitário civil ainda a ser realizado, em alguns aspectos bem definidos nas 

estruturas de apoio e em outros deixado um tanto vago (Damiata, 1983, p.142, 

tradução nossa)4. 

 

 

Quillet (1970) apresenta o pensamento de São Tomás de Aquino sobre a finalidade 

atribuída por ele às cidades: a realização do bem comum. Nessa perspectiva, bonus speciei 

praeponderat bono individui, por ser majus et divinus. A civitas, portanto, não se reduz 

aos indivíduos que a compõem; afirma a primazia do todo sobre a parte. Essa ênfase no 

primado do coletivo, recorrente no medievo, sobretudo entre autores de orientação 

teocrática contemporâneos a Marsílio, estabelece o horizonte doutrinal a partir do qual se 

pode avaliar a definição de cidade. 

À luz desse paradigma tomista do bem comum, Quillet (1970) critica a descrição 

marsiliana da civitas. A comentadora aponta que a terminologia empregada por Marsílio 

é genérica e pouco original, resultante de uma combinação instável entre elementos 

concretos e abstratos, o que compromete a precisão conceitual e conduz a um conceito de 

cidade mal acabado. 

 

2. O CONCEITO DE CIVITAS 

 

Marsílio mantendo na Primeira Dictio do Defensor Pacis o afastamento da 

Teologia construiu uma teoria política que se distanciava de outras, pois o embasamento 

 
4 Il fatto è che se Marsilio con un occhio è rivolto al passato e quindi ala polis, e com l’altro al presente, 

(...) escogitando un progetto di comunità civile ancora de realizzare, per certi aspetti ben definito nelle 

strutture portanti e per altri lasciato alquanto nel vago. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 53 

dos pensadores de sua época se perpetuava na Teocracia Cristã, embora alguns já 

pudessem tecer críticas sobre esta forma. O patavino, de certo modo, identificou ou 

substituiu ecclesia (como conjunto de todos os fiéis) como civitas, esta que, então, 

englobaria todos os cidadãos. No início do Defensor da Paz, Marsílio traça um breve 

perfil sobre a origem da civitas, a partir do momento em que os indivíduos se 

desenvolvem através de suas habilidades e virtudes, partindo justamente de um 

nascimento humilde5. Tendo como primeira forma a família, mais precisamente no 

casamento, que acaba por se expandir com as uniões posteriores de seus filhos, assim 

originando uma comunidade.  

Adentrando na explicação de como são formadas as comunidades perfeitas, o 

paduano nos ensina que elas advêm das formas primitivas e menos perfeitas, como ocorre 

na relação natureza e arte, acreditando que devemos partir do imperfeito para o mais 

perfeito: nessa relação, a arte (ars) imita, corrige e completa a natureza (natura), 

conduzindo as disposições naturais ao seu fim próprio; assim, as artes humanas, como a 

agricultura, a construção, a defesa, a troca e a legislação, ordenam e aperfeiçoam o que é 

apenas potencial no indivíduo e na família, viabilizando a passagem do núcleo doméstico 

à vizinhança e, por fim, à civitas enquanto comunidade perfeita apta a assegurar a 

sufficientia humanae vitae.: 

 

Antes, porém, de examinarmos a organização da cidade, a comunidade 

perfeita, analisando suas espécies e modalidades, temos primeiramente que 

determinar a origem das comunidades civis, de seus regimes políticos e hábitos 

de vida. 

Foi, portanto, das formas primitivas mais imperfeitas que os homens, 

aprimorando-se, chegaram às comunidades perfeitas e aos regimes e 

modalidades de vida que neles existem. De fato, como sabemos, a natureza e 

a arte, sua imitadora, sempre partem do menos ao mais perfeito. Ademais, não 

é possível ao ser humano possuir a ciência, sem antes conhecer as causas e 

princípios primeiros, buscando seus elementos constitutivos (DP I, III, §2).6 

 

 

 
5 Em Marsílio, a expressão designa a condição natural inicial do ser humano, que nasce nu e desarmado 

diante dos excessos dos elementos, passível e corruptível, carecendo de meios próprios para a vida 

suficiente; por isso, somente com o acúmulo de experiência e a descoberta das artes a sociabilidade progride 

do núcleo doméstico e da vizinhança até a cidade, entendida como comunidade perfeita apta a assegurar a 

sufficientia humanae vitae. 
6 § 2. Ante tamen quam de civitate illiusque spericlus aut modis agamus, que perfecta communitas est, 

debemus s inducere primo civilium communitatum originem suorumque regiminum et modorum vivendi. 

Ex quibus, tamquam im perfectis, processerunt hominos ad perfectas communita- tes, regimina et modos 

vivendi in eis. Nam ex minus. perfectis ad perfecciora semper est nature atque artis, sue imitatricis, incessus. 

Nec homines aliter seire arbitrantur unumquodque, nisi cum causas illius primas el principia prima 

cognoverint usque ad elementa. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 54 

 Marsílio nos diz que para o alcance da associação perfeita é preciso uma busca 

constante de bons hábitos na vida. Quando o ambiente se altera também há mudanças no 

viver dos indivíduos, assim torna-se necessário uma adaptação contínua frente aos novos 

desafios. Somente na ocasião da criação do primeiro homem houve o estado de inocência, 

sendo a natureza garantidora de todas as necessidades humanas. Nesta justiça original não 

existiam crimes ou contravenções, em vista disso, não havia necessidade de normatização 

e nem de qualquer coercitividade imposta (Silva, 2013). 

Apesar de algumas diferenças conceituais com o Estagirita, Marsílio pontua suas 

raízes aristotélicas 7 quando traz seu pensamento sobre a origem da sociedade civil. Por 

conseguinte, nosso autor reflete sobre a origem das sociedades civis, relatando a 

influência do tempo para sua expansão, assim como a natureza propõe em suas 

formações8. A gênese é constituída pela associação dos seres humanos, primeiramente 

através do primeiro casal, a qual resultou a propagação da espécie. 

 

É por isso que, adotando este método, e principiando nossa reflexão, não 

podemos nos esquecer de que as sociedades civis, conforme a diversidade de 

regiões e das épocas em que surgiram, tiveram a sua origem quase do nada e 

só com o passar do tempo muito paulatinamente se expandiram até alcançarem 

 
7 A sociedade que se formou da reunião de várias aldeias constitui a Cidade, que tem a faculdade de se 

bastar a si mesma, sendo organizada não apenas para conservar a existência, mas também para buscar o 

bem-estar. Esta sociedade, portanto, também está nos desígnios da natureza, como todas as outras que são 

seus elementos. Ora, a natureza de cada coisa é precisamente seu fim.  

Assim, quando um ser é perfeito, de qualquer espécie que ele seja homem, cavalo, família -, dizemos que 

ele está na natureza. Além disso, a coisa que, pela mesma razão, ultrapassa as outras e se aproxima mais do 

objetivo proposto deve ser considerada a melhor. Bastar-se a si mesma é uma meta a que tende toda a 

produção da natureza e é também o mais perfeito estado. É, portanto, evidente que toda Cidade está na 

natureza e que o homem é naturalmente feito para a sociedade política. Aquele que, por sua natureza e não 

por obra do acaso, existisse sem nenhuma pátria seria um indivíduo detestável, muito acima ou muito abaixo 

do homem, segundo Homero: 

Um ser sem lar, sem família e sem leis. 

Aquele que fosse assim por natureza só respiraria a guerra, não sendo detido por nenhum freio e, como uma 

ave de rapina, estaria sempre pronto para cair sobre os outros. 

Assim, o homem é um animal cívico, mais social do que as abelhas e os outros animais que vivem juntos. 

A natureza, que nada faz em vão, concedeu apenas a ele o dom da palavra, que não devemos confundir com 

os sons da voz. Estes são apenas a expressão de sensações agradáveis ou desagradáveis, de que os outros 

animais são, como nós, capazes. A natureza deu-lhes um órgão limitado a este único efeito; nós, porém, 

temos a mais, senão o conhecimento desenvolvido, pelo menos o sentimento obscuro do bem e do mal, do 

útil e do nocivo, do justo e do injusto, objetos para a manifestação dos quais nos foi principalmente dado o 

órgão da fala. Este comércio da palavra é o laço de toda sociedade doméstica e civil (ARISTÓTELES, 

2019, p.11). 
8 A expressão indica uma analogia teleológica: do mesmo modo que, nos processos naturais, as coisas 

passam da potência ao ato por etapas ordenadas até alcançarem sua forma própria, também a sociabilidade 

humana amadurece gradualmente. Parte-se do casal e da família, agregam-se vizinhanças e aldeias, 

diferenciam-se funções econômicas, defensivas, judiciais e deliberativas, e, com a coordenação dessas 

partes, chega-se à civitas enquanto comunidade perfeita, apta a assegurar a sufficientia humanae vitae. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 55 

seu aperfeiçoamento, de acordo com o que dissemos acerca de toda atividade 

que provém da natureza e da arte. (DP I, III, §3)9 

 

A civitas é construída visando alcançar a tranquilidade através de uma coesão 

entre as partes que lá se articulam. Portanto, a satisfação do interesse daqueles que vivem 

no seu território é uma condição essencial: ela trará a vontade necessária para que os 

indivíduos busquem a paz, assim aduz Marsílio citando Cassiodoro: 

 

Todo reino deve buscar a tranquilidade, pois ela proporciona o 

desenvolvimento da população e salvaguarda o interesse das nações. De fato, 

a paz é a causa total da beleza, das artes e das ciências. É ela que, multiplicando 

a raça dos mortais, mediante uma sucessão regenerada, aperfeiçoa as 

possibilidades e cultiva os costumes, sugerindo-nos a ideia de que o ignorante 

desconhece tais bens porque jamais os procurou (DP I, I, §1).10 

 

Explica Berti (1979) que Marsílio interpreta o regnum de que fala Cassiodoro 

como um regime civil (abandonando qualquer referência a constituições monárquicas). 

O reino é aquele local onde deve ser assegurada a tranquilidade para o alcance da 

prosperidade da civilização. É no reino que se vislumbra a comunidade perfeita, sendo 

aquela autossuficiente, que desponta para a vida e para o viver bem dos seus integrantes. 

Naquele momento em que a religião cristã predominava dentre os pensadores, 

também Marsílio ao colocar as palavras de Cassiodoro em evidência concordava com o 

bem-aventurado Jó e com Cristo que prenunciou a paz como o sinal de seu nascimento. 

Esses objetivaram a paz na sociedade civil, porque esta é o bem supremo de todos os 

homens. O patavino coloca a pax como uma batalha árdua, ela necessita para o seu cultivo 

certo nível de confronto, tendo em vista nossa inclinação aos pecados, aos conflitos e as 

guerras. Na doutrina seguida pelo patavino é a transgressão de Adão que nos arremessou 

para um estado de pecado permanente: 

 

Adão foi criado ainda no estado de inocência ou justiça original ou de graça, 

como ensinam com probabilidade de certeza alguns eminentes e santos 

doutores apoiados na Escritura Sagrada. Se ele tivesse permanecido naquele 

estado, não teria sido necessário instituir para si mesmo e para a posteridade 

os diferentes cargos existentes na cidade, estabelecer sua divisão, pois a 

 
9 § 3. Secundum hunc itaque modum ingredientes, oportet non latere, quod communitates civiles secundum 

diversas regiones et tempora inceperunt ex farvo", et panlatim suscipientes incrementum demum perducte" 

sunt ad complementum, sicuti evenire iam diximus in omni accione nature vel artis. 
10 Omni quippe regno desiderabilis debet esse tranquillitus, in qua et populi proficiunt, et utilitas gencium 

custoditur. Hee est enim bonarum arcium decora mater". Hee mortalium genus reparabilit successione 

multiplicans, facultates protendit, mores excoli. Et tantarum rerum ignarus agnocitur, qui eam minime 

quesisse sentitur. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 56 

natureza lhe teria proporcionado todos os meios e felicidade para uma vida 

suficiente no Paraíso terrestre, sem fazer qualquer esforço ou de vir a incorrer 

nalgum castigo (DP I, VI, §1).11 

 

Seja no reino ou em apenas uma comunidade política, o ser humano não é capaz 

de facilmente manter a tranquilidade, principalmente por ter se expandido temporalmente. 

A quantidade de pessoas traz uma maior diversidade de questões e interesses à baila, por 

conseguinte os conflitos se intensificam.  

Assim, nosso filósofo se detém nas maneiras de organização do passado, após o 

pecado original, com o intuito de explicar como as formações das associações humanas 

galgaram para uma sociedade mais bem organizada através de um ordenamento racional. 

Durante a ocasião em que somente uma casa precisava ser ordenada, os atos (que 

mais tarde Marsílio chamaria de civil) eram controlados pelos mais velhos, em uma 

hierarquia baseada na pretensa experiência dos integrantes mais antigos, embora não 

houvesse um código legal escrito ou qualquer costume antigo, somente com o passar do 

tempo houve modificações na forma de governar: 

 

Com efeito, sob certo aspecto, na aldeia, primeira comunidade, havia também 

muitas coisas diferentes. Assim, ao pai de família desta única residência era 

lícito absolver ou castigar as injustiças domésticas, segundo sua própria 

vontade e beneplácito. Entretanto, não podia fazer isto, na condição de chefe 

da primeira comunidade ou aldeia, pois era de sua competência determinar 

para os habitantes do povoado o que era justo e útil, segundo uma lei quase 

natural e um ordenamento racional (DP I, III, §4).12 

 

 As primeiras comunidades não possuíam grupos sociais bem determinados e nem 

uma hierarquia; as regras e hábitos não eram explícitos para comportar uma determinação 

tácita ou legislativa ampla. Assim, Marsílio compreende que somente com a formação 

das comunidades perfeitas se consagrou o aparato legislativo que era composto por 

apenas uma pessoa com múltiplas funções — podia ser príncipe e pastor de ovelhas. 

 
11 Et propterea oportet attendere, quod licet primus s homo, Adam videlicet, creatus fuerit principaliter 

propter Dei gloriam. sicuti cetere creature, fuit ipsu tamen creatus singulariter ab aliis speciebus 

corruptillium, quoniam ad imaginem Dei et similitudinem, ut capax et particeps esset felicitatis eterne post 

vitam presentis seenli. Fuit eciam creatus in statu innocencie seu iusticio originalis et eciam gravis ut 

probabiliter dicunt sanctorum aliqui et scripture sacre quidam doctores precipui. In quo siquidem 

permansisset. nee sibi aut sue posteritati necessaria fuisset officiorum civilium institucio vel distinccio, co 

quod opportuna queque ac voluptuosa sufticiencie huius vite in paradiso terrestri seu voluptatis natura 

produxisset eidem, absque ipsius pena vel fatigacione quacumque. 
12 Prima namque humanarum et minima combinacio, ex qua eciam alie provenerunt, fuit masculi eu et 

femine, ut dicit philosophorum eximius primo Politice, capitulo primo, et apparet hoe amplius ex ipsius 

Yconomia 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 57 

Porém, na filosofia marsiliana essa simultaneidade não deve prevalecer, visto que não é 

útil e nem permitido. Dessa forma, surge a cidade, onde se pretende determinar cada 

grupo social: 

 

Porém, à medida que as comunidades foram crescendo, a experiência dos 

homens foi aumentando. As habilidades e as regras ou maneiras de viver foram 

sendo consolidadas, de forma que os diversos grupos sociais existentes na 

cidade passaram a ser mais claramente distintos uns dos outros. Enfim, a razão 

e a experiência humanas gradualmente foram descobrindo o que é necessário 

para viver, e viver bem, a fim de poder se realizar. 

Foi assim que surgiu a comunidade perfeita, denominada cidade, na qual há 

grupos sociais ou partes diversificadas (…) (DP I, III, §5).13 

 

Nosso filósofo trata a cidade assim como Aristóteles, analisando-a como um 

organismo vivo ou animado, pois ela possui um corpo preenchido de órgãos com 

determinadas funções, embora algumas dispensáveis, outras são vitais e precisam ser 

desempenhadas da melhor forma possível. O objetivo analogicamente colocado pelo 

patavino se trata de se eludir da morte do corpo, em outras palavras, a cidade deve 

prevalecer através do funcionamento cooperante das partes.  

Explica Marsílio que todo o vivente bem constituído (segundo sua natureza) 

constitui-se de partes distintas proporcionais e ordenadas umas às outras, com cada uma 

delas exercendo atribuições numa troca em função do todo. As funções são direcionadas 

ao viver bem dos integrantes da cidade, por isso as partes devem executar perfeitamente 

suas funções correspondentes. Visto que os seres humanos não recebem os meios pelos 

quais sejam possíveis viver absoluta e perfeitamente bem, é indispensável uma 

consideração além das causas naturais, ou seja, a produção de instrumentos através da 

razão, com os quais haverá possibilidades de aperfeiçoamento da eficiência e da 

conservação de suas atividades e paixões. 

O paduano entende que a predeterminação das partes é um fator crucial, sendo 

assim, o planejamento precisa ser considerado como artifício essencial para o alcance do 

viver em paz. Na ótica de Marsílio, a paz está ligada à estrutura e funcionamento normal 

da cidade. Assim como um animal que não está sujeito a atemorizações e em que cada 

órgão desempenha corretamente sua função com boa saúde, a civitas do patavino, retira 

 
13 §5 Argumentatis auntem hiis succesive, aueta est hominum experiencia, invente sunt artes et regule ar 

modi vivendi perfecciores, distinete quoque amplius communitatum partes. Demum erro que necessaria 

sunt ad vivere et bene vivere, per hominum racionem et experienciam perdueta sunt ad complementum, et 

instituta est perfecta communitas vocata civitas cum suarum parcium distinccione cuius continuo 

determinacionem aggrediemur. De ortu itaque civilis communitatis tanta sufficiant. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 58 

o papel exercido pela plenitude do poder papal e sabiamente efetua uma divisão clara com 

princípios zelosos que impedem a ocorrência de conflitos e, em todo caso, facilitam a 

resolução (Damiata, 1993). O paduano nos leva ao pensamento aristotélico sobre como a 

boa saúde é entendida como a disposição adequada de um ser vivo conforme sua natureza, 

a engenhosidade humana criou a comunidade por imitação criativa de processos naturais, 

para o Estagirita a arte imita a natureza. Nosso filósofo utiliza uma analogia relacionada 

ao seu entendimento médico, dispõe que para uma execução correta das funções corporais 

os órgãos precisam de certa coesão harmônica, assim, também é a civitas, que tem como 

primado a paz ou tranquilidade como maior riqueza. A metáfora usada por Marsílio é 

adequada a sua medicina, porém, explica Aznar (2007) que tal alusão metafórica orgânica 

para a comunidade política já havia se propagado com Salisbury (1990) e não era 

incomum seu uso para as reflexões sobre o governo. Marsílio propõe o exemplo contrário, 

objetivando completar a analogia feita: 

 

Tendo em vista que uma boa definição esclarece tudo, inclusive os termos 

contrários, a intranquilidade consiste, pois, na má organização da cidade ou 

reino, da mesma forma que a moléstia ou doença para o ser vivo, má 

organização essa que impede todas ou algumas partes da cidade de executarem 

as funções que lhe são próprias, senão total ou quase completamente. Esta é 

uma comparação figurada entre tranquilidade e seu oposto, a intranquilidade. 

(DP I, III, §3)
14 

 

Portanto, devemos compreender que da mesma forma que uma ordenação 

adequadamente saudável no corpo ou na cidade é benéfica, o contrário é maléfico, ou 

seja, a moléstia tida por um desgoverno das funções do corpo ou da civitas é prejudicial 

e causadora do mal.  

Para melhor compreensão do tema, devemos tratar dos detalhes que diferenciam 

o filósofo em tela do Estagirita, que embora similares, possuem alguns pontos de notória 

divergência. Um dos diferenciais principais é que Aristóteles entende a pólis como natural 

ao ser humano. Marsílio vê “a civitas não como o resultado de um processo natural, 

conforme o Estagirita, nem fundamenta a mesma no direito divino, mas entende que essa 

se origina da experiência humana e do exercício da razão” (Strefling, 2011, p.166). 

Podemos entender através do ponto de vista de Voegelin: 

 
14 Et quia bene diffiniens contraria consignificat erit intraquilitas prava disposicio civitatis aut regni, 

quemadmodum infirmitas animalis, qua impediuntur omnes aut alique partes illius facere opera sibi 

conveniencia, simpliciter vel in complemento. De tranquilitate (quidem) igitur et intranquilitate opposita 

sic figuraliter sit dictium a nobis. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 59 

 

Ao longo da Dictio Prima figuram referências ao “divino Aristóteles” como a 

última autoridade em teoria política. No entanto, assim como Tomás, Marsílio 

substitui a pólis pela civitas ou regnum, incluindo como communitas perfecta 

a politeia do território nacional, que foi excluída por Aristóteles. A posição de 

Marsílio em seu contexto político é, ademais, exatamente o oposto da posição 

de Aristóteles (Voeglin, 2012, p.103). 

 

Salientamos que Aristóteles define a pólis como a comunidade que alcança o seu 

fim na perfeição por si mesma, de forma que ela será dotada deste atributo quando há 

desenvolvimento nas comunidades naturais menores, através da vontade de alcançar uma 

vida plena ou autossuficiente. Assim, o Estagirita pretende que a comunidade perfeita 

tenha o “perfeito” como o “fim”. Nos diz Gewirth (1951) que o “Estado” é a perfeição 

porque consegue alcançar necessariamente dois pontos: primeiro, é o “fim” ou resultado 

do processo de desenvolvimento que advêm das “comunidades” menores, família e 

aldeia, até a formação do “Estado”; e segundo, porquanto é nela que o homem pode 

alcançar seu “fim” no aspecto de bem primordial, ou seja, a vida plena e autossuficiente 

— Marsílio trata estes pontos de maneira distinta de outros aristotélicos.  

A ideia do Estagirita é analítica e pouco histórica, busca as causas finais para cada 

associação independente do momento (GEWIRTH, 1951). Marsílio observando os 

grupos sociais e seus diferentes níveis (das sociedades menores às maiores) argui que os 

homens progrediram das comunidades imperfeitas para as perfeitas, para tanto, 

precisaram de uma prévia organização. A forma organizacional da civitas marsiliana 

difere da aristotélica no momento em que foge do processo natural do Estagirita e chega 

no descobrimento humano sintetizado pela experiência e pela razão. Para melhor entender 

esta diferenciação diz Gewirth sobre a filosofia aristotélica: 

 

Para Aristóteles, o Estado é um crescimento ou desenvolvimento de 

comunidades naturais menores. O fato de ser um desenvolvimento, porém, e 

não um retrocesso ou uma viciação, significa que atinge um fim superior ao 

das formas mais primitivas de associação; consequentemente, Aristóteles traça 

esse desenvolvimento centrando a atenção no fim progressivamente mais alto 

alcançado por cada associação em relação à precedente. O fim da associação 

entre macho e fêmea é a procriação; a da relação senhor-escravo, segurança; 

do agregado familiar ou família, a satisfação das necessidades do cotidiano; da 

aldeia, as necessidades diárias; e, finalmente, do Estado, a autossuficiência e a 

boa vida. (Gewirth, 1951, p.86)15 

 
15 When Aristotle defines the state as the “perfect” community, he is viewing the “perfect” as the “end”. 

The state is perfect in two senses: first, because it is the “end” or culmination of the process of development 

leading from the lesser “communities'', the family and the village, to the state; and second, because in it 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 60 

 

 

Segundo Damiata (1983), a communitas perfecta16 precisa de uma passagem 

necessária para encontrar perfeição, pois ela não é natural e espontânea como diz 

Aristóteles. O papel da razão é fator crucial para o alcance da especiosidade da cidade 

visada pelo patavino, portanto a mudança da comunidade imperfeita para a perfeita não 

ocorre espontaneamente ou por natureza. Ela deriva das experiências adquiridas e da 

razão, é deste entrelaçamento que surge as leis e a arte. Então aquilo determinado no meio 

social é justamente o que se vê no campo das artes, portanto se o início fosse apenas um 

impulso da natureza através da necessidade de encontrar o necessário para viver, a 

sociedade permaneceria frustrada, e nunca atingiria a meta. Assim, vemos que 

necessariamente é preciso a intervenção da vontade e da razão humana para o alcance de 

perfeição. 

Para Aznar (2007), na filosofia de Marsílio, podemos entender que a política é 

uma invenção do homem (não é algo natural). É um artifício de sobrevivência de uma 

espécie que busca a perfeição em um ambiente naturalmente hostil, para tanto, o humano 

coloca-se em união para alcançar novos patamares de conforto e dignidade em sua vida.  

Porquanto, a comunidade política é uma espécie de arte dos homens, onde eles se 

organizam para o seu bem comum, objetivando evitar as lutas e guerras comuns às suas 

paixões. Outra proposta construída pelo paduano é baseada na história do crescimento da 

sociedade e sua necessidade de coerção para a manutenção de uma ordem pacífica, visto 

que, em seu tempo, ele estava lidando com uma comunidade bem maior que a do pensador 

grego e somente a lei e o governo poderiam reivindicar uma coesão eficiente dos homens. 

Lagarde (1970) observa outras diferenças, notando primeiramente que Marsílio 

cita diversas vezes incidentalmente o texto da Política em que é tratado o impetus naturae 

como inclinador dos seres humanos para a sociedade, no entanto, ele nunca retoma a 

fórmula especifica de Aristóteles — “homo est animal politicum e sociale”. O patavino 

mantém o silêncio sobre a parte onde o Estagirita explica seu axioma fundamental, qual 

 
man can achieve his “end” in the sense of his chief good, which is a full or “self-sufficient” life. In each of 

these respects, Marsilius treats the perfection of the state differently from the other Aristotelians. 

For Aristotle the state is a growth or development, however, rather than a retrogression or vitiation, means 

that it attains an end superior to that of more primitive forms of association; consequently, Aristotle traces 

this development by centering attention upon the progressively higher end achieved by each association 

over the preceding one. The end of the pairing of male and female is procreation; that of the master-slave 

relation, security; of the household or family composed of these, the satisfaction of everyday needs; of the 

village, more than daily needs; and finally of the state, self-sufficiency, the good life. 

 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 61 

seja, todos os animais desejam, como o homem, viver em sua suficiência. Ele deixa de se 

perguntar o motivo da maioria dos animais preferir viver isoladamente, nem busca 

entender porque alguns seres vivos nutrem sua vontade natural na solidão e outros na 

união. O Filósofo grego oferta uma explicação conjecturando ser devido à fala que a 

espécie humana pode se unir de forma tão grandiosa, pois é o único dos animais que se 

expressa dessa maneira. Então é possível encontrar uma necessidade de comunicação com 

os demais, sem isto não haveria pensamento ou moral. O humano é uma natureza 

intelectual e moral, em razão disso ele é obrigatoriamente de natureza social, uma vez 

que a vida social perfeita cumpre os objetivos profundos da natureza do homem. Portanto, 

na opinião de Lagarde (1970) é necessário aceitar que a cidade está na natureza, diante 

da família e diante de cada um de nós (neste ponto Marsílio também silencia). Conclui o 

comentador que o emudecimento do patavino é significativo pelo fato de contrastar com 

a atitude de todos os aristotélicos que o precederam. 

Marsílio concentrou-se em uma visão legalista e política do Estado como meio 

para o bem viver, esta concepção nova foi sintetizada na ideia de pólis aristotélica, como 

a comunidade perfeita autossuficiente, que se originou para o bem da vida e existe para o 

viver bem. A cidade de Aristóteles era a sociedade completa, diferentemente da concebida 

mais tarde por Agostinho, onde havia o compartilhamento da incompletude humana e de 

todas suas instituições temporais. 

 

No entanto, ao definir a como a "comunidade perfeita", Marsílio difere 

consideravelmente dos outros aristotélicos, devido a seus frequentes desvios 

em relação aos princípios examinados acima. Essas diferenças o levam a uma 

concepção de Estado em que, enquanto os outros aristotélicos mudaram a 

ênfase dos fins teológicos para os éticos, a ênfase agora não recai sobre os fins, 

mas sobre os meios políticos. Ele desenvolve assim uma visão legalista ou 

especificamente política do Estado. Mas diante da “perfeição do Estado'', esses 

meios políticos passam a absorver todo o conteúdo da vida social dos homens 

(Gewirth, 1951, p.85)17. 

 

 

O paduano, imaginando como preservar a interação pacífica de um regnum ou 

civitas constituído por milhares de pessoas, entendeu pela necessidade de um regimento 

diferenciado como primordial aos viventes daquela comunidade. Esta originalidade nos 

 
17 Nevertheless, in defining the state as the “perfect community” Marsilius differs considerably from the 

other Aristotelians, because of his frequent departures with respect to principles which have been examined 

above. These differences lead him to a conception of the state in which, while the other Aristotelians had 

shifted the emphasis from theological to ethical ends, the emphasis now falls not upon ends at all but upon 

political means. He thus develops a legalistic or specifically political view of the state. But in view of the 

state’s “perfection”, these political means come to absorb the whole content of men’s social life. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 62 

conduz pela obra marsiliana, e nela que há busca pela regulamentação do convívio na 

cidade e o afastamento das relações familiares menores, que passa ser um núcleo menor 

integrante de um maior.       

Nos diz Berteloni (1986) que em relação direta com essa substituição, a obra 

Política do Estagirita revela outro elemento teórico robusto e singular , ainda que não 

entre em contradição, substitui totalmente o fundamento que até aquele momento operou 

como alicerce dos relacionamentos dos sujeitos entre si e das relações de domínio de uns 

sobre os outros. Com o aristotelismo nas relações sociais e políticas estas passam a ter 

origem numa tendência natural do ser humano, não no pecado, fundamental para as 

sociedades cristãs. Portanto, enquanto o peccatum transforma a ecclesia na comunidade 

em busca da salvação eterna, a natureza aristotélica conduz os homens para a civitas na 

busca da perfeição natural e completa, passível de ser encontrada neste mundo.  

A perspectiva de Marsílio diz que a razão deve nortear o planejamento prévio da 

civitas em partes bem organizadas capazes de relacionarem-se harmoniosamente entre si, 

inclusive, o clero. Ele não quer retirar da sociedade suas raízes e crenças cristãs, apenas 

deixar para a maioria dos cidadãos a responsabilidade na criação, execução e julgamento 

de suas próprias legislações. Para tanto a cidade deve dispor de partes bem determinadas 

através de um planejamento racionalmente organizado, dentre essas se destaca o governo 

do corpo social — parte que o autor denomina o “coração. 

 

CONCLUSÃO 

 

A busca pela compreensão da civitas, conforme delineada por Marsílio de Pádua, 

nos conduz a uma intricada exploração das raízes do que era chamado de regnum na época 

medieval. Marsílio, em suas várias definições, delineia o regnum como um governo 

único, uma monarquia temperada ou um governo único de regime político misto que 

abrange várias cidades, de certa forma, trazendo equivalência entre "civitas", "civilitas" e 

"regnum". 

A cidade, seja na perspectiva marsiliana, é concebida como uma comunidade em 

busca de um bem, demandando uma interação coesa entre seus membros. Para o autor, a 

civitas é como um corpo humano, cheio de orgãos que precisam interagir entre si para a 

manutenção da saúde. Ao discutir a relação entre civitas e regnum, Marsílio propõe um 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 63 

conceito capaz de abranger variadas dimensões da comunidade civil, dentre elas, a 

aproximação do termo "Estado", ressaltando a complexidade do trabalho do filósofo. 

Entretanto, as críticas de comentadores como Quillet(1970) apontam para a falta 

de precisão e originalidade na descrição marsiliana da cidade. A terminologia genérica e 

a mistura de pensamentos concretos e abstratos levam a um conceito mal-acabado, 

trazendo certas dificuldades para conceber com exatidão o conceito de civitas marsiliana.  

De qualquer forma, a concepção marsiliana de civitas diferencia-se de outras 

correntes ao enfatizar a influência da razão e da experiência humana na formação das 

sociedades, afastando-se da teocracia cristã predominante na época. A cidade, para 

Marsílio, é um organismo vivo que requer uma organização racional e planejada para 

garantir seu funcionamento harmônico. Sendo a paz, nesse contexto, essencial para o 

desenvolvimento e prosperidade da civilização. 

Na obra "Defensor Pacis," é possível concluir que o conceito de civitas 

apresentado pelo filósofo é intrinsecamente ligado à busca pela perfeição e tranquilidade 

na convivência humana. Ao analisar a origem das comunidades civis e sua evolução, 

Marsílio destaca a necessidade de uma constante busca por bons hábitos e a adaptação 

dos “orgãos” da cidade. Visando a comunidade perfeita, a cidade marsiliana como é 

determinada pela boa organização com o “fim último” de alcançar a paz. 

Trazendo à baila Marsílio a Aristóteles, percebemos que o filósofo italiano 

distancia-se da concepção naturalista do Estagirita, propondo que a civitas não é resultado 

de um processo natural, mas sim uma criação humana orientada pela razão e experiência. 

Portanto, a busca pela perfeição na civitas marsiliana requer uma intervenção ativa da 

vontade e razão humanas, diferenciando-se da visão aristotélica que enfoca o 

desenvolvimento natural das comunidades. 

Finalmente, pode-se compreender que a concepção da civitas de Marsílio de 

Pádua destaca-se pela ênfase na razão, na busca pela perfeição e na necessidade de uma 

organização planejada para alcançar a tranquilidade e a paz na convivência social. Sua 

abordagem inovadora na teoria política enfatiza a autonomia da cidade, contribuindo para 

uma compreensão organizaçional política e social da sociedade civil.  

 

Referências Bibliográficas 

AGOSTINHO, Santo, A Cidade de Deus (Contra os pagãos). Parte II. 2.ed. Trad. Oscar 

Paes Leme. Petrópolis: Vozes, 1990. 

 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 64 

_. A Cidade de Deus (Contra os pagãos). Parte I. 3.ed. Trad. Oscar Paes Leme. 

Petrópolis: Vozes, 1991. 

 

AQUINO, TOMÁS.  Suma Teológica. Tratado de Justiça. Fonte Editorial. São Paulo: 

2020 

 

ARISTÓTELES. A Política. São Paulo: Edipro, 2019. 

 

_. A Política. São Paulo: Nova Fronteira, 2011. 

 

_. Ética a Nicômaco. São Paulo: Edipro, 2014. 

 

_. Política. Tradução e notas de Antônio Amaral e Carlos de Carvalho Gomes. Lisboa: 

Vega, 1998. (edição bilíngue: grego-português) 

 

AZNAR, Bernardo Bayona. Religión y poder Marsilio de Padua: La primera teoria 

laica del Estado? Madri: Biblioteca Nueva, 2007. 

 

BERTI, Enrico. II "regnum" di Marsilio tra la "pólis" aristotélica e lo "Stato" 

moderno. Medioevo, Padova, 1980, v. 5. 

 

BERTELONI. Reciente Literatura sobre Marsilio de Pádua. In: Patristica et 

Mediaevalia. Buenos Aires, 1986. 

 

DAMIATA, Marino. Funzione e concetto della povertà evangelica in Marsilio da Padova. 

Medioevo. Padova, 1980. 

 

GEWIRTH, Alain, Marsilius of Padua, the Defender of Peace, v. I. In: Marsilius of 

Padua and Medieval Political Philosophy. New York: Columbia University Press, 

1951. 

 

LAGARDE, George de. La Naissance de L’Espirit Laïque au Déclin du Moyen Âge. In: 

Le Defensor Pacis. Louvain-Paris: Éditions Nauwelaerts, 1970. 

 

_. Marsile de Padoue et Guilherme d’Ockham. In: Revue des Sciences Religieuses, 1937. 

 

MARSILIUS VON PADUA. Defensor Pacis, Fontes Iures Germanici Antiqui in Usum 

Scholarum, ex Monumentis Germaniae Historicis, separatim editi. Introdução e 

estabelecimento do texto por Richard Scholz. Hannover, 1932. 

 

_. Defensor Minor. Petrópolis: Vozes, 2019. 

 

_. El Defensor de la Paz. Introdução, tradução e notas de Luis Martinez Gomes. Madrid: 

Tecnos, 1989. 

 

_. Il Difensore della Pace di Marsilio da Padova. A cura di Cesare Vasoli. Torino: 

Torinese, 1960. 

 

_. Il Difensore Menore. A cura di Cesare Vasoli. Napoli: Guida, 1975. 

 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65 
 

 65 

_. O Defensor da Paz. Vozes, 1997. 

 

_. Oeuvres Mineures: Defensor Minor et De Translatione Imperii. Traduit et annoté 

par Collete Jeudy et Jeannine Quillet. Paris: Centre National de la Recherche Scientifique, 

1979. 

 

_: The Defender of the Peace. Cambridge University Edited: Annabel Brett, 2005. 

 

QUILLET, Jeannine. L’aristotélisme de Marsile de Padoue et ses rapports avec 

l’averroïsme. Medievo. Padova, 1980. 

 

SOUZA, J. P. Galvão de. O Totalitarismo nas Origens da Moderna Teoria do Estado 

(estudo sobre Marsílio de Pádua). São Paulo: 1972. 

 

_, José Antônio de C.R. A argumentação política de Ockham a favor do primado de Pedro 

contrária à tese de Marsilio de Pádua. Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995. 

 

_, José Antônio de C.R. A Teoria Conciliarista de Marsilio de Pádua. Theologica, 1981, 

v.16. 

 

_, José Antônio de C.R. Marsilio de Padua e a "Plenitudo Potestatis". Revista Portuguesa 

de Filosofia, 1983, v. 39 

 

STREFLING, Sérgio. A unidade do poder em Marsílio de Pádua. Veritas. Porto Alegre: 

nº 02, 2011. 

 

_, Sérgio. A concepção de paz na civitas de Marsilio de Pádua. Acta Scientiarum. 

Education, 2010, vol.32, nº 02.  

 

_, Sérgio. Igreja   e   Poder:   Plenitude   do   Poder e Soberania    Popular    em    

Marsílio    de    Pádua. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. 

 

VOEGELIN, Eric. História das ideias políticas: A idade média tardia. Vol. III. São 

Paulo: É Realizações, 2013. 

 

_, Eric. História das ideias políticas: Idade média até Tomás de Aquino. Vol. II. São 

Paulo: É Realizações, 2013. 

 


