REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

O CONCEITO DE “CIVITAS” PARA MARSILIO DE PADUA

THE CONCEPT OF 'CIVITAS' FOR MARSILIUS OF PADUA

Marcelo da Silva Fabres!

Resumo: Marsilio de Padua, em sua exploracéo do conceito de “civitas™, parte da nocao
medieval de "regnum" como ponto de partida. Ele enfatiza os diversos significados
abrangidos pelo termo "civitas", incluindo maltiplas cidades ou provincias unidas sob um
unico regime. Marsilio apresenta quatro conceptualizacdes, sendo a quarta uma énfase
em uma comunidade comum aplicavel a diversas formas de governo misto em uma ou
muitas cidades. A equivaléncia entre "civitas", "civilitas" e "regnum" é reconhecida pelos
estudiosos, embora as interpretacdes possam variar. Marsilio utiliza esses termos de

maneira intercambidvel, sugerindo um significado semelhante

Palavras-chave: Marsilio, civitas, reino, universitas civium;

Abstract: Marsilius of Padua, in his exploration of the concept of "civitas," starts from
the medieval notion of "regnum™ as a starting point. He emphasizes the diverse meanings
encompassed by the term "reino," including multiple cities or provinces united under a
single regime. Marsilius presents four conceptualizations, with the fourth emphasizing a
common community applicable to various forms of mixed government in one or many
cities. The equivalence between "civitas,” "civilitas,” and "regnum" is acknowledged by
scholars, although interpretations may vary. Marsilius uses these terms interchangeably,

suggesting a similar meaning.

Keyword: Marsilius, civitas, kingdom, universitas civium;

! Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Pelotas. Mestre em Filosofia pela Universidade
Federal de Pelotas. Graduando em Psicologia pela Universidade Catdlica de Pelotas. Graduado em Direito
pela Universidade Catélica de Pelotas (2012). Especialista em Direito Penal e Processo Penal pela
Faculdade Damaésio. Pesquisador do grupo de pesquisa do CNPQ intitulado Santo Tomas de Aquino.
Membro da Sociedade Brasileira para o estudo da Filosofia Medieval. Participante dos seguintes grupos de
estudo: Filosofia Medieval; Tomas De Aquino; Marsilio de Padua. Atualmente é advogado - Ordem dos
Advogados do Brasil - Seccional do Rio Grande do Sul.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

INTRODUCAO

No presente artigo, exploramos as concepgdes politicas de Marsilio de Padua, em
relacdo ao termo civitas. Examina-se a semelhanca entre civitas e regnum, conforme a
perspectiva de Marsilio, destacando a abordagem do legislador na determinacdo da
constitui¢do. A analise sobre a relacdo entre regnum e civitas como regimes politicos de
quantidade e constituicdo, respectivamente, oferece uma perspectiva valiosa.

A luz de Quillet, Berti e Strefling, a aproximagdo do conceito de Estado em
Marsilio evidencia a natureza multifacetada da civitas, que abrange dimensdes politicas,
juridicas, econdmicas, morais e religiosas; enquanto expressao aristotélica de seu tempo,
essa civitas requer uma leitura situada no contexto histérico e social, pois o paduano, ao
rastrear sua origem das formas primitivas a comunidade perfeita, ilumina a evolucdo das
sociedades civis e, nesse mesmo movimento, explicita a articulagdo entre religido crista
e poder eclesiastico, revelando a amplitude de aspectos que o conceito abarca.

Por derradeiro, ao explorar as metaforas organicas utilizadas por Marsilio, como
a cidade como um organismo vivo, 0 artigo destaca a importancia da harmonia e

cooperacao entre as partes para a manutencéo da paz.

1. A DEFINICAO DE REGNUM

Para definir civitas, convém recuar as origens do que, no medievo, se denominava
regnum, conforme a definicdo de Marsilio de Padua: “A palavra reino, entre outras
acepgoes, inclui em si muitas cidades ou provincias unidas sob um mesmo regime.” (DP
I, 11, 82). A partir desse ponto de partida, podemos organizar as conceituagoes oferecidas
pelo autor do Defensor Pacis: primeiro, 0 regnum como governo unico; segundo, a leitura
aristotélica que o entende como monarquia temperada, isto é, um regime politico misto
no qual o reino pode corresponder a uma Unica cidade ou a varias cidades sob a
autoridade, em regra, de um mesmo rei; terceiro, uma combinagédo das duas formulagoes
anteriores, definindo um governo Unico de natureza mista em que um mesmo soberano
comanda multiplas cidades. Ao fim, Marsilio fixa-se numa quarta acepcdo, mais

abrangente e funcional, segundo a qual o reino “designa algo em comum a toda espécie



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

de regime misto que aplica a uma ou a muitas cidades” (DP 1, II, §2), deslocando o foco
da figura pessoal do governante para a estrutura do regime que integra e ordena as partes,
e oferecendo o arco necessario para compreender como a civitas emerge, se consolida e
se reconhece na gramatica politica do seu tempo. Isto posto, nos diz Quilett (1970) que o
paduano fala a lingua aristotélica de seu tempo, ndo sendo uma expressdo precisa da
realidade historica ou social concreta, mas, uma forma simples de seméntica basica que
serve para delimitar os contornos de qualquer organizacao politica.

A partir dessa base conceitual, passa-se a discussdo sobre a equivaléncia
terminoldgica proposta pelos comentadores, o que consolida a ponte entre o vocabulario
do paduano e a leitura contemporanea de sua obra. H& equivaléncia entre “civitas”,
“civilitas” e “regnum”, de acordo com Berti (1979), ¢ um fato unanimemente admitido
pelos estudiosos do paduano, mesmo que interpretado de formas diversas, a equivaléncia
é vista na primeira dictio do Defensor da Paz. Observa Strefling (2002) que o patavino
usa as expressdes de maneira indistinta, trazendo ao menos um significado similar.
Portanto, quando a definicdo proposta é referente ao regime politico contido na maior
parte da primeira parte do Defensor Pacis, o termo escolhido pelo patavino é regnum. Tal
equivaléncia, por sua vez, dialoga com a matriz aristotélica que fundamenta a génese da
comunidade politica, conduzindo naturalmente & anélise da formacéo das cidades.

Com relacdo a formacdo das cidades, o Filésofo grego nos remete em seu livro
Politica as suas origens, trazendo observagdes pertinentes ao trabalho posteriormente
escrito por nosso autor. Aristoteles (Politica, 1252al) busca a génese da unido entre 0s
homens atentando-se primeiramente para a unido de apenas um par, ou seja, aqueles que
ndo podem existir separados — o macho e a fémea sdo uma conditio sine qua non a
reproducdo da espécie. A unido constatada ndo € uma opgdo, mas uma necessidade para
sobreviver incitada pela natureza da espécie, assim como quem governa € por sua
natureza e quem € governado é pela sua seguranca.

A cidade, tanto na perspectiva marsiliana quanto aristotélica, € uma comunidade
em busca de um bem, possuindo como pressuposto uma interagcdo coesa entre oS

participantes, analisa o patavino:

A cidade também deve igualmente se compor de partes determinadas, se for
previamente bem planejada, para que possa estar racionalmente organizada.
Portanto, como as partes integrantes do ser vivo devem estar em funcédo de sua
salde, da mesma forma as partes integrantes da cidade deverdo estar



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

organizadas com o propdsito de propiciar a tranquilidade aos seus habitantes.
(DP I, 11, 83)?

Aduz Aristoteles:

Quando observamos que toda cidade é um tipo de comunidade, e que toda
comunidade é estabelecida por causa de um bem (pois todos realizam muitas
coisas em vista daquilo que Ihes parece ser um bem), e é evidente que todas
buscam um bem, e, sobretudo, porque este é o fim mais importante de todos; a
comunidade mais poderosa dentre todas abraga os interesses de todas as outras.
E essa é a chamada cidade, também comunidade politica (Aristételes, Politica,
I, 1252a1).

Tendo a civitas uma similaridade com o regnum nos termos de Marsilio,
trataremos o segundo como o regime misto que se aplica a uma ou a muitas cidades, e 0

primeiro especificamente a cidade e suas partes. Conforme Lagarde:

“Marsilio se apega a um unico conceito capaz de abranger todas as formas e
todas as dimensdes da comunidade civil. Mas, a este conceito, ele aplica as
mais diversas palavras®: communicatio civilis, communitas civilis, civitas,
regnum, civilitas, politia” (Lagarde, 1970, p.90, traducdo nossa).

Para Berti (1979), o significado de regnum ndo difere da civitas no tipo de
constituicdo, mas sim em quantidade. Portanto, o regnum contém o significado de
sociedade politica em geral. Cabe destacar o posicionamento de Gewirth (1951) sobre o
termo regnum ou civitas, que para ele pode ser traduzido pelo termo moderno “Estado”,
embora, ndo coincida completamente com o estado moderno, entretanto aproxima-se
notavelmente na sua conceituacao. Portanto, para fins praticos é possivel o uso da palavra
“Estado” neste trabalho.

Sobre essa aproximagdao adequada do termo “Estado”, Berti (1979) compara
Aristételes com Marsilio:

O primeiro traz uma dualidade feita entre a pélis de um lado e de outro a politeia-

politeuma; o segundo aparece com a pélis-politia de um lado e politeuma de outro. E

2 § 3. Debentes" itaque describere tranquillitatem et suum oppositum, suscipiamus cum Avristotele primo et
quinto Politice" sue capitulis 2° et 3° civitatem 2° animatam seu animalem naturain quandam. Nam sicuti
esse velut animal bene dispositum secundum naturam componitur ex quibusdam™ proporcionatis partibus
invicem ordinatis suaque opera (sibi') mutuo communicantibus et ad totum, sie civitas ex quibusdam talibus
constituitur, cum bene dispusita et instituta fuerit secundum racionem. Qualis est igitur comparacio animalis
et suarum parcium ad omnes. animali videbitur civitatis sive rogni et suarum parcium ad tran quillitatem.
3 No original: Marsile s'en tient a un concept unique susceptible d’englober toutes les formes et toutes les
dimensions de la communauté civile. Mais, a ce concept, il applique les mots les plus divers: <<
communicatio>> <<civilis>> <<communitas civilis>> <<civitas>> <<regnum>> <<civilitas>>
<<politia>>



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

possivel dizer que, enquanto para o Estagirita € o governo que determina a constituicao,
na 6tica marsiliana € o legislador que a determina na eleicdo. Assim sendo, em Aristoteles
podemos obliterar o conceito de Estado, porém, nas ideias de Marsilio encontramos
espaco para utilizar este conceito. Uma vez que a civitas ndo € mais simplesmente uma
multiddo de cidaddos autossuficientes, tornando-se uma instituicdo juridico-politica (
universitas civium) compreendida como legislador.

O patavino ndo fala explicitamente em Estado no sentido moderno, porém entrega
um grande poder ao encargo do legislador, implicando em um conceito similar ao
moderno. Também, ndo identifica o governo com o legislator, ainda assim, menciona que
toda a coletividade atua atraves das acbes do governo. Para Berti (1979) isso demonstra
uma aproximacdo do conceito moderno de Estado, visto que ha uma atribuicdo de
impessoalidade coincidente com as sociedades modernas.

O regnum é composto pela universitas civium assemelhando-se a sociedade
politica de Aristdteles, ndo tendo o cidaddo poder pessoal, este compde um eleitorado
ativo com o poder de eleger o governante. Entdo, somente o soberano carrega o poder
unico e exclusivo sem a necessidade da universitas civium. Uma vez eleito o principe, 0s
integrantes da sociedade tornam-se particulares, como no Estado Moderno, por um lado
similar a uma sociedade politica nos termos antigos, por outro uma sociedade civil no
sentido moderno. Em suma, a civitas marsiliana consegue chegar em um meio-termo
entre a doutrina Aristotélica da pdlis e a ideia moderna de Estado (Berti, 1979). E preciso
pontuar que para os comentadores Quillet (1970) e Lagarde (1970) € um erro traduzir
civitas e regnum como Estado, porque o conceito do Gltimo ainda ndo estava maturado o
suficiente — embora seja possivel acreditar que Marsilio contribuiu para essa maturacao.

Ainda, precisamos trazer a opinido de Quillet (1970) sobre a civitas (ou regnum)
explicado nas obras do patavino, a autora compreende que a ideia marsiliana atinge
apenas o aspecto politico da civitas e ndo designa a polis na concepgdo grega. Assim
sendo, ha um afastamento da polis de Aristoteles, dado que no conceito aristotélico o
termo civitas ndo se refere a significados mais modernos e também ndo designa
particularmente a cidade medieval. Por conseguinte, Marsilio propde apenas um conceito
politico muito geral dessa palavra.

O paduano consegue identificar a civitas e o reino com a politica em geral, com a
civilitas, porém ndo ha comparacdo com a de Aristoteles e nem de nenhum outro filésofo,
principalmente pela admisséo de nosso autor de uma semelhanca (commune quidam)

entre todas as constituicOes temperadas (Berti, 1979).



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

Assim, Marsilio de Padua persegue um projeto ambicioso, por vezes refratario a
definigdes estritas. A luz de Avristoteles, cujas nogdes de constituicio, causas e autoridade
da multiddo estruturam seu vocabulério politico (Politica e Retorica), de Cicero, cuja
terminologia moral-politica (officium, affectio) fornece Iéxico e critérios normativos, e da
tradicdo medico-hipocratica de Galeno e Hipocrates, que sustenta a analogia organica da
civitas, bem como da imagem tardo-romana de Cassiodoro da machina rei publicae, o
paduano reconhece a necessidade de ancorar esse desenho em seu presente histérico, no
qual a cidade se orienta prioritariamente pela religido cristd e pelo peso institucional

eclesiastico. Nos diz Damiata:

O fato é que se Marsilio com um olho esta voltado para o passado, portanto,
para a polis, e com o outro para o presente (...) concebendo um projeto
comunitario civil ainda a ser realizado, em alguns aspectos bem definidos nas
estruturas de apoio e em outros deixado um tanto vago (Damiata, 1983, p.142,
traducéo nossa)”.

Quillet (1970) apresenta o pensamento de Sdo Tomas de Aquino sobre a finalidade
atribuida por ele as cidades: a realizacdo do bem comum. Nessa perspectiva, bonus speciei
praeponderat bono individui, por ser majus et divinus. A civitas, portanto, ndo se reduz
aos individuos que a compdem; afirma a primazia do todo sobre a parte. Essa énfase no
primado do coletivo, recorrente no medievo, sobretudo entre autores de orientacao
teocratica contemporaneos a Marsilio, estabelece o horizonte doutrinal a partir do qual se
pode avaliar a definicdo de cidade.

A luz desse paradigma tomista do bem comum, Quillet (1970) critica a descri¢io
marsiliana da civitas. A comentadora aponta que a terminologia empregada por Marsilio
é genérica e pouco original, resultante de uma combinagdo instavel entre elementos
concretos e abstratos, 0 que compromete a precisao conceitual e conduz a um conceito de

cidade mal acabado.

2. O CONCEITO DE CIVITAS

Marsilio mantendo na Primeira Dictio do Defensor Pacis o afastamento da

Teologia construiu uma teoria politica que se distanciava de outras, pois 0 embasamento

411 fatto & che se Marsilio con un occhio ¢& rivolto al passato e quindi ala polis, e com Daltro al presente,
(...) escogitando un progetto di comunita civile ancora de realizzare, per certi aspetti ben definito nelle
strutture portanti e per altri lasciato alquanto nel vago.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

dos pensadores de sua época se perpetuava na Teocracia Cristd, embora alguns ja
pudessem tecer criticas sobre esta forma. O patavino, de certo modo, identificou ou
substituiu ecclesia (como conjunto de todos os fieis) como civitas, esta que, entdo,
englobaria todos os cidaddos. No inicio do Defensor da Paz, Marsilio traca um breve
perfil sobre a origem da civitas, a partir do momento em que os individuos se
desenvolvem através de suas habilidades e virtudes, partindo justamente de um
nascimento humilde®. Tendo como primeira forma a familia, mais precisamente no
casamento, que acaba por se expandir com as unides posteriores de seus filhos, assim
originando uma comunidade.

Adentrando na explicagdo de como sdo formadas as comunidades perfeitas, o
paduano nos ensina que elas advém das formas primitivas e menos perfeitas, como ocorre
na relacdo natureza e arte, acreditando que devemos partir do imperfeito para 0 mais
perfeito: nessa relacdo, a arte (ars) imita, corrige e completa a natureza (natura),
conduzindo as disposic¢des naturais ao seu fim préprio; assim, as artes humanas, como a
agricultura, a construcdo, a defesa, a troca e a legislagdo, ordenam e aperfeicoam o que é
apenas potencial no individuo e na familia, viabilizando a passagem do nucleo doméstico
a vizinhanca e, por fim, a civitas enquanto comunidade perfeita apta a assegurar a

sufficientia humanae vitae.:

Antes, porém, de examinarmos a organizacdo da cidade, a comunidade
perfeita, analisando suas espécies e modalidades, temos primeiramente que
determinar a origem das comunidades civis, de seus regimes politicos e habitos
de vida.

Foi, portanto, das formas primitivas mais imperfeitas que os homens,
aprimorando-se, chegaram as comunidades perfeitas e aos regimes e
modalidades de vida que neles existem. De fato, como sabemos, a natureza e
a arte, sua imitadora, sempre partem do menos ao mais perfeito. Ademais, nao
é possivel ao ser humano possuir a ciéncia, sem antes conhecer as causas €
principios primeiros, buscando seus elementos constitutivos (DP I, 111, §2).°

> Em Marsilio, a expressdo designa a condigdo natural inicial do ser humano, que nasce nu e desarmado
diante dos excessos dos elementos, passivel e corruptivel, carecendo de meios prdprios para a vida
suficiente; por isso, somente com o acimulo de experiéncia e a descoberta das artes a sociabilidade progride
do nucleo doméstico e da vizinhanca até a cidade, entendida como comunidade perfeita apta a assegurar a
sufficientia humanae vitae.

6 8 2. Ante tamen quam de civitate illiusque spericlus aut modis agamus, que perfecta communitas est,
debemus s inducere primo civilium communitatum originem suorumque regiminum et modorum vivendi.
Ex quibus, tamquam im perfectis, processerunt hominos ad perfectas communita- tes, regimina et modos
vivendi in eis. Nam ex minus. perfectis ad perfecciora semper est nature atque artis, sue imitatricis, incessus.
Nec homines aliter seire arbitrantur unumquodque, nisi cum causas illius primas el principia prima
cognoverint usque ad elementa.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

Marsilio nos diz que para o alcance da associacdo perfeita € preciso uma busca
constante de bons habitos na vida. Quando o ambiente se altera também h& mudangas no
viver dos individuos, assim torna-se necessario uma adaptacao continua frente aos novos
desafios. Somente na ocasido da criacdo do primeiro homem houve o estado de inocéncia,
sendo a natureza garantidora de todas as necessidades humanas. Nesta justica original ndo
existiam crimes ou contravencdes, em vista disso, ndo havia necessidade de normatizagéo
e nem de qualquer coercitividade imposta (Silva, 2013).

Apesar de algumas diferencas conceituais com o Estagirita, Marsilio pontua suas
raizes aristotélicas ’ quando traz seu pensamento sobre a origem da sociedade civil. Por
conseguinte, nosso autor reflete sobre a origem das sociedades civis, relatando a
influéncia do tempo para sua expansdo, assim como a natureza propde em suas
formagtes®. A génese é constituida pela associacio dos seres humanos, primeiramente

através do primeiro casal, a qual resultou a propagacdo da espécie.

E por isso que, adotando este método, e principiando nossa reflexdo, no
podemos nos esquecer de que as sociedades civis, conforme a diversidade de
regifes e das épocas em que surgiram, tiveram a sua origem quase do nada e
s6 com o passar do tempo muito paulatinamente se expandiram até alcancarem

" A sociedade que se formou da reunido de varias aldeias constitui a Cidade, que tem a faculdade de se
bastar a si mesma, sendo organizada ndo apenas para conservar a existéncia, mas também para buscar o
bem-estar. Esta sociedade, portanto, também est4 nos designios da natureza, como todas as outras que sdo
seus elementos. Ora, a natureza de cada coisa é precisamente seu fim.

Assim, quando um ser é perfeito, de qualquer espécie que ele seja homem, cavalo, familia -, dizemos que
ele esta na natureza. Além disso, a coisa que, pela mesma razdo, ultrapassa as outras e se aproxima mais do
objetivo proposto deve ser considerada a melhor. Bastar-se a si mesma é uma meta a que tende toda a
producdo da natureza e é também o mais perfeito estado. E, portanto, evidente que toda Cidade esta na
natureza e que o homem é naturalmente feito para a sociedade politica. Aquele que, por sua natureza e nao
por obra do acaso, existisse sem nenhuma patria seria um individuo detestavel, muito acima ou muito abaixo
do homem, segundo Homero:

Um ser sem lar, sem familia e sem leis.

Aquele que fosse assim por natureza sé respiraria a guerra, ndo sendo detido por nenhum freio e, como uma
ave de rapina, estaria sempre pronto para cair sobre 0s outros.

Assim, 0 homem é um animal civico, mais social do que as abelhas e os outros animais que vivem juntos.
A natureza, que nada faz em véo, concedeu apenas a ele o dom da palavra, que ndo devemos confundir com
0s sons da voz. Estes sdo apenas a expressdo de sensagdes agradaveis ou desagradaveis, de que os outros
animais sao, como nos, capazes. A natureza deu-lhes um 6rgdo limitado a este Unico efeito; nds, porém,
temos a mais, sendo o conhecimento desenvolvido, pelo menos o sentimento obscuro do bem e do mal, do
atil e do nocivo, do justo e do injusto, objetos para a manifestacdo dos quais nos foi principalmente dado o
6rgéo da fala. Este comércio da palavra é o laco de toda sociedade doméstica e civil (ARISTOTELES,
2019, p.11).

8 A expressdo indica uma analogia teleoldgica: do mesmo modo que, nos processos naturais, as coisas
passam da poténcia ao ato por etapas ordenadas até alcangarem sua forma prépria, também a sociabilidade
humana amadurece gradualmente. Parte-se do casal e da familia, agregam-se vizinhancas e aldeias,
diferenciam-se funcGes econdmicas, defensivas, judiciais e deliberativas, e, com a coordenagdo dessas
partes, chega-se a civitas enquanto comunidade perfeita, apta a assegurar a sufficientia humanae vitae.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

seu aperfeicoamento, de acordo com o que dissemos acerca de toda atividade
que provém da natureza e da arte. (DP I, 111, §3)°

A civitas é construida visando alcancar a tranquilidade através de uma coeséo
entre as partes que 14 se articulam. Portanto, a satisfacdo do interesse daqueles que vivem
no seu territorio € uma condicdo essencial: ela trara a vontade necessaria para que 0s

individuos busquem a paz, assim aduz Marsilio citando Cassiodoro:

Todo reino deve buscar a tranquilidade, pois ela proporciona o
desenvolvimento da populacéo e salvaguarda o interesse das nagdes. De fato,
apaz é a causa total da beleza, das artes e das ciéncias. E ela que, multiplicando
a raca dos mortais, mediante uma sucessdo regenerada, aperfeicoa as
possibilidades e cultiva os costumes, sugerindo-nos a ideia de que o ignorante
desconhece tais bens porque jamais os procurou (DP I, I, §1).1°

Explica Berti (1979) que Marsilio interpreta o regnum de que fala Cassiodoro
como um regime civil (abandonando qualquer referéncia a constituicdes monarquicas).
O reino é aquele local onde deve ser assegurada a tranquilidade para o alcance da
prosperidade da civilizacdo. E no reino que se vislumbra a comunidade perfeita, sendo
aquela autossuficiente, que desponta para a vida e para o viver bem dos seus integrantes.

Naquele momento em que a religido cristd predominava dentre os pensadores,
também Marsilio ao colocar as palavras de Cassiodoro em evidéncia concordava com o
bem-aventurado J6 e com Cristo que prenunciou a paz como o sinal de seu nascimento.
Esses objetivaram a paz na sociedade civil, porque esta € o bem supremo de todos os
homens. O patavino coloca a pax como uma batalha ardua, ela necessita para o seu cultivo
certo nivel de confronto, tendo em vista nossa inclinacdo aos pecados, aos conflitos e as
guerras. Na doutrina seguida pelo patavino € a transgressdo de Adao que nos arremessou

para um estado de pecado permanente:

Adao foi criado ainda no estado de inocéncia ou justica original ou de graca,
como ensinam com probabilidade de certeza alguns eminentes e santos
doutores apoiados na Escritura Sagrada. Se ele tivesse permanecido naquele
estado, ndo teria sido necessario instituir para si mesmo e para a posteridade
os diferentes cargos existentes na cidade, estabelecer sua divisdo, pois a

% § 3. Secundum hunc itague modum ingredientes, oportet non latere, quod communitates civiles secundum
diversas regiones et tempora inceperunt ex farvo", et panlatim suscipientes incrementum demum perducte”
sunt ad complementum, sicuti evenire iam diximus in omni accione nature vel artis.

0 Omni quippe regno desiderabilis debet esse tranquillitus, in qua et populi proficiunt, et utilitas gencium
custoditur. Hee est enim bonarum arcium decora mater". Hee mortalium genus reparabilit successione
multiplicans, facultates protendit, mores excoli. Et tantarum rerum ignarus agnocitur, qui eam minime
quesisse sentitur.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

natureza lhe teria proporcionado todos os meios e felicidade para uma vida
suficiente no Paraiso terrestre, sem fazer qualquer esforco ou de vir a incorrer
nalgum castigo (DP I, VI, §1).1

Seja no reino ou em apenas uma comunidade politica, o ser humano néo é capaz
de facilmente manter a tranquilidade, principalmente por ter se expandido temporalmente.
A quantidade de pessoas traz uma maior diversidade de questdes e interesses a baila, por
conseguinte os conflitos se intensificam.

Assim, nosso filésofo se detém nas maneiras de organizacdo do passado, apds o
pecado original, com o intuito de explicar como as formacdes das associa¢cbes humanas
galgaram para uma sociedade mais bem organizada através de um ordenamento racional.

Durante a ocasido em que somente uma casa precisava ser ordenada, os atos (que
mais tarde Marsilio chamaria de civil) eram controlados pelos mais velhos, em uma
hierarquia baseada na pretensa experiéncia dos integrantes mais antigos, embora nao
houvesse um codigo legal escrito ou qualquer costume antigo, somente com o passar do

tempo houve modificagdes na forma de governar:

Com efeito, sob certo aspecto, na aldeia, primeira comunidade, havia também
muitas coisas diferentes. Assim, ao pai de familia desta Gnica residéncia era
licito absolver ou castigar as injusticas domésticas, segundo sua propria
vontade e beneplacito. Entretanto, ndo podia fazer isto, na condicéo de chefe
da primeira comunidade ou aldeia, pois era de sua competéncia determinar
para os habitantes do povoado o que era justo e til, segundo uma lei quase
natural e um ordenamento racional (DP I, I1l, §4).12

As primeiras comunidades ndo possuiam grupos sociais bem determinados e nem
uma hierarquia; as regras e habitos ndo eram explicitos para comportar uma determinagéo
tacita ou legislativa ampla. Assim, Marsilio compreende que somente com a formagéo
das comunidades perfeitas se consagrou o aparato legislativo que era composto por

apenas uma pessoa com multiplas fungdes — podia ser principe e pastor de ovelhas.

11 Et propterea oportet attendere, quod licet primus s homo, Adam videlicet, creatus fuerit principaliter
propter Dei gloriam. sicuti cetere creature, fuit ipsu tamen creatus singulariter ab aliis speciebus
corruptillium, quoniam ad imaginem Dei et similitudinem, ut capax et particeps esset felicitatis eterne post
vitam presentis seenli. Fuit eciam creatus in statu innocencie seu iusticio originalis et eciam gravis ut
probabiliter dicunt sanctorum aliqui et scripture sacre quidam doctores precipui. In quo siquidem
permansisset. nee sibi aut sue posteritati necessaria fuisset officiorum civilium institucio vel distinccio, co
quod opportuna queque ac voluptuosa sufticiencie huius vite in paradiso terrestri seu voluptatis natura
produxisset eidem, absque ipsius pena vel fatigacione quacumque.

2 Prima namque humanarum et minima combinacio, ex qua eciam alie provenerunt, fuit masculi eu et
femine, ut dicit philosophorum eximius primo Politice, capitulo primo, et apparet hoe amplius ex ipsius
Yconomia



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

Porém, na filosofia marsiliana essa simultaneidade ndo deve prevalecer, visto que nao é
uatil e nem permitido. Dessa forma, surge a cidade, onde se pretende determinar cada
grupo social:

Porém, a medida que as comunidades foram crescendo, a experiéncia dos
homens foi aumentando. As habilidades e as regras ou maneiras de viver foram
sendo consolidadas, de forma que os diversos grupos sociais existentes na
cidade passaram a ser mais claramente distintos uns dos outros. Enfim, a razdo
e a experiéncia humanas gradualmente foram descobrindo o que é necessario
para viver, e viver bem, a fim de poder se realizar.

Foi assim que surgiu a comunidade perfeita, denominada cidade, na qual ha
grupos sociais ou partes diversificadas (...) (DP L, III, §5).%3

Nosso fildsofo trata a cidade assim como Aristoteles, analisando-a como um
organismo vivo ou animado, pois ela possui um corpo preenchido de 6rgdos com
determinadas funcdes, embora algumas dispensaveis, outras sdo vitais e precisam ser
desempenhadas da melhor forma possivel. O objetivo analogicamente colocado pelo
patavino se trata de se eludir da morte do corpo, em outras palavras, a cidade deve
prevalecer através do funcionamento cooperante das partes.

Explica Marsilio que todo o vivente bem constituido (segundo sua natureza)
constitui-se de partes distintas proporcionais e ordenadas umas as outras, com cada uma
delas exercendo atribui¢des numa troca em funcéo do todo. As funcdes séo direcionadas
ao viver bem dos integrantes da cidade, por isso as partes devem executar perfeitamente
suas fungdes correspondentes. Visto que os seres humanos ndo recebem os meios pelos
quais sejam possiveis viver absoluta e perfeitamente bem, é indispensavel uma
consideracdo além das causas naturais, ou seja, a producdo de instrumentos através da
razdo, com o0s quais haverd possibilidades de aperfeicoamento da eficiéncia e da
conservacao de suas atividades e paixoes.

O paduano entende que a predeterminacédo das partes € um fator crucial, sendo
assim, o planejamento precisa ser considerado como artificio essencial para o alcance do
viver em paz. Na Gtica de Marsilio, a paz esta ligada a estrutura e funcionamento normal
da cidade. Assim como um animal que ndo esta sujeito a atemorizagdes e em que cada

orgao desempenha corretamente sua funcdo com boa saude, a civitas do patavino, retira

13 85 Argumentatis auntem hiis succesive, aueta est hominum experiencia, invente sunt artes et regule ar
modi vivendi perfecciores, distinete quoque amplius communitatum partes. Demum erro que necessaria
sunt ad vivere et bene vivere, per hominum racionem et experienciam perdueta sunt ad complementum, et
instituta est perfecta communitas vocata civitas cum suarum parcium distinccione cuius continuo
determinacionem aggrediemur. De ortu itaque civilis communitatis tanta sufficiant.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

o0 papel exercido pela plenitude do poder papal e sabiamente efetua uma divisao clara com
principios zelosos que impedem a ocorréncia de conflitos e, em todo caso, facilitam a
resolucéo (Damiata, 1993). O paduano nos leva ao pensamento aristotélico sobre como a
boa saude ¢ entendida como a disposi¢do adequada de um ser vivo conforme sua natureza,
a engenhosidade humana criou a comunidade por imitacao criativa de processos naturais,
para o Estagirita a arte imita a natureza. Nosso filésofo utiliza uma analogia relacionada
ao seu entendimento médico, dispde que para uma execucao correta das fung¢des corporais
0s Orgdos precisam de certa coesao harmdnica, assim, também ¢é a civitas, que tem como
primado a paz ou tranquilidade como maior riqueza. A metafora usada por Marsilio é
adequada a sua medicina, porém, explica Aznar (2007) que tal alusdo metaférica orgénica
para a comunidade politica ja havia se propagado com Salisbury (1990) e ndo era
incomum seu uso para as reflexdes sobre o governo. Marsilio propde o exemplo contrario,

objetivando completar a analogia feita:

Tendo em vista que uma boa definigcdo esclarece tudo, inclusive os termos
contrérios, a intranquilidade consiste, pois, na ma organizacéo da cidade ou
reino, da mesma forma que a moléstia ou doenga para o0 ser vivo, ma
organizaco essa que impede todas ou algumas partes da cidade de executarem
as funcbes que lhe sdo proprias, sendo total ou quase completamente. Esta é
uma comparacao figurada entre tranquilidade e seu oposto, a intranquilidade.

(DP 1, 111, §3)**

Portanto, devemos compreender que da mesma forma que uma ordenacdo
adequadamente saudavel no corpo ou na cidade é benéfica, o contrario é maléfico, ou
seja, a moléstia tida por um desgoverno das fungdes do corpo ou da civitas é prejudicial
e causadora do mal.

Para melhor compreensédo do tema, devemos tratar dos detalhes que diferenciam
o filésofo em tela do Estagirita, que embora similares, possuem alguns pontos de notéria
divergéncia. Um dos diferenciais principais € que Aristoteles entende a polis como natural
ao ser humano. Marsilio vé “a civitas ndo como o resultado de um processo natural,
conforme o Estagirita, nem fundamenta a mesma no direito divino, mas entende que essa
se origina da experiéncia humana e do exercicio da razao” (Strefling, 2011, p.166).

Podemos entender através do ponto de vista de VVoegelin:

14 Et quia bene diffiniens contraria consignificat erit intraquilitas prava disposicio civitatis aut regni,
guemadmodum infirmitas animalis, qua impediuntur omnes aut alique partes illius facere opera sibi
conveniencia, simpliciter vel in complemento. De tranquilitate (quidem) igitur et intranquilitate opposita
sic figuraliter sit dictium a nobis.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

Ao longo da Dictio Prima figuram referéncias ao “divino Aristoteles” como a
Gltima autoridade em teoria politica. No entanto, assim como Tomas, Marsilio
substitui a polis pela civitas ou regnum, incluindo como communitas perfecta
a politeia do territorio nacional, que foi excluida por Aristdteles. A posicdo de
Marsilio em seu contexto politico €, ademais, exatamente o oposto da posicédo
de Aristoteles (Voeglin, 2012, p.103).

Salientamos que Aristoteles define a p6lis como a comunidade que alcanga o seu
fim na perfeicdo por si mesma, de forma que ela sera dotada deste atributo quando ha
desenvolvimento nas comunidades naturais menores, através da vontade de alcancar uma
vida plena ou autossuficiente. Assim, o Estagirita pretende que a comunidade perfeita
tenha o “perfeito” como o “fim”. Nos diz Gewirth (1951) que o “Estado” ¢ a perfei¢do
porque consegue alcangar necessariamente dois pontos: primeiro, € o “fim” ou resultado
do processo de desenvolvimento que advém das “comunidades” menores, familia e
aldeia, até a formacao do “Estado”; e segundo, porquanto ¢ nela que o homem pode
alcangar seu “fim” no aspecto de bem primordial, ou seja, a vida plena e autossuficiente
— Marsilio trata estes pontos de maneira distinta de outros aristotélicos.

A ideia do Estagirita € analitica e pouco historica, busca as causas finais para cada
associacao independente do momento (GEWIRTH, 1951). Marsilio observando os
grupos sociais e seus diferentes niveis (das sociedades menores as maiores) argui que 0s
homens progrediram das comunidades imperfeitas para as perfeitas, para tanto,
precisaram de uma prévia organizacdo. A forma organizacional da civitas marsiliana
difere da aristotélica no momento em que foge do processo natural do Estagirita e chega
no descobrimento humano sintetizado pela experiéncia e pela razdo. Para melhor entender

esta diferenciacdo diz Gewirth sobre a filosofia aristotélica:

Para Aristoteles, o Estado é um crescimento ou desenvolvimento de
comunidades naturais menores. O fato de ser um desenvolvimento, porém, e
ndo um retrocesso ou uma viciacdo, significa que atinge um fim superior ao
das formas mais primitivas de associacao; consequentemente, Aristételes traca
esse desenvolvimento centrando a atencdo no fim progressivamente mais alto
alcancado por cada associagdo em relagdo a precedente. O fim da associacdo
entre macho e fémea € a procriacdo; a da relagdo senhor-escravo, seguranca;
do agregado familiar ou familia, a satisfacdo das necessidades do cotidiano; da
aldeia, as necessidades diarias; e, finalmente, do Estado, a autossuficiéncia e a
boa vida. (Gewirth, 1951, p.86)°

15 When Aristotle defines the state as the “perfect” community, he is viewing the “perfect” as the “end”.
The state is perfect in two senses: first, because it is the “end” or culmination of the process of development
leading from the lesser “communities”, the family and the village, to the state; and second, because in it



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

Segundo Damiata (1983), a communitas perfecta® precisa de uma passagem
necessaria para encontrar perfeicdo, pois ela ndo é natural e espontanea como diz
Aristoteles. O papel da razdo é fator crucial para o alcance da especiosidade da cidade
visada pelo patavino, portanto a mudanca da comunidade imperfeita para a perfeita ndo
ocorre espontaneamente ou por natureza. Ela deriva das experiéncias adquiridas e da
razao, é deste entrelacamento que surge as leis e a arte. Entdo aquilo determinado no meio
social é justamente o que se V& no campo das artes, portanto se o inicio fosse apenas um
impulso da natureza através da necessidade de encontrar 0 necessario para viver, a
sociedade permaneceria frustrada, e nunca atingiria a meta. Assim, vemos que
necessariamente € preciso a intervencdo da vontade e da razdo humana para o alcance de
perfeigéo.

Para Aznar (2007), na filosofia de Marsilio, podemos entender que a politica é
uma invencdo do homem (no é algo natural). E um artificio de sobrevivéncia de uma
espécie que busca a perfeicdo em um ambiente naturalmente hostil, para tanto, o humano
coloca-se em unido para alcancar novos patamares de conforto e dignidade em sua vida.
Porquanto, a comunidade politica € uma espécie de arte dos homens, onde eles se
organizam para 0 seu bem comum, objetivando evitar as lutas e guerras comuns as suas
paixdes. Outra proposta construida pelo paduano ¢é baseada na histéria do crescimento da
sociedade e sua necessidade de coercdo para a manutencdo de uma ordem pacifica, visto
que, em seu tempo, ele estava lidando com uma comunidade bem maior que a do pensador
grego e somente a lei e o0 governo poderiam reivindicar uma coesdo eficiente dos homens.

Lagarde (1970) observa outras diferencas, notando primeiramente que Marsilio
cita diversas vezes incidentalmente o texto da Politica em que é tratado o impetus naturae
como inclinador dos seres humanos para a sociedade, no entanto, ele nunca retoma a
formula especifica de Aristoteles — “homo est animal politicum e sociale”. O patavino

mantém o siléncio sobre a parte onde o Estagirita explica seu axioma fundamental, qual

man can achieve his “end” in the sense of his chief good, which is a full or “self-sufficient” life. In each of
these respects, Marsilius treats the perfection of the state differently from the other Aristotelians.

For Aristotle the state is a growth or development, however, rather than a retrogression or vitiation, means
that it attains an end superior to that of more primitive forms of association; consequently, Aristotle traces
this development by centering attention upon the progressively higher end achieved by each association
over the preceding one. The end of the pairing of male and female is procreation; that of the master-slave
relation, security; of the household or family composed of these, the satisfaction of everyday needs; of the
village, more than daily needs; and finally of the state, self-sufficiency, the good life.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

seja, todos os animais desejam, como o homem, viver em sua suficiéncia. Ele deixa de se
perguntar o motivo da maioria dos animais preferir viver isoladamente, nem busca
entender porque alguns seres vivos nutrem sua vontade natural na soliddo e outros na
unido. O Filosofo grego oferta uma explicacdo conjecturando ser devido a fala que a
espécie humana pode se unir de forma tdo grandiosa, pois é o Unico dos animais que se
expressa dessa maneira. Entdo é possivel encontrar uma necessidade de comunicagdo com
0s demais, sem isto ndo haveria pensamento ou moral. O humano € uma natureza
intelectual e moral, em razdo disso ele é obrigatoriamente de natureza social, uma vez
que a vida social perfeita cumpre os objetivos profundos da natureza do homem. Portanto,
na opinido de Lagarde (1970) é necessario aceitar que a cidade esta na natureza, diante
da familia e diante de cada um de nés (neste ponto Marsilio também silencia). Conclui o
comentador que o emudecimento do patavino é significativo pelo fato de contrastar com
a atitude de todos os aristotélicos que o precederam.

Marsilio concentrou-se em uma visdo legalista e politica do Estado como meio
para o bem viver, esta concepcdo nova foi sintetizada na ideia de pdlis aristotélica, como
a comunidade perfeita autossuficiente, que se originou para o bem da vida e existe para o
viver bem. A cidade de Aristoteles era a sociedade completa, diferentemente da concebida
mais tarde por Agostinho, onde havia o compartilhamento da incompletude humana e de
todas suas instituigdes temporais.

No entanto, ao definir a como a "comunidade perfeita", Marsilio difere
consideravelmente dos outros aristotélicos, devido a seus frequentes desvios
em relacdo aos principios examinados acima. Essas diferencas o levam a uma
concepcdo de Estado em que, enquanto os outros aristotélicos mudaram a
énfase dos fins teoldgicos para os éticos, a énfase agora nao recai sobre os fins,
mas sobre os meios politicos. Ele desenvolve assim uma visdo legalista ou
especificamente politica do Estado. Mas diante da “perfei¢do do Estado", esses
meios politicos passam a absorver todo o contetdo da vida social dos homens
(Gewirth, 1951, p.85)*7.

O paduano, imaginando como preservar a interacdo pacifica de um regnum ou
civitas constituido por milhares de pessoas, entendeu pela necessidade de um regimento

diferenciado como primordial aos viventes daquela comunidade. Esta originalidade nos

17 Nevertheless, in defining the state as the “perfect community” Marsilius differs considerably from the
other Aristotelians, because of his frequent departures with respect to principles which have been examined
above. These differences lead him to a conception of the state in which, while the other Aristotelians had
shifted the emphasis from theological to ethical ends, the emphasis now falls not upon ends at all but upon
political means. He thus develops a legalistic or specifically political view of the state. But in view of the

state’s “perfection”, these political means come to absorb the whole content of men’s social life.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

conduz pela obra marsiliana, e nela que ha busca pela regulamentacdo do convivio na
cidade e o afastamento das rela¢fes familiares menores, que passa ser um nicleo menor
integrante de um maior.

Nos diz Berteloni (1986) que em relacdo direta com essa substituicdo, a obra
Politica do Estagirita revela outro elemento teorico robusto e singular , ainda que nao
entre em contradicdo, substitui totalmente o fundamento que até aquele momento operou
como alicerce dos relacionamentos dos sujeitos entre si e das relagdes de dominio de uns
sobre os outros. Com o aristotelismo nas relagcfes sociais e politicas estas passam a ter
origem numa tendéncia natural do ser humano, ndo no pecado, fundamental para as
sociedades cristds. Portanto, enquanto o peccatum transforma a ecclesia na comunidade
em busca da salvagdo eterna, a natureza aristotélica conduz os homens para a civitas na
busca da perfei¢do natural e completa, passivel de ser encontrada neste mundo.

A perspectiva de Marsilio diz que a razdo deve nortear o planejamento prévio da
civitas em partes bem organizadas capazes de relacionarem-se harmoniosamente entre si,
inclusive, o clero. Ele ndo quer retirar da sociedade suas raizes e crencgas cristas, apenas
deixar para a maioria dos cidaddos a responsabilidade na criacdo, execucao e julgamento
de suas proprias legislacdes. Para tanto a cidade deve dispor de partes bem determinadas
através de um planejamento racionalmente organizado, dentre essas se destaca 0 governo

do corpo social — parte que o autor denomina o “coragao.

CONCLUSAO

A busca pela compreensdo da civitas, conforme delineada por Marsilio de Padua,
nos conduz a uma intricada exploragdo das raizes do que era chamado de regnum na época
medieval. Marsilio, em suas varias definicGes, delineia 0 regnum como um governo
unico, uma monarquia temperada ou um governo Unico de regime politico misto que
abrange varias cidades, de certa forma, trazendo equivaléncia entre "civitas", "civilitas" e
"regnum".

A cidade, seja na perspectiva marsiliana, & concebida como uma comunidade em
busca de um bem, demandando uma interagdo coesa entre seus membros. Para o autor, a
civitas é como um corpo humano, cheio de orgdos que precisam interagir entre si para a

manutencdo da saude. Ao discutir a relacdo entre civitas e regnum, Marsilio propde um



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

conceito capaz de abranger variadas dimensGes da comunidade civil, dentre elas, a
aproximacéo do termo "Estado”, ressaltando a complexidade do trabalho do filésofo.

Entretanto, as criticas de comentadores como Quillet(1970) apontam para a falta
de precisdo e originalidade na descricdo marsiliana da cidade. A terminologia genérica e
a mistura de pensamentos concretos e abstratos levam a um conceito mal-acabado,
trazendo certas dificuldades para conceber com exatiddo o conceito de civitas marsiliana.

De qualquer forma, a concepgdo marsiliana de civitas diferencia-se de outras
correntes ao enfatizar a influéncia da razéo e da experiéncia humana na formacdo das
sociedades, afastando-se da teocracia cristd predominante na época. A cidade, para
Marsilio, € um organismo vivo que requer uma organizacao racional e planejada para
garantir seu funcionamento harménico. Sendo a paz, nesse contexto, essencial para o
desenvolvimento e prosperidade da civilizacao.

Na obra "Defensor Pacis,” é possivel concluir que o conceito de civitas
apresentado pelo fildsofo é intrinsecamente ligado a busca pela perfeicdo e tranquilidade
na convivéncia humana. Ao analisar a origem das comunidades civis e sua evolucao,
Marsilio destaca a necessidade de uma constante busca por bons habitos e a adaptacao
dos “orgaos” da cidade. Visando a comunidade perfeita, a cidade marsiliana como é
determinada pela boa organiza¢do com o “fim ultimo” de alcangar a paz.

Trazendo a baila Marsilio a Aristételes, percebemos que o filésofo italiano
distancia-se da concepcdo naturalista do Estagirita, propondo que a civitas ndo é resultado
de um processo natural, mas sim uma criacdo humana orientada pela razéo e experiéncia.
Portanto, a busca pela perfeicdo na civitas marsiliana requer uma intervencao ativa da
vontade e razdo humanas, diferenciando-se da visdo aristotélica que enfoca o
desenvolvimento natural das comunidades.

Finalmente, pode-se compreender que a concepg¢do da civitas de Marsilio de
Padua destaca-se pela énfase na razéo, na busca pela perfeicdo e na necessidade de uma
organizagao planejada para alcancar a tranquilidade e a paz na convivéncia social. Sua
abordagem inovadora na teoria politica enfatiza a autonomia da cidade, contribuindo para

uma compreensdo organizagional politica e social da sociedade civil.

Referéncias Bibliogréaficas

AGOSTINHO, Santo, A Cidade de Deus (Contra os pagéos). Parte Il. 2.ed. Trad. Oscar
Paes Leme. Petropolis: VVozes, 1990.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

_. A Cidade de Deus (Contra os pagdos). Parte I. 3.ed. Trad. Oscar Paes Leme.
Petrépolis: Vozes, 1991.

AQUINO, TOMAS. Suma Teol6gica. Tratado de Justica. Fonte Editorial. Sdo Paulo:
2020

ARISTOTELES. A Politica. S&o Paulo: Edipro, 2019.
_. A Politica. Sdo Paulo: Nova Fronteira, 2011.
_. Etica a Nicomaco. Sdo Paulo: Edipro, 2014.

_. Politica. Traducdo e notas de Antdnio Amaral e Carlos de Carvalho Gomes. Lisboa:
Vega, 1998. (edicdo bilingue: grego-portugués)

AZNAR, Bernardo Bayona. Religion y poder Marsilio de Padua: La primera teoria
laica del Estado? Madri: Biblioteca Nueva, 2007.

BERTI, Enrico. Il "regnum™ di Marsilio tra la "pdlis'” aristotélica e lo **Stato™
moderno. Medioevo, Padova, 1980, v. 5.

BERTELONI. Reciente Literatura sobre Marsilio de Padua. In: Patristica et
Mediaevalia. Buenos Aires, 1986.

DAMIATA, Marino. Funzione e concetto della poverta evangelica in Marsilio da Padova.
Medioevo. Padova, 1980.

GEWIRTH, Alain, Marsilius of Padua, the Defender of Peace, v. I. In: Marsilius of
Padua and Medieval Political Philosophy. New York: Columbia University Press,
1951.

LAGARDE, George de. La Naissance de L Espirit Laique au Déclin du Moyen Age. In:
Le Defensor Pacis. Louvain-Paris: Editions Nauwelaerts, 1970.

_. Marsile de Padoue et Guilherme d’Ockham. In: Revue des Sciences Religieuses, 1937.
MARSILIUS VON PADUA. Defensor Pacis, Fontes lures Germanici Antiqui in Usum
Scholarum, ex Monumentis Germaniae Historicis, separatim editi. Introducdo e
estabelecimento do texto por Richard Scholz. Hannover, 1932.

_. Defensor Minor. Petrépolis: Vozes, 2019.

_. El Defensor de la Paz. Introducéo, traducéo e notas de Luis Martinez Gomes. Madrid:
Tecnos, 1989.

_. Il Difensore della Pace di Marsilio da Padova. A cura di Cesare Vasoli. Torino:
Torinese, 1960.

_. 1l Difensore Menore. A cura di Cesare Vasoli. Napoli: Guida, 1975.



REVISTA SEARA FILOSOFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 47-65

_. O Defensor da Paz. Vozes, 1997.

_. Oeuvres Mineures: Defensor Minor et De Translatione Imperii. Traduit et annoté
par Collete Jeudy et Jeannine Quillet. Paris: Centre National de la Recherche Scientifique,
1979.

_: The Defender of the Peace. Cambridge University Edited: Annabel Brett, 2005.

QUILLET, Jeannine. L’aristotélisme de Marsile de Padoue et ses rapports aveC
I’averroisme. Medievo. Padova, 1980.

SOUZA, J. P. Galvéo de. O Totalitarismo nas Origens da Moderna Teoria do Estado
(estudo sobre Marsilio de Padua). Sdo Paulo: 1972.

_, José Antonio de C.R. A argumentacao politica de Ockham a favor do primado de Pedro
contraria a tese de Marsilio de Padua. Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995.

_, José Antbnio de C.R. A Teoria Conciliarista de Marsilio de Padua. Theologica, 1981,
v.16.

_,José Antonio de C.R. Marsilio de Padua e a "Plenitudo Potestatis". Revista Portuguesa
de Filosofia, 1983, v. 39

STREFLING, Sérgio. A unidade do poder em Marsilio de Padua. Veritas. Porto Alegre:
n° 02, 2011.

_, Sérgio. A concepcdo de paz na civitas de Marsilio de Padua. Acta Scientiarum.
Education, 2010, vol.32, n° 02.

_, Sérgio. Igreja e Poder: Plenitude do Poder e Soberania Popular em
Marsilio de Padua. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

VOEGELIN, Eric. Histéria das ideias politicas: A idade média tardia. Vol. Ill. Séo
Paulo: E Realizagdes, 2013.

_, Eric. Historia das ideias politicas: 1dade média até Tomas de Aquino. Vol. Il. Séo
Paulo: E Realizagdes, 2013.



