
REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 32 

EDUCAÇÃO INTEGRAL, RESISTÊNCIA À BARBÁRIE E DESENVOLVIMENTO 

HUMANO MULTIDIMENSIONAL: UMA ANÁLISE À LUZ DE JACQUES DELORS 

 

INTEGRAL EDUCATION, RESISTANCE TO BARBARISM AND MULTIDIMENSIONAL 

HUMAN DEVELOPMENT: AN ANALYSIS IN THE LIGHT OF JACQUES DELORS 

 

Evaristo Alfredo Maússe1 

 

RESUMO: A tese que orienta o presente artigo é a de que a educação integral é a condição sine qua non para a 

resistência à barbárie e para possibilitar o desenvolvimento humano multidimensional no século XXI. A 

complexidade dos problemas que se apresentam neste século, tais como a violência, as guerras, a exclusão social, 

a destruição da biosfera, a globalização, a democracia, a sociedade de informação, etc. obrigam a educação a 

repensar e a reinventar a si mesma. Os princípios educacionais promovidos a partir da modernidade 

(fragmentação, especialização, exaltação da prática, etc.), que ainda predominam na nossa educação, não se têm 

revelado, pelo seu teor materialista e economicista, suficientes para formar cidadãos capazes de enfrentar os 

desafios da nossa época. Esta insuficiência obriga a educação a ampliar o seu horizonte, a passar de uma educação 

instrumental (limitada a objectivos economicistas e ao aprender a conhecer e a fazer) para uma educação integral 

(baseada na interdependência e retroalimentação entre o aprender a conhecer, aprender a fazer, aprender a viver 

juntos e aprender a ser). A constatação a que se chega, no fim do artigo, é a de que apenas uma educação integral 

pode permitir-nos uma experiência de aprendizagem em quatro aspectos fundamentais para o nosso século: 

aprender a conhecer, aprender a fazer, aprender a viver juntos, aprender a ser. Apenas uma educação integral pode 

permitir-nos formar cidadãos responsáveis que saibam que as suas acções estão inseridas numa cultura, numa 

sociedade e numa história. 

 

Palavras-chave: Educação integral; Resistência à Barbárie; Desenvolvimento Humano 

Multidimensional. 

 

ABSTRACT: The thesis that guides this article is that integral education is the sine qua non condition for the 

resistance to barbarism and to enable multidimensional human development. The complexity of the problems we 

face in this 21st century, such as violence, wars, social exclusion, destruction of the biosphere, globalization, 

democracy, the information society, etc. force education to rethink and reinvent itself. The educational principles 

promoted from modernity (fragmentation, specialization, hyper-specialization, etc.), which still predominate in 

our education, have not proved to be sufficient to train citizens capable of facing the challenges of our time, due 

to their materialistic and economical content. This insufficiency forces education to broaden its horizon, to move 

 
1 32 

Possui Bacharelato e Licenciatura em Ensino de Filosofia pela Universidade Pedagógica de Maputo. É Mestre em 

Filosofia pela Universidade Eduardo Mondlane e Doutorando na mesma área e universidade. É docente nas 

cadeiras de Ética e História das Ideias Economicas e Pensamento Contemporâneo na Universidade Politécnica-A 

Politécnica Tem como linha de pesquisa Ciências sociais ( Filosofia Política Contemporânea, Ética). 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 33 

from instrumental education (limited to economicist objectives and learning to know and to do) to integral 

education (based on interdependence and feedback between learning to know, learning to do, learning to live 

together and learning to be).The conclusion of this article is that only an integral education can allow us a learning 

experience in four fundamental aspects for our century: learning to know, learning to do, learning to live together, 

learning to be. Only an integral education can allow us to form responsible citizens who know that their actions 

are part of a culture, a society and a history.  

 

Keywords: Integral education; Resistance to Barbarism; Multidimensional Human 

Development. 

 

INTRODUÇÃO 

 

O tema sobre o qual nos debruçamos neste artigo intitulado: Educação integral, 

resistência à barbárie e desenvolvimento humano multidimensional: uma análise à luz de 

Jacques Delors, é escrito no contexto de uma reflexão sobre a Educação, sobretudo no Séc. 

XXI. Tem como objectivo discutir a interdependência e a retroalimentação existente entre os 

três conceitos, respectivamente: educação integral, resistência à barbárie e desenvolvimento 

humano multidimensional.  

A escolha do tema deve-se ao facto de haver um desfasamento entre o nosso sistema de 

educação— sistema que, além de fragmentar os saberes, tem-se reduzido a metas 

economicistas e ao aprender a conhecer e fazer— e os reais e principais desafios do 

desenvolvimento no século XXI. Estes desafios—a violência, as guerras, a exclusão social, a 

destruição da biosfera, a globalização, a democracia; a sociedade de informação, etc.— 

evidenciam, a cada dia, a sua complexidade e obrigam-nos a repensar e reinventar a nossa 

educação, para que ela cumpra, realmente, a sua missão: desenvolver o homem e a sociedade 

de forma integral e multidimensional.  

Os princípios educacionais promovidos a partir da modernidade— fragmentação, 

especialização, hiperespecialização, exaltação da prática, etc.— não se têm revelado, pelo seu 

teor materialista e economicista, suficientes para formar cidadãos capazes de enfrentar os 

desafios do nosso tempo.  

Em face dessa insuficiência, as políticas educativas não podem deixar de ser 

questionadas, pois podem, ser reformuladas com base no que se chama, neste artigo, educação 

integral, contribuir para a resistência à barbárie, para um mundo melhor, uma melhor 

compreensão entre os povos, uma renovação concreta da democracia e, sobretudo, para um 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 34 

desenvolvimento humano multidimensional. Assim, procura-se, neste artigo, averiguar em que 

medida a educação integral pode contribuir para o desenvolvimento humano multidimensional.  

De modo geral, o artigo visa reflectir sobre a relação entre a educação integral, a resistência 

à barbárie e o desenvolvimento humano multidimensional. Concretamente, pretende-se 

apresentar os desafios do século XXI e a urgência da educação integral; definir a educação 

integral e distingui-la da instrumental; Reflectir sobre a educação integral enquanto pressuposto 

para a resistência à barbárie e para o desenvolvimento humano multidimensional.  

O trabalho é de natureza qualitativa e é suportado pelo método de pesquisa 

bibliográfica. Por meio desse método, teve-se acesso aos livros e artigos que se debruçam sobre 

a questão da educação integral e do desenvolvimento humano multidimensional. Quanto à 

estrutura, o artigo é constituído por três secções principais, formuladas a partir dos objetivos 

específicos acima apresentados.  

A tese que orienta o presente artigo é a de que a educação integral é a condição sine qua 

non para a resistência à barbárie e para possibilitar o desenvolvimento humano 

multidimensional. Por isso, a educação deve, hoje, formar indivíduos capazes de resistir às 

antigas e às novas formas e manifestações da barbárie. Não se trata de ignorar a necessidade 

de se formar técnicos e cientistas. Trata-se de fazer, em todas as classes, em todos os cursos, 

em todos os níveis, um dízimo ético orientado para o ensino da resistência à barbárie.  

 

1.DOS DESAFIOS DO SÉCULO XXI À URGÊNCIA DA EDUCAÇÃO INTEGRAL 

 

Quatro desafios caracterizam a humanidade desde o surgimento do que Morin 

denominou ̋ Era planetária,˝ respectivamente: i) a globalização e o desenvolvimento técnico-

económico; ii) a paz, a tolerância, a estabilidade social e a solidariedade; iii) a interculturalidade 

e a compreensão e iv) a industrialização e a conservação da biosfera. Referindo-se 

concretamente ao século XXI, Mazula (2012, p.75) aponta seis desafios, respectivamente: i) a 

globalização; ii) o combate à pobreza e a criação da riqueza nacional versus o bem-estar social; 

iii) a paz e estabilidade social; iv) a democracia; v) a criação da consciência ecológica e da 

própria escola.  

Os desafios acima apresentados não podem ser compreendidos, enfrentados, tampouco 

resolvidos com base numa inteligência parcelada, isto é, uma inteligência que fragmenta os 

problemas, tal como a que tem sido promovida pela nossa educação. Se os problemas são 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 35 

complexos, só um pensamento abrangente, multidimensional, interdisciplinar, pluridisciplinar 

pode resolvê-los. 

Morin (2003, p.13) vai mais longe ao afirmar que há uma inadequação cada vez mais 

ampla, profunda e grave entre o nosso sistema de educação— sistema que, além de fragmentar 

os saberes, tem-se reduzido a metas economicistas e ao aprender a conhecer e fazer—e as 

realidades cada vez mais pluridisciplinares, transversais, multidimensionais, transnacionais, 

globais e planetárias que hoje enfrentamos.  

Weaver (2012, p.70) entende que o homem moderno sofre de uma severa obsessão pelo 

fragmentário e não podemos esperar que o autocontrolo racional se desenvolva ante essa 

obsessão. O autor chega a afirmar que a compartimentalização dos saberes, do trabalho e da 

vida em geral fazem do homem um eunuco ético, um ser sem capacidade de reflectir sobre as 

consequências éticas do seu trabalho. 

Delors (1998, p.90) afirma que, em geral, “o ensino formal orienta-se, essencialmente, 

se não exclusivamente, para o aprender a conhecer e, em menor escala, para o aprender a 

fazer.” Contudo, é indispensável e urgente, para enfrentar os desafios do nosso século, dar, à 

educação, um novo desiderato.  

A educação tradicional tem se limitado ao aprender a conhecer e a fazer,deixando em 

segundo plano outras dimensões essenciais. Para responder aos desafios actuais,é necessário 

adoptar uma concepção mais ampla de educação,que valorize a criatividade,o desenvolvimento 

integral e a realização plena do ser humano. Assim, Delors observa que: 

 

Uma nova concepção ampliada de educação devia fazer com que todos 

pudessem descobrir, reanimar e fortalecer o seu potencial criativo — revelar 

o tesouro escondido em cada um de nós. Isto supõe que se ultrapasse a visão 

puramente instrumental da educação, considerada como a via obrigatória 

para obter certos resultados (saber-fazer, aquisição de capacidades diversas, 

fins de ordem econômica), e se passe a considerá-la em toda a sua plenitude: 

realização da pessoa que, na sua totalidade, aprende a ser Delors (1998, p.90 

- grifo nosso)  

 

Do trecho apresentado, pode-se depreender que urge conceber uma educação que 

possibilite a formação integral do ser humano, uma educação que, mais do que nos ensinar a 

conhecer e a fazer, ensine, a todos nós, a conviver e a ser, condições fundamentais para o 

desenvolvimento humano multidimensional.  

Tal como observa Durkheim (1975, p.53-54), a educação “é a acção exercida pelas 

gerações adultas sobre as gerações que não se encontram ainda preparadas para a vida social. 

“Tem o objectivo de “desenvolver um certo número de estados físicos, intelectuais e morais 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 36 

exigidos pela sociedade política em que a criança se insere.” A educação é, ensina-nos Reboul 

(1971, p. 2), “a acção consciente que possibilita o ser humano desenvolver as suas aptidões 

físicas e intelectuais bem como os seus sentimentos sociais, estéticos e morais, com o objectivo 

de cumprir a sua missão como homem.”  

Tal como se pode perceber, há, entre as definições de Durkheim e Reboul, um 

denominador comum: conceber a educação como um instrumento que visa desenvolver o ser 

humano nas suas variadas dimensões. Portanto, uma educação que se preze educação deve 

conceber o homem na sua plenitude e/ou complexidade. Ou seja, deve ser integral. 

 

2. DA EDUCAÇÃO INSTRUMENTAL À EDUCAÇÃO INTEGRAL  

 

Tal como se viu na secção anterior, os desafios do presente século obrigam a educação 

a reinventar e repensar a si mesma. É necessário que se passe do que, neste artigo, se designa 

por  educação instrumental para uma educação integral. Contudo, para que se possa entender a 

essência da educação integral, deve-se perceber os pressupostos da educação instrumental. 

A educação instrumental é aquela que considera a escola como uma via para obter certos 

resultados: saber-fazer, aquisição de capacidades diversas, etc. Esta educação tende, 

essencialmente, se não exclusivamente, a fins de ordem económica e tem, como paradigma, a 

simplificação. 

A simplificação, que tem em Descartes um dos seus notáveis fundadores, advoga que o 

conhecimento de qualquer realidade, a compreensão de qualquer fenómeno, a resolução de 

qualquer problema passa pela divisão ou fragmentação dos seus constituintes. Para este 

paradigma, conhecer é, portanto, dividir, fragmentar, segregar.  

Essa forma de conceber o conhecimento—em fragmentos—é extremamente útil para o 

alcance dos objectivos da educação instrumental, destacando entre eles, a formação de 

especialistas e técnicos. Contudo, não contribui para a compreensão da situação humana no 

âmago da vida, tampouco para enfrentar os grandes desafios da nossa época. A especialização, 

tal como observa Weaver (2012, p.67), aperfeiçoa-nos apenas parcialmente e um homem que 

se aperfeiçoa parcialmente é um homem mal formado. 

A inteligência parcelada, produto da educação instrumental, é, tal como assinala Morin 

(2010, p.13), “míope, daltónica, vesga, cega e destrói todas as possibilidades de compreensão 

e reflexão sobre os problemas humanos”. Weaver (2012, p.70) entende que a 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 37 

compartimentalização dos saberes, do trabalho e da vida em geral fazem do homem um eunuco 

ético, isto é, um ser sem capacidade de reflectir sobre as consequências éticas do seu trabalho. 

Em Educação: um Tesouro a Descobrir, Relatório para a UNESCO da Comissão 

Internacional sobre Educação para o século XXI (1998), Delors coloca o propósito de repensar 

a educação para o século XXI. Delors (1998, p.90) afirma que “o ensino formal orienta-se, 

essencialmente, se não exclusivamente, para o aprender a conhecer e, em menor escala, para o 

aprender a fazer”. Contudo, observa que os desafios que se nos apresentam no século XXI, já 

descritos na secção anterior, obrigam a educação a organizar-se em 4 pilares, para que ela 

cumpra, realmente, a sua missão: desenvolver o homem de forma integral e multidimensional. 

Trata-se, na visão de Delors (1998,p.90), de: i) aprender a conhecer, isto é, adquirir os 

instrumentos da compreensão e/ou do conhecimento; ii) aprender a fazer, para poder agir sobre 

o meio envolvente; iii) aprender a viver juntos, a fim de participar e cooperar com os outros 

em todas as actividades humanas; e, finalmente, iv) aprender a ser, para que todo o ser humano 

aprenda a pensar por si mesmo, a ter um espírito crítico, a formular os seus próprios juízos e, 

consequentemente, a tomar decisões nas diversas circunstâncias da vida. 

No presente artigo, chama-se educação integral e/ou pluridimensional à educação que 

se orienta, de forma equilibrada, por esses quatro pilares. Esta denominação deriva do facto de 

os quatro pilares abrangerem as quatro dimensões do ser humano sobre as quais devemos 

trabalhar para enfrentarmos os desafios do nosso século: a dimensão cognitiva do homem 

(aprender a conhecer), a dimensão prática (aprender a fazer), a dimensão social (aprender a 

viver juntos) e a dimensão individual (aprender a ser).  

Embora os quatro pilares não encerrem, totalmente, a pluridimensionalidade do ser 

humano, julga-se que são um excelente ponto de partida para a formação de cidadãos capazes 

de enfrentar os desafios da nossa época. Mais do que nunca, precisamos de aprender a conhecer, 

a fazer, a viver juntos e, sobretudo, a ser.  

Assim, a educação integral ultrapassa a visão puramente instrumental do próprio 

processo educativo, ou seja, a visão que concebe a educação do ponto de vista económico e 

como uma via para obter certos resultados (saber-fazer, aquisição de capacidades diversas, 

etc.). A educação integral milita pela formação do ser humano na sua plenitude e complexidade. 

  

O que se observa nas discussões de vários autores, especialmente os clássicos 

da pedagogia, é que, quando se fala em educação integral, fala-se de uma 

concepção de ser humano que transcende as concepções redutoras que hoje 

predominam na educação, por exemplo, as que enfatizam apenas o homem 

cognitivo ou o homem afectivo. A integralidade da pessoa humana abarca a 

intersecção dos aspectos biológico-corporais, do movimento humano, da 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 38 

sociabilidade, da cognição, do afeto, da moralidade, em um contexto tempo-

espacial. Um processo educativo que se pretenda “integral” trabalharia com 

todos estes aspectos de modo integrado — ou seja — a educação visaria à 

formação e ao desenvolvimento humano global e não apenas ao acúmulo 

informacional (Guará, 2006, p.16). 

 

Os quatro pilares apresentados por Delors são, justamente, um grito em prol de uma 

educação integral. Uma educação que, mais do que se limitar ao aprender a conhecer e ao saber 

fazer, visa à formação e ao desenvolvimento humano global e não apenas ao acúmulo 

informacional.  

Não se pretende, nesta nossa modesta reflexão, veicular a ideia de que os nossos 

sistemas de educação estão, totalmente, desprovidos de uma formação ética, cívica e/ou ligadas 

a outras dimensões do ser humano. Na lei n.º18/2018, que estabelece o processo de revisão do 

Sistema Nacional de Educação (SNE), por exemplo, lê-se, na alínea a) do artigo 3, o seguinte: 

“educação, cultura, formação e desenvolvimento humano equilibrado é direito de todos os 

moçambicanos.”  

Na alínea c), lê-se que um dos princípios do SNE é a “promoção da cidadania 

responsável e democrática, da consciência patriótica e dos valores de paz, diálogo, família e 

ambiente.” Portanto, nota-se, na lei citada, uma preocupação por uma educação integral.  

O que se pretende assinalar, neste artigo, é que, na prática, os conteúdos ligados ao 

aprender a viver juntos e ao aprender a ser têm dependido, a maior parte das vezes, de 

circunstâncias aleatórias, tal como observa Delors. O que se pretende assinalar é que os quatro 

pilares do conhecimento devem ser objecto de “atenção igual por parte do ensino estruturado, 

a fim de que a educação apareça como uma experiência global” (Delors, 1998, p.90). Analisa-

se, a seguir, de forma minuciosa, os quatro pilares que compõem a educação integral. 

 

2.1.Aprender a conhecer 

 

Na perspectiva de Delors, aprender a conhecer não tem a ver, necessariamente, com 

aquisição de saberes codificados, com o acúmulo de informações. Trata-se, de acordo com o 

autor, do domínio dos próprios instrumentos do conhecimento. 

Aprender a conhecer, de acordo com o autor, “permite compreender melhor o ambiente 

sob os seus diversos aspectos, favorece o despertar da curiosidade intelectual, estimula o 

sentido crítico e permite compreender o real” (Delors, 1998, p.91). 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 39 

Delors chama-nos atenção ao facto de o conhecimento ser múltiplo e evoluir 

infinitamente, razão por que aprender a conhecer não significa “conhecer tudo”. Depois do 

ensino básico, a omnidisciplinaridade é, afirma Delors, um engodo. 

Contudo, a especialização, refere o autor, não deve excluir a cultura geral. A cultura 

geral, neste contexto, não significa, apenas, estar a par do que toda a gente culta sabe. A cultura 

geral significa, de acordo com o autor, “abertura a outras linguagens e outros conhecimentos” 

(Delors,1998,p.91). A abertura a outras linguagens e conhecimentos permite, ainda, o que 

Morin denomina ˝migração conceptual ̋e, consequentemente, uma maior cooperação e 

inteligibilidade na resolução dos problemas humanos. 

No mundo globalizado em que hoje vivemos, a cooperação tornou-se um imperativo. 

A educação deve contribuir, portanto, para a edificação do espírito de cooperação entre os 

sujeitos sociais. Desde a escola primária, o aluno deve ser ensinado a conceber a cooperação 

como uma ética do aprender a conhecer. Sem desvalorizar os esforços individuais, é preciso 

ensinar que o conhecimento é, hoje, um empreendimento colectivo. 

Como todas as actividades humanas que pretendem ser dignas, aprender a conhecer 

deve ter, também, uma ética. É necessário ensinar que o conhecimento é conhecimento quando 

colocado ao serviço do bem. É preciso ensinar, desde a tenra idade, que o conhecimento não 

serve para estratificar, segregar ou separar os seres humanos. O fim último do conhecimento é 

unir, congregar, integrar e reconciliar. Por isso, deve-se ensinar que a posse de um certo saber 

não pode ser uma via para a arrogância e o orgulho. O conhecimento, longe de promover, em 

nós, um espírito de superioridade, deve promover, sobretudo, o espírito de humildade.  

 

➢ 2.2 Aprender a fazer 

 

Entre aprender a conhecer e aprender a fazer não existe, em larga medida, uma fronteira. 

Trata-se, por assim dizer, de realidades associadas. Contudo, Delors (1998, p.93) afirma que 

aprender a fazer tem mais a ver com a questão da formação profissional. 

O autor chama-nos atenção à noção de saber fazer nas sociedades assalariadas que se 

desenvolveram no século XX a partir do modelo industrial. O autor entende que “a substituição 

do trabalho humano pelas máquinas tornou-o cada vez mais imaterial e acentuou o caráter 

cognitivo das tarefas” (Delors, 1998, p.93). 

Neste contexto, aprender a fazer, ante a passagem da manufactura para a 

maquinofactura, não mais significa, apenas, preparar alguém para uma tarefa material bem 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 40 

determinada, ou, ainda, para participar no fabrico de alguma coisa. Delors sublinha que o 

progresso técnico modifica, inevitavelmente, as qualificações exigidas pelos novos processos 

de produção. 

[...] as tarefas puramente físicas são substituídas por tarefas de produção mais 

intelectuais, mais mentais, como o comando de máquinas, a sua manutenção 

e vigilância, ou por tarefas de concepção, de estudo, de organização à medida 

que as máquinas se tornam, também, mais “inteligentes” e que o trabalho se 

“desmaterializa” (Delors, 1998, p.94).  

 

No tipo de sociedade em que hoje vivemos, os empregadores tendem, mais do que 

exigir uma qualificação profissional, a exigir competências. Trata-se, portanto, da passagem da 

qualificação profissional à competência. Isso não significa que a qualificação profissional não 

seja importante. 

A bem da verdade, diga-se que ela é o requisito mínimo para ser elegível ou avaliável. 

Contudo, os empregadores exigem, cada vez mais, uma espécie de cocktail individual, que 

combina a qualificação profissional, adquirida pela formação técnica e/ou profissional, o 

comportamento social, a aptidão para o trabalho em equipa, a capacidade de iniciativa, etc. 

Nota-se, portanto, que à qualificação profissional se deve acrescentar as competências 

ligadas ao saber ser e viver juntos (humildade, cordialidade, compreensão, habilidade de 

comunicação, trabalhar em equipe, gestão de conflitos, etc.). Isto revela que a educação deve, 

em síntese, promover a ligação entre o saber fazer, o saber viver juntos e o saber ser. 

➢ 2.3 Aprender a viver juntos 

 

Na perspectiva de Delors, aprender a conviver é um dos grandes desafios da educação 

no século XXI. O autor afirma que a história humana sempre foi marcada por conflitos, 

entretanto “há elementos novos que acentuam o perigo e, especialmente, o extraordinário 

potencial de autodestruição criado pela humanidade no decorrer do século XX” (Delors, 

1998,p.96). Diante deste cenário, Delors questiona se poderemos conceber uma educação capaz 

de evitar os conflitos, ou de os resolver de maneira pacífica, desenvolvendo o conhecimento 

dos outros, das suas culturas e da sua espiritualidade. 

O autor reconhece que a tarefa será árdua, pois, naturalmente, os “seres humanos têm 

tendência a supervalorizar as suas qualidades e as do grupo a que pertencem, e a alimentar 

preconceitos desfavoráveis em relação aos outros.” (Delors, 1998, p.96). Contudo, sugere que 

a educação deve, a fim de minimizar esses conflitos, recorrer a duas vias complementares, 

respectivamente: a descoberta progressiva do outro e a participação em projectos comuns. 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 41 

“A educação tem por missão, por um lado, transmitir conhecimentos sobre a 

diversidade da espécie humana e, por outro, levar as pessoas a tomar consciência das 

semelhanças e da interdependência entre todos os seres humanos do planeta” (Delors,1998, p. 

97). Para este desiderato, algumas disciplinas, tais como a Geografia humana, as Línguas e 

literaturas estrangeiras, a História das religiões ou dos costumes seriam de extrema 

importância. 

Além disso, é necessário, entende Delors, garantir que os métodos de ensino não sejam 

um obstáculo para a descoberta do outro. Quando um professor é dogmático, por exemplo, ele 

mata a curiosidade e o espírito crítico dos seus alunos. Com essa atitude, o professor, potencial 

espelho dos alunos que é, corre o risco de “enfraquecer por toda a vida nos alunos a capacidade 

de abertura à alteridade […]. O confronto através do diálogo e da troca de argumentos é um 

dos instrumentos indispensáveis à educação do século XXI.”. (Delors, 1998, p. 98). 

Uma outra forma de reduzir as incompreensões passa por promover a realização de 

objectivos comuns. Na perspectiva de Delors, “Quando se trabalha em conjunto sobre projetos 

motivadores e fora do habitual, as diferenças e até os conflitos interindividuais tendem a 

reduzir-se, chegando a desaparecer em alguns casos” Delors (1998,p.98). 

A este respeito, Morin afirma que seria imprescindível em face de uma era de 

mundialização e globalização, uma era marcada por encontros de indivíduos de culturas 

diferentes, uma era marcada por constantes casos de violência xenófoba, racismo, 

discriminação, guerras, etc. ensinar a compreensão.  

O autor entende que “a compreensão mútua entre os seres humanos, quer próximos, 

quer estranhos, é daqui para frente vital para que as relações humanas saiam de seu estado 

bárbaro de incompreensão” (Morin, 2000, p.17). Por isso, é necessário estudar a incompreensão 

a partir de suas raízes, suas modalidades e seus efeitos, o que evidenciaria as causas do racismo, 

da xenofobia, do desprezo e, ao mesmo tempo, constituiria uma das bases mais seguras da 

educação para a paz.  

Em suma, a educação formal deve, conclui Delors, reservar tempo e ocasiões suficientes 

em seus programas para iniciar os jovens em projectos sociais e de cooperação, tais como: 

renovação de bairros, ajuda aos mais desfavorecidos, acções humanitárias, serviços de 

solidariedade entre gerações, etc. 

➢ 2.4 Aprender a ser 

 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 42 

Em relação a este quarto pilar, Delors afirma que a educação deve contribuir, para que 

todo o ser humano aprenda a pensar por si mesmo, a ter um espírito crítico, a formular os seus 

próprios juízos e, consequentemente, a tomar decisões nas diversas circunstâncias da vida. 

Trata-se de dar “a todos os seres humanos a liberdade de pensamento, discernimento, 

sentimentos e imaginação de que necessitam para desenvolver os seus talentos e 

permanecerem, tanto quanto possível, donos do seu próprio destino”( Delors, 1998, p.100). 

Além de serem uma arma contra a alienação, a autonomia, a liberdade de pensamento 

e o espírito de iniciativa favorecem o florescimento da criatividade e da inovação. É necessário, 

portanto, que a arte e a poesia ocupem “um lugar mais importante do que aquele que lhes é 

concedido, em muitos países, por um ensino tornado mais utilitarista do que cultural” (ibidem). 

Em suma, a educação integral, baseada nos quatro pilares apresentados, é uma educação 

que não procura formar, apenas, pessoas que saibam fazer, dado o facto de que todo o saber 

fazer está inserido dentro de um ser e de um viver. E é, portanto, a crise do saber ser e viver 

que tem constituído a principal fonte dos nossos dissabores. 

O subdesenvolvimento que hoje vivemos não é produto, apenas, da falta de homens que 

saibam fazer, é, grosso modo, produto de homens que não sabem ser com o seu saber fazer, tal 

como veremos na secção seguinte.  

 

3. Educação integral: uma urgência para resistir à barbárie e possibilitar o 

desenvolvimento em Moçambique. 

 

De acordo com a (ENDE) Estratégia Nacional de Desenvolvimento de Moçambique 

(2014, p. 20-22), Moçambique apresenta um défice de mão-de-obra qualificada, sobretudo em 

áreas técnico-profissionais. A ENDE afirma que embora haja progressos na área de ensino, este 

deverá ser estruturado e organizado para responder aos desafios colocados pelo 

desenvolvimento e ao tipo de mão-de-obra que o mercado demanda. A ENDE sublinha que,  

 

Para que o país consiga suprir o défice de mão-de-obra qualificada é 

necessário que o sistema de ensino se transforme num mecanismo de 

empoderamento económico e social dos moçambicanos. Assim, torna-se 

imperioso definir e/ou actualizar as profissões para as quais os estudantes no 

ensino secundário recebem formação. O sector privado deve ser chamado a 

colaborar no processo de definição dos curriculos, de modo a que estes 

respondam às necessidades das profissões que o desenvolvimento social e 

económico necessita e para que o país entre com êxito no mercado global. 

Considerando a estrutura produtiva de Moçambique, a formação e as 

disciplinas curriculares deverão centrar-se para as seguintes áreas de 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 43 

produção: • Área da Agro-pecuária[...]  • Área mineira [...]• Área 

hidroeléctrica [...] • Área da construção (ENDE,2014,p.20-22, grifo nosso). 

 

É positivo que, diante do elevado índice de desemprego existente no país e diante dos 

desafios emergentes da descoberta de recursos, tenhamos um ensino que, por um lado, se 

oriente para o saber fazer, pois isso possibilita o emprego e o auto-emprego. Contudo, a ânsia 

pelo desenvolvimento não nos pode levar a conceber um sistema de ensino que se reduza a um 

mecanismo de empoderamento económico. 

A realidade moçambicana manda-nos dizer que o empoderamento económico é tão 

urgente quanto o empoderamento moral. A urgência do empoderamento moral é acolhida por 

Ngoenha e Castiano quando estes afirmam que depois da Guerra dos Dezasseis Anos, das 

abomináveis dívidas ocultas, fomos assolados pela tragédia dos ciclones IDAI e Keneth. 

“Todavia, a principal fonte dos nossos dissabores é humano, ético, político e social” (Ngoenha; 

Castiano, 2019, p.2, grifo nosso). 

A Comissão Episcopal de Justiça e Paz- Moçambique (2018, p.91), na voz de Dom 

Ernesto Maguengue, Administrador Apostólico da Arquidiocese de Nampula e Presidente da 

Comissão Episcopal de Educação, aponta, num texto intitulado A Acção Transformadora da 

Educação na Sociedade, vários aspectos que traduzem a urgência do empoderamento moral, 

dentre os quais urge mencionar: a) Separação entre a lei e a experiência; b) défice de 

transparência na gestão dos recursos e nas instituições moçambicanas; c) Inconsistência da 

sociedade civil. d) Dinheirofilia, e) Corrupção. f) Mentalidade Calculante; g) Violência 

endémica. 

Esses aspectos levantados por Dom Ernesto Maguengue conduzem-nos à constatação 

de que a fonte dos nossos problemas não é, necessariamente, material. A principal fonte da 

miséria que se está a viver nesta pátria é, tal como afirmam Ngoenha e Castiano, humana, ética, 

política e social. 

Portanto, se quisermos ser uma nação integralmente desenvolvida, temos de assumir, 

em primeiro lugar, que a fonte do nosso subdesenvolvimento é mais ética do que material e 

que não temos uma outra via a não ser, tal como nos ensina Albert Einstein (1981, p.14), “a 

cultura moral”. É a cultura moral que nos permitirá resistir contra a barbárie, fonte principal 

dos nossos dissabores.  

Entendo por barbárie algo muito simples, ou seja, que, estando na civilização 

do mais alto desenvolvimento tecnológico, as pessoas se encontrem atrasadas 

de um modo peculiarmente disforme em relação á sua própria civilização — 

e não apenas por não terem em sua arrasadora maioria experimentado a 

formação nos termos correspondentes ao conceito de civilização, mas 

também por se encontrarem tomadas por uma agressividade primitiva, um 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 44 

ódio primitivo ou, na terminologia culta, um impulso de destruição, que 

contribui para aumentar ainda mais o perigo de que toda esta civilização 

venha a explodir, aliás uma tendência imanente que a caracteriza. Considero 

tão urgente impedir isto que eu reordenaria todos os outros objetivos 

educacionais por esta prioridade (Adorno,1969, p.154, grifo nosso). 

 

Deste trecho depreende-se que há barbárie quando existe uma discrepância entre o 

progresso técnico-económico e o moral. Contudo, vale sublinhar que a barbárie não se reduz à 

manifestação de violência física. Hoje a barbárie traduz-se, também, no facto de estarmos numa 

era muito avançada no que diz respeito ao reconhecimento dos direitos humanos e da 

democracia (Bobbio) e continuarmos a verificar, nas nossas sociedades apelidadas 

democráticas, um clima generalizado de regresso ao modus vivendi das sociedades absolutistas, 

totalitárias, à normalização da injustiça social, da corrupção, da falta de transparência, do 

autoritarismo, etc. 

Do dito até aqui, pode-se perceber que os nossos dissabores têm duas fontes: material e 

moral. Neste contexto, há necessidade de concebermos uma educação que se oriente para o 

empoderamento material (económico) e moral do homem. Vale citar, aqui, as palavras daquele 

que é considerado um dos homens mais inteligente do século XX: 

 

Não basta ensinar ao homem uma especialidade. Porque se tornará assim uma 

máquina utilizável, mas não uma personalidade. É necessário que adquira um 

sentimento, um senso prático daquilo que vale a pena ser empreendido, 

daquilo que é belo, do que é moralmente correto. A não ser assim, ele se 

assemelhará, com seus conhecimentos profissionais, mais a um cão ensinado 

do que a uma criatura harmoniosamente desenvolvida. Deve aprender a 

compreender as motivações dos homens, suas quimeras, angústias para 

determinar com exatidão seu lugar exato em relação a seus próximos e à 

comunidade (Einstein, 1981, p.16). 

 

Portanto, apenas uma educação integral, uma educação orientada para o 

empoderamento integral do homem, pode possibilitar a emergência de um desenvolvimento 

propriamente dito: o desenvolvimento humano multidimensional. 

A especialização e fragmentação fazem do homem, tal como nos ensina Weaver, um 

eunuco ético, isto é, um homem incapaz de reflectir eticamente sobre o trabalho que realiza. O 

autor traz-nos à memória o facto de que as 70 mil pessoas que participaram na construção da 

bomba atómica nos Estados Unidos pouco ou nada sabiam do que estavam a fazer. 

Apenas uma educação integral pode permitir-nos formar homens que saibam fazer e 

ser, homens que saibam que o seu fazer está inserido numa cultura, numa sociedade, numa 

história. Apenas uma educação integral pode evitar que se forme técnicos que sejam deficientes 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 45 

cívicos (Milton Santos). Apenas uma educação integral pode permitir-nos progredir resistindo 

às antigas e novas formas de barbárie, fontes principais do nosso subdesenvolvimento. 

A educação deverá, portanto, fazer um dízimo ético orientado para o ensino da 

resistência às antigas e novas formas de barbárie. Em outras palavras, a educação deverá 

dedicar, em todos os cursos e classes, pelo menos 10 por cento do seu tempo para ensinar o 

aluno a resistir às barbáries, tais como a violência, o amor excessivo ao dinheiro (dinheirofilia), 

o cabritismo, autoritarismo, mentalidade calculante, etc. 

 

CONCLUSÕES 

A educação integral é um manifesto pela formação plena do homem. É um manifesto 

que visa combater a redução da educação a objectivos economicistas e ao mercado. Contudo, 

vale ressaltar que a educação integral não pretende eliminar a educação instrumental, pretende, 

sim, ampliar o seu horizonte e defender a interdependência e retroalimentação entre aprender 

a conhecer, aprender a fazer, aprender a viver juntos e aprender a ser. 

Ademais, a educação integral é um manifesto por uma redefinição do conceito de 

desenvolvimento. É um manifesto que defende que apenas uma educação integral, que nos 

permita, em todos os níveis, resistir à barbárie, pode possibilitar um desenvolvimento humano 

multidimensional. 

A educação integral pretende colocar o problema do subdesenvolvimento material e/ou 

económico no mesmo nível de urgência em relação ao problema do subdesenvolvimento moral. 

Por isso, não se avalia o desenvolvimento de um país apenas pelo PIB. Um país desenvolvido 

é aquele que apresenta um número elevado de cidadãos cultos e um nível de distribuição justa 

dos recursos existentes. 

A educação integral promove a comunicação entre os saberes, o que permite um pleno 

emprego da inteligência na compreensão e resolução dos problemas humanos. O reducionismo 

economicista moderno, consequência de um paradigma educacional que cria fronteiras entre 

os saberes, não possibilitou uma reflexão sobre o progresso, sobre as práticas científicas, sobre 

o destino e o papel da ciência, o que fez do homem, como diria Weaver, um eunuco ético, 

incapaz de reflectir sobre as suas próprias práticas e resultou no uso não ponderado do poder 

científico e nas barbáries referidas ao longo do artigo. 

Enfim, a educação integral promove a unidade e a multidimensionalidade da 

humanidade, bem como o respeito pela diversidade cultural, o que contribui para a riqueza do 

mundo e para o combate à homogeneização cultural. A educação integral pretende contribuir, 



REVISTA SEARA FILOSÓFICAE-ISSN 2177-8698 -N. 27 | UFPEL [2025] 32-46 
 

 46 

portanto, para o desenvolvimento total da pessoa (espírito e corpo, inteligência, sensibilidade, 

sentido estético, responsabilidade pessoal, espiritualidade). 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ADORO, Theodor W. (1969). Educação e Emancipação. Wolfgang Leo Maar (Trad.), Suíça: 

PAZ E TERRA. 

BOBBIO, Noberto. (2004). A Era dos Direitos. Rio de Janeiro: Elsevier. 

COMISSÃO EPISCOPAL DE JUSTIÇA E PAZ-MOÇAMBIQUE. (2018). A Doutrina 

Social da Igreja como força transformadora da sociedade-Temas de formação-nº 1º. 

Maputo: Paulinas.  

DELORS, Jacques. (1998). Educação: um Tesouro a Descobrir, Relatório para a UNESCO da 

Comissão Internacional sobre Educação para o século XXI. José Eufrázio (Trad)., São Paulo: 

Cortez. 

DURKHEIM, Émile. (1975). Educação e Sociologia. 10ª ed. São Paulo: Melhoramentos. 

EINSTEIN, Albert. (1981). Como vejo o mundo. Tradução de H.P.de Andrade.11ª edição Rio 

de Janeiro: Nova Fronteira.  

GUARÁ, Isa Maria. F. Rosa. (2006). É imprescindível educar integralmente. Cadernos 

Cenpec n.2. Disponível em https: // cadernos.cenpec.org.br, consultado em 19-07-2022.  

MAZULA, Brazão. (2012). O professor e os desafios do ensino e aprendizagem no século 

XXI: Uma abordagem orientada para o desenvolvimento. Rev. Cient. UEM, Ser. Ciências da 

Educação, Vol.1, Nº 0, pp 75-101. Disponível em https://core.ac.uk, consultado em 20-07-2022 

às 13:20’. 

MOÇAMBIQUE. (2018). Lei n.º18/2018: Sistema Nacional de Educação. Disponível em 

https://www/ilo.org, consultado em 19-07-2022. 

MOÇAMBIQUE. (2014). Estratégia Nacional de Desenvolvimento (ENDE). Disponível em 

https: www.mef.gov.mz, consultado em 20-07-2022 às 19;30’. 

MORIN, Edgar; CIURANA, Emílio; MOTTA, Raúl. (2003).Educar na Era Planetária: o 

pensamento complexo como método de aprendizagem no erro e na incerteza humana. Sandra 

Valenzuela (Trad.)., São Paulo: Cortez. 

______. (2000). Os sete saberes necessários à educação do futuro. Catarina da Silva; Jeanne 

Sawaya (Trad.)., 2.ed., São Paulo: Cortez. 

______. (2008). Introdução ao pensamento complexo. 5ª ed. Lisboa: Instituto Piaget. 

NGOENHA, Severino (org.). (2019). (In) Justiça: Terceiro Grande Consenso Moçambicano. 

Maputo: Real Design. 

REBOUL, Olivier. (1971). La Philosophie de l’éducation. Paris. 

SANTOS, Milton. (2002). O país distorcido: O Brasil, a Globalização e a cidadania. São 

Paulo, SP: Publifolha. 

WEAVER, Richard. (2012).As Ideias têm Consequências. São Paulo.  
 

https://core.ac.uk/
https://www/ilo.org
http://www.mef.gov.mz/

